
 

11-13 K
A

SIM
 20

22

ULUSLARARASI

21. YÜZYILDA GENÇLİK 
VE 

İNANÇ EĞİLİMLERİ
SEMPOZYUMU

T.C.
PAMUKKALE ÜNİVERSİTESİ

İLAHİYAT FAKÜLTESİ ve İSLAMİ İLİMLER ENSTİTÜSÜ

DENİZLİ
BÜYÜKŞEHİR

BELEDİYESİ

pc 1
Placed Image



za 

ULUSLARARASI 21. 
YÜZYILDA GENÇLİK 

VE İNANÇ 
EĞİLİMLERİ 

SEMPOZYUMU 
 

11-13 KASIM 2022 

T.C. 
PAMUKKALE 
ÜNİVERSİTESİ 

İLAHİYAT 
FAKÜLTESİ 

VE  

İSLAMİ 
İLİMLER 
ENSTİTÜSÜ 

ISBN 978-605-5779-37-5



1 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

SEMPOZYUM BAŞKANI 
Prof. Dr. Ahmet KUTLUHAN / Pamukkale Üniversitesi Rektörü 

 

DÜZENLEME KURULU 
Prof. Dr. Necip ATAR / Pamukkale Üniversitesi Rektör Yrd. 

Prof. Dr. İbrahim KISAÇ / İlahiyat Fakültesi Dekan V. 

Doç. Dr. Harun ABACI / İslami İlimler Enstitüsü Müdürü 

Doç. Dr. İsmail ŞİMŞEK / İlahiyat Fakültesi Dekan Yrd. 

Doç. Dr. Gencal ŞENYAYLA/ İlahiyat Fakültesi Dekan Yrd. 

Doç. Dr. Mahmut YAZICI / İslami İlimler Enstitüsü Müdür Yrd. 

Süleyman EKİCİ / Denizli İl Milli Eğitim Müdürü 

Ömer İLMAN / Denizli Gençlik ve Spor İl Müdürü 

Ramazan Özgün TÜRKMEN / Denizli İl Müftü Yrd. 

Doç. Dr. Osman AYDINLI / Marmara Üniversitesi / Pamukkale Üniversitesi 

 
SEKRETERYA 
Arş. Gör. Dr. Esra İRK / Pamukkale Üniversitesi 

Arş. Gör. Dr. Halil IŞILAK / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Dr. Nursema KOCAKAPLAN / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Dr. Yasemin İPEK / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Dr. Yasin BOSTAN / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Ayşenur Tuba ULUDOĞAN / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Emine ÖZBEK SERT / Pamukkale Üniversitesi 

Arş. Gör. Hacer TOPRAK / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Halil İbrahim KARAÖZ / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Huzeyfe KILIÇ / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Hüdanur DEMİR / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Muhammed Musab GÖKSÜN / Pamukkale Üniversitesi  

Arş. Gör. Nazım TAŞAN / Pamukkale Üniversitesi  

 
BİLİM KURULU 
Prof. Dr. Abdel Karim al-Wreikat - Katar Üniversitesi / Katar 

Prof. Dr. Abdurrahman KURT - Bursa Uludağ Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Abdülhamit BİRIŞIK - Marmara Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Adem YERİNDE - İstanbul Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Adnan Bülent BALIOĞLU - Hacı Bayram Veli Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Adnan KOŞUM - Süleyman Demirel Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Ahmet ONAY - Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Ali AKSU - Cumhuriyet Üniversitesi / Türkiye 

 
 

Prof. Dr. Ali YILMAZ - Uşak Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Ali İhsan YİTİK - Dokuz Eylül Üniversitesi / Türkiye  

Prof. Dr. Ali İsra GÜNGÖR - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Asım YAPICI - Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi / Türkiye 

 
SEMPOZYUM KURULLARI 

 

SEMPOZYUM ONUR KURULU 
Prof. Dr. Ali ERBAŞ / Diyanet İşleri Başkanı 

Ali Fuat ATİK / Denizli Valisi 

Osman ZOLAN / Denizli Büyükşehir Belediye Başkanı 

Prof. Dr. Ahmet KUTLUHAN / Pamukkale Üniversitesi Rektörü 



2 

 

Prof. Dr. Aydın TOPALOĞLU - İstanbul Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Bayram DALKILIÇ - Necmettin Erbakan Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Bekir KUZUDİŞLİ - İstanbul Üniversitesi /Türkiye 

Prof. Dr. Bilal KEMİKLİ - Uludağ Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Emin KUDAT - Ürdün Üniversitesi / Ürdün 

Prof. Dr. Engin ERDEM - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Erdinç AHATLI - Sakarya Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Galip YAVUZ - İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Gürbüz DENİZ - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Halit ÖZKAN - Kırıkkale Üniversitesi  / Türkiye 

Prof. Dr. İbrahim KISAÇ - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. İhsan ÇAPCIOĞLU - Ankara Ünivesitesi / Türkiye 

Prof. Dr. İrfan GÖRKAŞ - Afyon Kocatepe Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. İrfan GÜNDÜZ - İbn Haldun Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Kemal POLAT - Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi / Kırgızistan 

Prof. Dr. Kemal SÖZEN - Akdeniz Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. M. Bahaüddin VAROL - Necmettin Erbakan Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Mahmut AY - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. İshak ÖZGEL - Süleyman Demirel Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa YILDIRIM - Eskişehir Osmangazi Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Müfit Selim SARUHAN - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Nasi ASLAN - Çukurova Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Nasuh GÜNAY - Süleyman Demirel Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Ruhattin YAZOĞLU - Atatürk Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Saffet KÖSE - İzmir Katip Çelebi Üniversitesi / Türkiye 

Prof. Dr. Saifullah Bhutto - Quaid-eAwam Universty / Pakistan 

Prof. Dr. Tuncay İMAMOĞLU - Atatürk Üniversitesi /Türkiye 

Doç. Dr. Agil ŞİRİNOV - Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü / Azerbaycan 

Doç. Dr. Abdullah İNCE - Sakarya Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Alper BİLGİLİ - Acıbadem Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Bakıt MURZUBRAİMOV - Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi / Kırgızistan 

Doç. Dr. Elnura AZİZOVA - Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü / Azerbaycan 

Doç. Dr. Fatih İBİŞ - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Gencal ŞENYAYLA - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Harun ABACI - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Hatice TOKSÖZ - Süleyman Demirel Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. İbrahim Abd-rahim Rababah - Vaslul Imarat Universitesi / Birleşik Arap Emirlikleri 

Doç. Dr. İdris TÜRK - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. İsmail ŞİMŞEK - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. İsmet EŞMELİ - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Kemal GÖZ - Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Kenan MERMER - -Sakarya Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Mahmut YAZICI - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Mehmet DEMİRCİ - Kırgızistan Manas Üniversitesi / Kırgızistan 

Doç. Dr. Mualla YILDIZ - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Mustafa SAFA - Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Mustafa TÜRKAN - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

 
Doç. Dr. Mühenned EL-MÜBEYDIYN - Ürdün Üniversitesi-Amman / Ürdün 

Doç. Dr. Namig ABUZAROV - Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü / Azerbaycan 

Doç. Dr. Osman AYDINLI - Marmara Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Osman MUTLUEL - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Osman ORUÇHAN - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Doç. Dr. Sait ABDURRAHMAN - Lübnan Üniversitesi / Lübnan 

Doç. Dr. Şevket ÖZCAN - Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Ali ÖNCÜ - Pamukkale Üniversitesi /Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Ammar AL SAMAR - Pamukkale Üniversitesi /Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Anas ALKAHWAJİ - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 



3 

 

Dr. Öğr. Üyesi Elif YAZICI - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Faruk GÜN - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Fatih TOPALOĞLU - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Fetullah YENER - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Hasan KAFALI - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi İbrahim ULUDAŞ - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Malek Hassan Mahmoud Abdul QADER - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet ÇINAR - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet ÜMÜTLİ - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa Cihad BAKKAL - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Mustafa Salim GÜVEN - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Mürsel ETHEM - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Sefa ATİK - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Yahya Zakareya Ali MAABDEH - Pamukkale Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Ahmet TOPAL - Hitit Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Fatma ÇAPCIOĞLU - Ankara Üniversitesi / Türkiye 

Dr. Mesut DILMI -Freelance Researcher / Fransa 

Dr. Muhammed OVACLOUA - Tibaza Üniversitesi / Cezayir 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

اللقاحات المعززة لمناعة الشباب المسلم المعاصر في مواجهة 

 المخدَّرات الفكرية

 

  رأفت محمد رشيد الميقاتي

 الأستاذ الدكتور, رئيس جامعة طرابلس

 

 

 

 ملخص

مناعة إيمانية قوية للشباب المسلم المعاصر في مواجهة يهدف هذا البحث إلى بيان معالم تكوين  

ويسلطّ هذا البحث الضوء على نماذج من قواعد علمية واضحة في  المخدرات  الفكرية المعاصرة

ويعرض البحث لبعض النماذج المعاصرة والناجحة  مقاربة عدد من المسائل والتحديات المستجدة

عاصر من الأمواج الفكرية العاتية ، وآلية تحويل التحديات التي من شأنها تحصين الشباب المسلم الم

ويختم البحث بتقديم أهم النتائج والتوصيات العاجلة  إلى فرص ذهبية للتمكين لدين الإسلام الحنيف

 للتطبيق وخاصة في القرن الواحد والعشرين.

القرن  -رات الفكرية المخد -المعاصرة  -الشباب المسلم  -التحديات الفكرية  الكلمات المفتاحية:

 الواحد والعشرون.

  



5 

 

DEİZMİ ANLAMA VE ANLAMLANDIRMA SÜRECİNDE 

SOSYAL MEDYA: EKŞİ SÖZLÜK ÖRNEĞİ 

 

Prof. Dr. Asım YAPICI 

 Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

 

Arş. Gör. Sema İNCEKÖSE 

 Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi  

 

Arş. Gör. Rümeysa ERGİN 

 Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET  

Türkiye’de son yıllarda gençler arasında deizmin arttığı, Z kuşağının deist düşüncelere 

daha yatkın olduğu hatta orta ve yüksek seviyede din öğretimi alan gençler arasında 

deizmin yükselişe geçtiği iddia edilmektedir. Bu iddialar ampirik açıdan yeterli kanıtlara 

sahip değildir. Genellikle kişisel gözlemlere ve mülakatlara dayalı örnek hadiseler 

üzerinden genelleştirme yapılmaktadır. Bununla birlikte gençler arasında deizmin 

yaygınlaştığı iddiaları akademik çevreler başta olmak üzere hemen hemen kesimde 

tartışılmaktadır. Bu konuda yapılan bazı akademik çalışmaların ve ulusal anketlerin çok 

ciddi metodik sıkıntılar içerdiği özellikle vurgulanmalıdır.  Zira anket ve mülakat 

sorularında deizm, çoğunlukla geleneksel anlamıyla yani Tanrı’nın varlığını onaylayan 

ancak vahiy (kutsal kitap), peygamber ve din olgularını kabul etmeyen bir tanrı tasavvuru 

üzerinden tanımlanmaktadır. Bununla birlikte ya dua ve ibadet davranışı hiç 

sorulmamakta ya da sorulsa bile elde edilen cevaplar yeterince analiz edilmemektedir. 

Zira kendisini deist olarak tanımlayan gençler arasında ihtiyaç anında dua edenlere hatta 

namaz kılıp oruç tutanlara rastlanmaktadır. Özellikle dua, bireyin güçsüzlüğünü ve 

çaresizliğini itiraf ederek Tanrı’nın bireysel anlamda kendi hayatlarına müdahale 

etmesini istemek demektir. Acaba gençler vahiy, peygamber ve din üzerinden hayatlarını 

kısıtlayan ilahi kurallara “Tanrı kâinata düzen, insanlara akıl vermiştir, aleme müdahale 

etmesine gerek yoktur.” diyerek itiraz ederken kişisel başarı, güç ve haz odaklı dualarında 



6 

 

“Neden Tanrı’nın müdahalesini istemektedir?” Bu soru iki farklı çıkarımı beraberinde 

getirmektedir: Birincisi klasik deizmden farklı olarak post modern dünyada deizmin yeni 

bir formu ortaya çıkmıştır. İkincisi aslında söz konusu gençler deist değildir, bunlar 

özgürlüklerini ve hazlarını kısıtladıklarını düşündükleri geleneksel kurumsal dine itiraz 

etmektedirler.  

Ergenler başta olmak üzere ilk yetişkinlik ve orta yetişkinlik dönemlerinde deistik 

eğilimlere ve düşüncelere sahip insanlara rastlamak mümkündür. Yapılacak çalışmalarda 

bu kişilerin deizmden ne anladığı, deist olduklarını söyledikleri halde neden zaman zaman 

dua ibadet ettikleri, bu durumu deizm ile nasıl bağdaştırdıkları özellikle araştırılmalıdır. 

Bu bağlamda özellikle deist düşüncelerle nerede ve nasıl karşılaştıkları hassaten 

araştırılmalıdır. Gözlemlerimiz dijitalleşmenin bilgi ve malumata ulaşmayı 

kolaylaştırdığı, özellikle sosyal medyanın bu hususta başat bir rol üstlendiği yönündedir. 

Deist olduğunu iddia edenler ve bu kişilerin aileleri, öğretmenleri (özellikle DKAB) ile 

yaptığımız görüşmelerde yeni medya olarak adlandırılan YouTube ve Google’daki din 

karşıtı içeriklerin gençlerin zihin dünyalarını ziyadesiyle etkilediği; Facebook, Twitter ve 

Instagram gibi uygulamaların ise gençlerde özgürlük, haz ve deneyim arzusunu 

tetiklediği anlaşılmaktadır. Bu bağlamda özellikle dijital ortamdaki din karşıtı yazı ve 

videoların içerik analizlerinin yapılması hassaten önemlidir.  

Bu çalışmada “Ekşi Sözlük” sitesine yorum yazan farklı yazarların deizm, din ve 

peygamber kavramlarını nasıl değerlendirdikleri incelenecektir. Bu noktada şu hususu 

özellikle vurgulamak gerekir: Deizm, din ve peygamberlik algısının analiz edilmesi kadar 

bu kavramların bireyler tarafından hangi ortamda nasıl ele alındığının da tespit edilmesi 

önem taşımaktadır. Zira her kavram, tartışıldığı ortamla ruhunu bulur. Bu kapsamda, 

değişen dünya şartlarında sosyal medyanın bir olguyu anlamadaki yeri göz önünde 

bulundurulmalıdır. Zira dünya çapında 4.62 milyar sosyal medya kullanıcı bulunurken 

ülkemizde bu sayı 68.90 milyondur (toplam nüfusun %80,8’i). Bahsi geçen rakamlar, 

sosyal medyanın etki boyutuna dair önemini ortaya çıkarmaktadır. Bu noktada önemli 

olan diğer bir husus ise sosyal medya kullanıcıları içinde genç nüfusun çoğunluğu 

oluşturmasıdır. Bu yoğunluk, gençleri anlamak için yapılan çalışmalarda sosyal 

medyanın önemini ortaya koymaktadır. Çünkü gençler hem sosyal medyayı 

etkileyebilmekte hem de sosyal medyadan etkilenebilmektedir. Ayrıca sosyal medya 

onların psikolojik, fizyolojik ve sosyal fonksiyonlarını, duygu, düşünce ve davranışlarının 

yanında dini inanç eğilimlerini de yönlendirebilmektedir. Pek çok akademik çalışmada 

sosyal medyanın, gençlerin dini inanç eğilimlerini şekillendirmede oldukça önemli bir 

yere sahip olduğu belirtilmiştir. Gençler sosyal medyayı kullanarak hem kendi dini 

fikirlerini diğer insanlarla paylaşma hem de başka insanların dini fikirlerini öğrenme ve 

tartışma şansı elde etmektedir. Tüm bunların dışında sosyal medyanın bazı fikirleri 

gençler arasında yayma gibi bir işlevi de vardır. Günümüz teknoloji çağında sosyal medya 

denilince akla birbirinden farklı uygulama, site ve bağlantı gelmektedir. Bu çalışmada ise 



7 

 

tüm sosyal medya site ve uygulamaları değil, özellikle gençler arasında sıkça kullanılan 

“Ekşi Sözlük” başlıklı sitede yer alan kullanıcı yorumları hedef alınmıştır. “Kutsal bilgi 

kaynağı” olarak da isimlendirilen bu site, 1999 yılında faaliyete geçmiştir. Herhangi bir 

olay veya kavram hakkında yazarların yorum yazması ve birbirlerine cevap vermesi 

şeklinde tasarlanan sözlüğün, 2019 yılında yayınlanan “20. Yıl Belgeseli” ne göre yazar 

sayısı 119.087 iken kullanıcı sayısı 559.937’dir. 2019 yılında sosyal medya kullanımının 

ülkemiz nüfusunun %63 olduğu göz önüne alınarak aradan geçen üç yıldaki artış oranı 

Ekşi Sözlük’e de yansıtılacak olursa, sözlüğün günümüzdeki etki boyutu kendiliğinden 

ortaya çıkmaktadır. Bu çalışmanın konusu, sosyal medya ortamında özellikle gençler 

arasında sıkça kullanılan Ekşi Sözlük sitesinde yer alan deizm, din ve peygamber 

kavramlarının yorumlanma şeklini tespit ve tahlil etmektir. Amacı ise bu üç kavramın 

sözlük kullanıcıları tarafından nasıl anlamlandırıldığını keşfetmektir. Ayrıca yazarlar 

arasında kavramları tanımlama biçimindeki farklılaşmalar da göz önünde bulundurularak 

tiplemeler oluşturulmaya çalışılacaktır. Nitel araştırma yöntemi, siber etnografi deseni 

esas alınarak 1999-2022 yılları arasında sözlükte bu başlıklara yazılan tüm yorumlar 

çalışmaya dahil edilecektir. Elde edilen yorumlar içerik analizi ve betimsel analizle 

çözümlenecektir.  

Anahtar Kelimeler: Deizm, Din Algısı, Peygamber Algısı, Ekşi Sözlük.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

NEOLİBERAL DÜNYADA İNANÇ: SİHİRBAZLAR VE HZ. 

MUSA 

 

 

Prof. Dr. Cengiz ÇAKMAK 

 İstanbul Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET  

 

Aydınlanma, modernite ve ilerlemenin krizlerine getirilen çok yönlü itirazların yirminci 

yüzyıl içerisinde politik, toplumsal, kültürel ve dinsel kategorileri radikal biçimde 

dönüştürdüğü söylenebilir.   Bu düzlemde yirminci yüzyılın son çeyreğinde ortaya çıkan 

neoliberalizm ise bir ekonomik sistem olmanın ötesinde bir tahakküm pratiği olarak söz 

konusu kategorileri yeniden biçimlendirmiştir. Din ya da en geniş anlamı ile inanç 

kategorileri bu dönüşüm ve tahakküm sonucu yeniden tartışmaya açılmış, mevcut dinlerin 

yerine yeni dinsellik ve maneviyat kategorileri gündeme gelmiştir. Bu sunum 

çerçevesinde ilk olarak küresel neoliberal kapitalizmin tüketim kültüründe, felsefenin ve 

eleştirel düşüncenin değersizleştirilmesi sonucu belirginleşen dinlerin krizleri ve ikame 

dinsel pratikler ele alınacaktır. İkinci bir amaç olarak bu çalışmada neoliberal kültür 

sonucu entelektüel kavrayışta belirginleşen irtifa kaybı konu edilecektir. Bu zihniyet 

değişimi ile beraber dinsellik popüler yaşantının nesnesi haline gelmektedir. Böylelikle 

dinsel olan içeriğinden yoksun biçimde uzmanlık ölçütünün dışında söylem alanına dahil 

olmaktadır. Bu durum, dinsel olanın paradoksal biçimde görünürleşmesine rağmen 

içeriksizleşme riskini ortaya çıkarmaktadır. Bu doğrultuda sunumumuz güncel politik ve 

toplumsal krizler eşliğinde dinselleşme ve maneviyat arayışları ile dinsel söylemin neliği 

ve meşruiyetine ilişkin sorunları irdeleme amacındadır.  

Anahtar Kelimeler: Neoliberalizm,  Eleştirel Düşünce, Din, Maneviyat, Yeni 

Dinsellikler 

 

 



9 

 

MÜKEMMELİYETE ZORLANAN GENÇLİK 

 

 

Prof. Dr. Hamza Yaşar OCAK 

Dumlupınar Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET  

Geleneksel öğreti her şeyin “mükemmel” yaratıldığı felsefesinden beslendiği için ve 

yaratıcının “mükemmel” vasfı da bilgi dâhilinde olduğundan, insan gördüğü her şeyin 

kusurlu olduğu bilgisinden habersiz bir eğitim anlayışına sahiptir. Bu habersizlik insanı 

elinin altında yetiştirdiğine inandığı ama kodlarına vakıf olamadığı çocuğunun 

mükemmel olması yönünde gayretlere iter. Bu itmelerin çocukluktan başlayan zorlamalar 

olduğunu ise insan, hep bir hak olarak uhdesinde tutar. Zor, uygun doğrultu ve yönde iyi 

bir sonuç oluştururken, farklı doğrultu ve yönlerde beklenmedik sıkıntılara zemin 

hazırlar. Bu başlık altında “insan” ve ona dair “noksanlık” üzerinde durularak gerekli 

“fizik” bilgileri ışığında gençliğin nasıl bir çıkmaza zorlandığı konu edilecektir. Sonuç 

olarak da noksanlığın eksiklik değil farklı bir güzellik olduğunu yine fizik yasaları 

yardımıyla açıklayıp daha uygun bir yönlendirmenin nasıl olması hususu üzerinde 

durulacaktır. 

İnsan, tarih içinde hızla akan bir ırmaktır. Bu akışın en şiddetli olduğu dönem gençliktir. 

Hızla akan ırmak kıyıların vasıflarını bilemez. Gerekli önlem insana düşer. Bu akışa bir 

müdahaledir. Bu olmak zorunda ki hayatın akışı anlam kazansın. Genç, davranışları 

itibariyle çok defa bir ırmaktır. Bundan dolayı onu yolunun yönünü kontrollü olarak 

evirmek gerekir. Bu iyi bir iletişimin sonucunda mutluluk, aksi durumda hüsrandır. İnsan 

olarak bir gence nitelikli insanlar gibi aynı özden geldiği bilinciyle yaklaşılmalı ve onun 

özünün de eşyanın özüyle benzerlik içerdiği vurgulanmalıdır. Zaten yaratılışta aynılık 

yoktur. Bundan dolayı gençlerin nefretini körükleyen kıyaslamalar olmamalıdır. Aynı 

niceliklere sahip maddeler nasıl kıyaslamıyorsa, gençler de muadilleriyle 

kıyaslanmamalıdır. Nitelikleri oluşturan, niceliklerin bir sistemdeki seyridir. Bundan 

dolayı eşyanın yapısı, bireyi anlamak için oldukça önemlidir. Birey diyorum zira sorunun 

sadece gençlikten kaynaklandığını düşünmüyorum. Sorun insandır ve insan noksanlığının 



10 

 

farkında ve bilincinde olmalıdır. İnsan, Resulün duası gereği eşya ve onun özü ve 

sistematiğini bilmelidir. Her birinde ayrı ve farklı noksanlıklar mevcuttur. Bu bir 

güzelliktir. İnsan da böyledir.  

Eşyanın özü elementlerdir. Elementlerin yapı taşları aynı olsa da aynılıkları söz konusu 

değildir. Bu ihtimalini düşünmek dahi imkânsızken nasıl olur da bir gencin bir başkasıyla 

mukayesesi olur?  Elementlerin ana yapılarında hepsi birbirinin tekrarı olan, fazlalık ve 

noksanlıklar mevcuttur. Bu, hayatın dengesini var eden nedenselliktir. Bunun insandaki 

tanımı yetenek, kabiliyet ve sezgi olabilir. Bunların hiçbiri bir diğerinin görevine talip 

değildir. Bu vasıf hastalık düzeyindeki kıskançlık için bir misaldir.  Elementler uygun 

şartlarda bir araya getirilince zor işler kolay olur. Gençlerin uygun bir platformda sadece 

“insan” olarak bir araya getirilmesi gibi. Bilindiği gibi elektronların hepsi aynı işi görmez, 

ama hepsinin adı aynıdır. Bunlar insanın biyokimyasında yer alan, elementlerin özü olan 

atom ve moleküllerdir. Bu moleküller ve atomlar tam olarak düzgün periyotlara sahip 

değillerdir. Elbette ki bunun insanda yansıması kaçınılmazdır. Zira yapılar, gruplar ve 

simetriler birbirlerinden farklıdır. İnsanın farklılığının bir delilidir. Aynılık yoktur sadece 

bazı özelliklerde benzerlik vardır. Aynı zamanda bunlar, maddelerin “özü” olarak da 

nitelendirilen “ideal” yapı taşlarıdır. İşte bu ideal diye sunulan elementlerin içindeki 

atomların dizilişleri kusursuz olmadığı gibi içlerinde eser miktarı da olsa farklı elementler 

yer bulunur. Hani denir ya “asi ruh” işte o bundandır. Yani her eşya özünde kusurludur. 

İnsan da kusurludur. Maddelerin kusurları ve safsızlık oranları farklıdır. İnsan da 

farklıdır. Bu simetri durumları ve kusurlar her bir elemente farklı özellikler kazandırır. 

Kesin bilgi şudur: Allah eşyanın özünü kusurlu yaratmıştır.  Bu kusurlar “akıl sahipleri 

için” büyük bir hikmet kapısı anlamındadır. Zira kusur, sanıldığı gibi her zaman kötü 

değildir; yeter ki o iyi tanınabilsin. Eşya hayatın her kademesinde yer alır, tıpkı insan gibi. 

İnsanı daha iyi tanımak adına, yaratılışta insandan daha önce var olan, eşyanın insana 

yansımaları boyutunda daha kapsamlı düşünmek, bağ veya bağlar kurabilmek oldukça 

önemlidir.   

İnsanın bilgi edinmesi, onun karakteri doğrultusunda bir kişiselliğin sonucudur. Ruhun 

hakiki bilgisi Allah’ın indindedir. Ruhun elektron şuası gibi dalgasal bir yapıya sahip 

olma ihtimali yaratılış sistematiğine çok da aykırı değildir. Dalgasal olarak yayılan şualar 

hem pozitif hem de negatif eksenlerde olabildikleri gibi zaman zaman sadece pozitif ve 

sadece negatif boyutlarda da hareketli olabilirler. İnsan ruhu da sürekli çalkantılara 

sahiptir ve kendini çok mutlu, çok mutsuz veya nötr hisseder. Bu haller ruhun dalgasal 

şua demeti olma fikrini destekler. Bu durumlar, insan karakterinin yönelimi olarak da 

tartışılabilir; iyiye doğru yönelmelerin pozitif, kötüye doğru yönelmelerin ise negatif 

düzlem dalgalanmaları olabileceği gibi… İyiye doğru yönelen karakter insanı nitelikli 

insan yapan ibadet, adalet, özgünlük ve aşk kavramlarıyla tanış kılar. Bu kavramları 

içselleştiremeyen insan kâmil boyutuna yol alamaz. Bu hususta İbni Sina der ki 

”…insanın ruhu bedenindeki hayallerine benzer ve insan, kâmil hedefine akıl atıyla 



11 

 

koşar…”. Bu koşuda, yanında taşıması gerekli olanlar; “akıl, aşk, muhabbet, adalet, 

hizmet, ibadet ve hürriyettir”. O halde hangi insan kâmildir ( hangi genç değil); sadece 

abid, sadece zahit, sadece mücahit mi, yoksa yukarıda tanımlanan kavramlarla bütünlük 

sağlayan mı?  

Yaratılmış hiçbir şey insana karşı değil, onun hep yardımcısıdır. Buna rağmen insan 

mutsuzdur. İçinde dolamayacak boşluğu doldurmanın fuzuli uğraşısındadır. Boşluğun 

sünnatullah olduğunu, yani eşyanın özünde var olduğunu bilememektedir. Bilse belki de 

enerjisini boşa harcamayacak ve boşlukla yaşamanın yollarını öğrenecektir. Bundan 

dolayı da sorumlu olduğu bireylere baskıcı davranıp zor uygulamayacaktır. Ayrıca insan 

derece / paye peşindedir. Kendi alamadığı payeyi çocuğu vasıtasıyla almanın planları 

içindedir. Bu zorlama birçok gencin yetenek körelmesi yaşamsı ve elde ettiği meslek ile 

yetinememesi sonucunu doğurur. Asıl derece / paye insanın kendi farkında olması ve 

haddini bilmesinde saklıdır. Bu, yeterince mutlu olmak için güzel ve nitelikli bir nedendir. 

Unutmamalıdır ki doğa her anlamda bir sanat mucizesidir ve insan da mucizenin bir 

parçasıdır. Tüm şanslar, tüm sırlar, tüm sevdalar sadece insana görünmek ve sadece 

insana göz kırpmak zorunda değillerdir. Çünkü insanın iyi dediği belki çok kötü, kötü 

dediği ise belki de çok iyidir. İnsan gururu, aklının ve gönlünün yanılmalarına rağmen 

yegâne gerçek ve aleni olandır. Ona bunu veren ise; birdir, tektir, yegânedir ve mükemmel 

olan sadece odur. Yani mevcut olan “tek doğrudur”. Bundan dolayı insan haddini bilip, 

Allah’ı irdeleme merakından vazgeçmelidir. Sorgulamasında nazik olmalıdır. Ölmek için 

doğmuş akıllar günah işlemek için ivmelenmemelidir. Gönüler nefret için değil sevgi için 

var olmalıdır. İnsan kendi evladını yerebilmeli, haddi aşmadan övebilmeli, maharet ve 

meziyetlerini de bilmelidir.  

Anahtar Kelimeler: İnsan, Gençlik, Mükemmeliyet, Noksanlık. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

GENÇLERİN İNANÇ EĞİLİMLERİNİN BAZI 

PSİKOLOJİK VE SOSYOLOJİK FAKTÖRLERE GÖRE 

DEĞERLENDİRİLMESİ  

 

 

 

Prof. Dr. İbrahim KISAÇ 

Pamukkale Üniversitesi 

 

Elif Müzehher ŞENSOY 

Gazi Üniversitesi 

 

Meryem ERTÜRK 

Gazi Üniversitesi 

 

BÜŞRA AYDEMİR 

Gazi Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET  

Teknoloji ve bilgi çağı haline gelen 21.yüzyılda, bireylerin dini, kültürel, sosyolojik ve 

psikolojik yönleri farklılık gösterebilmekte ve bireyler çeşitli unsurlarla hayatlarına 

anlam katabilmektedirler. Bu unsurlardan birisi olarak değerlendirilen inanç eğilimi de 

bireylerin ruhsal varlıklarına anlam ve süreklilik katmaktadır. Evrenin yaratılışı ve idaresi 

hususunda olağanüstü, yüce ve kudret sahibi bir varlığın varoluşuna yönelik olarak 

bireylerin benimsemiş oldukları görüşler genel olarak inanç eğilimi olarak 

tanımlanabilmektedir. Bireylerin inanç ve değer sistemleri ilk çocukluk döneminden 

itibaren şekillenmeye başlamaktadır. Anne-babaların benimsemiş oldukları tutumlar 

çocuklar dünyaya geldiği andan itibaren onlara rol model olmaktadır. Araştırma 

kapsamında anne babaların inanç eğilimlerinin ne olduğu ve anne babaların gençleri inanç 

konusunda nasıl etkilediğine ilişkin sorular bulunmaktadır. Bu sorulardan elde edilen 



13 

 

yanıtlar inanç konusunda yapılan birçok araştırmayı destekler nitelikte anne-baba-çocuk 

ilişkisinin inanç eğilimleri konusunda belirleyici bir faktör olduğu ve önemi yadsınamaz 

bir husus olduğu yönünde bulgular sunmaktadır. Bu noktada insan yaşamının birçok 

bölümü üzerinde etkisi bulunan inanç eğilimlerinin gençlerin yaşamını ne şekilde 

etkilediği hususunda yapılan bu çalışmanın, araştırmacılara 21.yy gençliğine yönelik 

demografik, sosyolojik ve psikolojik anlamda önemli bulgular sunduğu düşünülmektedir. 

Bu bulguların yeni araştırmalara ve gençlere yönelik sunulan eğitim faaliyetlerine 

kaynaklık edebileceği düşünülmektedir. Ayrıca araştırmanın farklı yaş ve inanç 

eğiliminde olan bireylerle yapılmış olmasının, gruplar arasında karşılaştırma yapmayı 

mümkün kılmasından dolayı çalışmaya önem kattığı düşünülmektedir. 

Araştırmanın amacı, gençlerin inanç eğilimlerinin bazı psikolojik ve sosyolojik 

değişkenler açısından incelenmesidir. Araştırma nitel bir çalışma özelliği göstermektedir. 

Araştırmada veri elde etmek amacıyla araştırmacılar tarafından hazırlanan kapalı ve açık 

uçlu sorulardan oluşan anket kullanılmıştır. Araştırmanın çalışma grubu amaçlı 

örnekleme yöntemi ile belirlenmiştir. Çalışma grubu, farklı inanç eğilimlerine sahip 19-

32 yaş arasındaki 10’u kadın 20’si erkek toplam 30 genç bireyden oluşmaktadır. Çalışma 

grubundaki genç bireylerin 11’i dindar, 8’i deist, 3’ü ateist, 4’ü agnostik, 1’i apateist inanç 

eğilimine sahip olduklarını belirtmişlerdir. Geriye kalan üç genç birey ise inanç 

eğilimlerini ‘etiketlemiyorum’, ‘düşünmedim’ ve ‘kafamı karıştıran şeyler var’ 

ifadeleriyle açıklamışlardır. Farklı inanç eğilimlerine sahip genç bireylerin, inanç 

eğilimleri doğrultusunda, bir yaratıcının varlığına ilişkin görüşlerini, nasıl bir yaratıcı 

tasvir ettiklerini, ölüm ve sonrası hakkındaki düşüncelerini, hayatın anlamına ilişkin 

görüşlerini, beklenmedik olumsuz durumlarla nasıl başa çıktıklarını, umut kaynaklarını, 

insanların farklı yaşam koşullarına (erken yaşta ölüm, cinsel istismara uğramak, 

yoksulluk vb.) sahip olmasını ‘adalet’ kavramı açısından nasıl değerlendirdiklerini, farklı 

görüşteki insanlara karşı hoşgörü düzeylerini, teknolojik olarak alternatif bir evren 

(metaverse gibi) yaratılması fikri hakkında ne düşündüklerini ve inanç eğilimlerinin 

beden kabullerini (estetik kaygı) nasıl etkilediğine ilişkin görüşlerini uygulanan anket 

yoluyla belirtmeleri istenmiştir. Araştırmada ayrıca genç bireylerden yaşları, eğitim 

düzeyleri, aile gelir durumları, çocukluklarını geçirdikleri yer, anne ve babalarının sağ 

olup olmadığı, anne ve babalarının evliliklerinin devam edip etmediği, anne ve 

babalarının inanç eğilimlerinin ne olduğu, bireylerin inanç eğilimlerini belirlemesi 

konusunda ailelerinin onları nasıl etkilediği ve inanç eğilimleri konusunda bilgi 

kaynaklarının neler olduğu konularında da, inanç eğilimlerini belirlemelerinde etkisini 

incelemek amacıyla, sorular sorulmuştur. Anket soruları genç bireylere çevrimiçi formlar 

aracılığıyla ulaştırılmıştır. Araştırmadan elde edilen bulgular içerik analizi yöntemiyle 

analiz edilmiştir.  

Araştırmada, genç bireylerin inanç eğilimlerini belirlerken hangi bilgi kaynaklarından 

yararlandığını tespit etmek çalışmanın alt amaçlardan biridir. Çalışma bulgularına göre, 



14 

 

‘Ateist’ inanç eğilimine sahip bireyler inanç eğilimleri konusundaki bilgi kaynaklarının 

bilim ve kitaplar olduğunu belirtirken, ‘Agnostik’ inanç eğilimine sahip bireyler internet, 

bilimsel ve kutsal kitaplar olduğunu ifade etmişlerdir. ‘Dindar’ inanç eğilimine sahip 

bireyler inançları konusundaki bilgi kaynaklarının aileleri ve dini kitaplar olduğunu 

belirtmişlerdir. ‘Deist’ inanç eğilimine sahip bireyler ise çoğunlukla kendi deneyimleri 

ve kendi araştırmalarının bilgi kaynağı oluşturduğunu ifade etmişlerdir. Farklı inanç 

eğilimine sahip genç bireylerin hayatın anlamına ilişkin görüşleri araştırmanın diğer 

bulguları arasında yer almaktadır. ‘Ateist’ inanç eğilimine sahip bireylerin hayatın 

anlamını, gelişmek ve her gün yeni şeyler öğrenmek kavramlarıyla açıkladığı tespit 

edilmiştir. ‘Agnostik’ inanç eğilimine sahip bireyler ise dünyayı deneyimlemek ve 

dünyaya yararlı bir birey olmak şeklinde ifade etmişlerdir. ‘Dindar’ inanç eğilimine sahip 

bireyler hayatın anlamını imtihan, Allah rızası, iyi bir ölüme hazırlık ifadeleriyle 

açıklarken ‘Deist’ inanç eğilimine sahip bireylerin hayatın anlamını kendini 

gerçekleştirmek olarak ifade ettiği tespit edilmiştir. Araştırmada tespit edilmek istenilen 

bir diğer alt amaç farklı inanç eğilimine sahip bireylerin umut kaynakları olmuştur. 

‘Ateist’ inanç eğilimine sahip bireylerin umut kaynaklarını çalışkan ve başarılı insanlar 

oluşturmaktadır. ‘Agnostik’ inanç eğilimine sahip bireyler ise sevdiklerinin ve henüz 

yaşayamadığı duygu ve deneyimlerinin umut kaynakları olduğunu belirtmişlerdir. 

‘Dindar’ inanç eğilimine sahip bireylerden üçü herhangi bir umut kaynağı olmadığını 

belirtmiştir. Diğer ‘Dindar’ inanç eğilimine sahip bireyler ise kader inancının, yaratıcının 

ve ailelerinin umut kaynakları olduğunu ifade etmişlerdir. ‘Deist’ inanç eğilimine sahip 

bireylerin ise kendi çalışma azimlerinin umut kaynakları olduğu tespit edilmiştir. 

Araştırmada, genç bireylerin inanç eğilimlerine göre, insanların farklı yaşam koşullarına 

(erken yaşta ölüm, cinsel istismara uğramak, yoksulluk vb.) sahip olmasını ‘adalet’ 

kavramı açısından nasıl değerlendirdikleri bir diğer alt amaçtır. Bu konuda ‘Ateist’ inanç 

eğilimine sahip bireyler her toplumun kendisine tercihleriyle yön verdiğini belirtirken 

‘Agnostik’ inanç eğilimine sahip bireyler dünyada adaletsiz bir düzenin var olduğunu 

vurgulamıştır. ‘Dindar’ inanç eğilimine sahip bireyler bu konuyu kader ve imtihan 

kavramlarıyla açıklamışlardır. Ayrıca adaletin bu dünyada aranmaması gerektiğinin de 

üzerinde durdukları tespit edilmiştir. ‘Deist’ inanç eğilimine sahip bireyler ise bu durumu 

adaletsizlik olarak nitelendirerek imkânı olan diğer insanların ellerinden geleni yaparak 

toplum düzenindeki adaleti sağlaması gerektiğini vurgulamışlardır. 

Anahtar Kelimeler: Gençler, İnanç Eğilimleri, Psikolojik Faktörler, Sosyolojik 

Faktörler. 

 

 

 



15 

 

GENÇ İNSANIN ANLAM ARAYIŞINDA BİLİM VE DİNİN 

YERİ 

 

 

Prof. Dr. Mehmet TÜRKERİ 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET  

Bu bildiride genç insanların anlam arayışında, kategorik olarak bilimin, dinin ve 

felsefenin yeri analiz edilecek; olgularla ilgilenen bilimin, yapısı gereği, insanların anlam 

ve değer anlayışına katkı sağlamadığı, bilakis insanların anlam arayışında değer 

alanlarının konuyla ilgili olduğu ve bu konuda dinin ve felsefenin (özellikle ahlaki değer 

alanıyla ilgili olarak etik, sanatsal değer alanıyla ilgili olarak estetik açıdan felsefenin) 

yeri ve önemi ortaya konulacaktır.  

Bildiride, genel olarak İslam düşüncesine ve düşünürlerine atıf yapılacak, özel olarak da 

İslam dünyasının büyük şairi ve mütefekkiri Allame Muhammed İkbal’in (1877-1938) 

etkilendiği, anlayış ve belli başlı görüşlerinin İslam düşüncesi açısından önemli ve yararlı 

olduğunu düşündüğümüz, Amerikalı filozof William Ernest Hocking’in (1873-1966) 

anlam arayışı konusundaki; bilimi yetersiz gören ve değer alanlarının ihtiyacı ve bu 

konuda din ile felsefenin bu konudaki işlevini analiz etmeye çalışan görüşlerinden de 

istifade edilecektir. 

İnsanın, özellikle genç insanın anlam arayışında, Hocking düşüncesinden hareketle, 

değişik unsurların yeri, etkisi ve katkı derecesi tartışılacaktır. Canlı varlık olarak yaşama, 

bir şeyleri yapıp-bitirme, sevgi ve takdir kazanma, ideallere hizmet etme, tefekkür, bir 

kaderi icra etme, tasarım, gerçekliği inşa, kişilik oluşturma, realist ve mistik yönlerin 

birlikteliği insanın hayatının anlamlı ve değerli olmasında şu ya da bu derecede etkilidir. 

Anlam oluşturmada psikoloji özelinde bilimin yeterli olup olmadığını tartışan Hocking, 

bu sorunun kendisinin bir tür felsefe yapmak olmasından dolayı felsefenin işin içine dâhil 

olması gerektiğini düşünmektedir. Dinin anlam oluşturmada önemli bir işlev ortaya 

koyabileceğini düşünmekte, ancak modern insanın bu konuda bir probleminin olduğunu 

ifade ederek analizler yapmaktadır. Hayatın anlamını oluşturmada engellere de dikkat 

etmek gerekir. Bu konuda Hocking’in dikkatimizi çektiği engeller gözden geçirilecektir. 



16 

 

‘Nihayetsiz benzerlik’ ve ‘nihayetsiz sapma’ bu engellerin başında gelmektedir. Ayrıca 

ölüme ve ölümsüzlüğe negatif bakışlar da hayatın anlamını oluşturmada olumsuz etki 

meydana getirmektedir. 

Hayatın anlamını oluşturmada, ölüm ve ölümsüzlüğün etkileri de söz konusudur. Bu üç 

unsur sağlıklı bir şekilde sentezlenmediği takdirde hayatın anlamı konusunda sorunlar 

çıkabilmektedir. Bu yüzden hayatın anlamını oluşturmada ölümün ve ölümsüzlüğün nasıl 

düşünülmesi gerektiği son derece önemli olup üzerinde düşünülmesi gereken bir konudur. 

Böyle olunca hem yukarıda belirlenen unsurlar hem de ölüm ve ölümsüzlük konuları, 

bilim, din ve felsefe açısından hayatın anlamını oluşturup oluşturmaması yönünden 

incelenmelidir. 

İçinde bulunduğumuz, hız ve haz çağı olarak da nitelendirilen, bu yüzyılda gündelik 

hayatın ve bu hayatı oluşturan iletişim, ulaşım, erişim vb. unsurların baş döndürücü bir 

şekilde hızlandığı bir vakıadır. Böyle bir akış seyri içinde sıradan bir bireyin bu hıza ayak 

uydurması, istediği şeyleri alması durumunda memnuniyet verici bir şey olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ne var ki, istenilmeyen şeylerin vuku bulması, rutinlerin ve sıradanlıkların 

istenilen şeylerin önünde engeller olarak görülmesine kapı açabilmekte ve insan bir kuşku 

durumuna; anlam ve değer krizine girebilmektedir. Yetişme çağı açısından, dönemsel 

olarak her şeye karşı çıkabilen, sorgulayan bir birey olan genç için bu durum daha şiddetli 

olarak yaşanabilmektedir. İnsanlar ve gençler ya gündelik rutinlerine koyulmakta ve 

oradan bir menfaat ve haz temin etme peşinde ya da bu rutini birden anlamsız bularak 

bütün hayat için bir anlam krizine girmektedirler. Anlam krizi aynı zamanda bir değer 

krizdir. Değerin kurulabilmesi için zemin olarak anlamın varlığı gerekli olmakla birlikte, 

anlam kurmada değerin desteği ve motivasyonu, bize öyle geliyor ki, ihmal edilen bir 

gerçekliktir. Bununla birlikte, kişiyi rehberleyen değerlerinin işlevsel olması, bir yandan 

anlamı oluşturmakta diğer yandan anlam krizine düşmeyi önlemektedir. Başka bir 

deyişle, insanın değerlerle kılavuzlanması, büyük ölçüde anlam zeminini ve serüvenini 

oluşturmaktadır. 

İnsanların hayatını ne için yaşadığı ile nasıl yaşadığı, onların ahlak anlayışlarını ve hayat 

felsefelerini belirlemektedir. Bir diğer ifadeyle, kendisi için yaşanılan şeye verilen (sözel 

değil de) yaşantısal mukabele değer anlayışını belirlerken, nasıl yaşanıldığı insanın 

yükümlülük anlayışını ortaya koyar. Bu ikisi birden insanın ahlakını karakterize eder. 

Buradan hareketle, insanların hayatlarının manalarını nasıl anlamlandırdığını görmede bu 

iki soruya verilen ‘yaklaşım’ cevabı hayati öneme sahiptir. Bu unsurların analiz edilmesi, 

hayatın anlamını ortaya koymada önemli bir işlev görecektir. Bu doğrultuda hayatta amaç 

olarak alınan unsurlar ve bunların doğrultusunda yapı haline dönüştürülmüş anlayışlar, 

hayatın anlamını oluşturma ve değer kurma bakımından sorgulanmalıdır. 

Bu bildiride, biz genç insanların inanç eğilimlerine yönelimine etki ettiğini 

düşündüğümüz gündelik hayattaki anlam ve değer kategorilerini analiz etmeyi 



17 

 

amaçlamaktayız. Bu konuda X,Y ve Z kuşaklarının değer konusuna yaklaşımlarını 

inceleyecek, değere yaklaşımda ne tür hatalar yapıldığını tespit etmeye çalışacağız.  

Hayatın anlamı konusunda olgu alanıyla ilgilenen bilimlerin yetersizliği ve bu konudaki 

yanlış bakışları ortaya koymaya çalışacağız. Bunu yaparken değer alanlarının işlevini, 

yerini ve önemini açığa çıkarmaya çalışacağız. Hayatın anlamını oluşturmada ve değere 

yönelimde egoizm, hedonizm, altruizm ve melyorizmin nasıl farklılık oluşturduğunu 

göstermeye çalışacağız. W. Ernest Hocking’in görüşlerini analiz edecek, onun 

görüşlerinin yanı sıra, insanın hayat felsefesi oluşturmasında dinin ve özelde İslam 

dininin ayırt edici yönlerini, yerini ve önemini ortaya koymaya çalışacağız. 

Bu bildiride betimleme ve analiz yöntemi, yer yer de sorgulama yöntemi kullanılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Gençlik, anlam, değer, inanç, etik, bilim, din, Hocking. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

YENİ SEKÜLER BİR DİN OLMA YOLUNDA HÜMANİZM 

(İNSANCILIK) 

 

 

Prof. Dr. Mehmet Zeki AYDIN 

Selçuk Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET  

Ortaçağı düşündüğümüz zaman; İslam Dünyasında ve Batı da yani tüm dünya da din 

hâkimdi, son sözü din söylüyordu. İslam dünyasında İslam âlimleri, ama özellikle 

Hıristiyan Batı dünyasında din adamları söylüyordu. Doğu’da da yine çeşitli adlarla din 

temsilcileri, görevlileri toplumu yönetiyordu. Bunlar hukuka, eğitime, sosyal hayata, her 

alana damgasını vuruyor, bilime ve sanata da müdahale ediyordu. Yani dinin müdahale 

etmediği hiçbir alan yoktu. Din her konuda insanlara son sözü söylüyordu. Ve bu 

hâkimiyetle özellikle batı dünyasında, din adamları aşırılıklarıyla insanlara eziyet eder 

vaziyete geldi. Din adamlarının bu baskısı, bilime ve sanata engel oluyor, sosyal hayatta 

da ekonomik hayatta da insanların gelişmesini engelliyordu. Toplumda bu baskıyı, dinin 

tekelini kırmak üzere kafa yoranlar Rönesans’ı ortaya çıkardı. 

Rönesans’ın aklı ön plana çıkarması bir anlamda batıdaki Hıristiyanlıktan bazı kaleleri 

düşürmesi anlamındadır. Yani bilim ve sanatı dinden ayırıp ön plana çıkarmak, dinden 

yavaş yavaş kurtulmanın bir yoludur. 

Reformla tüm halka dini yorumlama kutsal metinleri yorumlama hakkı gelince insanlar 

İncili okuyup kendisi yorumlamaya başladı. Bu da bu bir bakıma Hristiyanlığın bitişini 

hazırladı. Çünkü herkes kendi kafasına göre yorumlamaya başladı. 

Bundan sonra ortaya laiklik kavramı çıktı. Laikliğin anlamı, ‘Devlet yönetiminde din 

adamları son sözü söylemesin, din söylemesin’ demekti. Hani bilim ve sanat Rönesans’ta 

ayrılmışlardı; papazlardan, din adamlarından, devlet yönetiminde de söz söyleme hakkını 

aldılar. 

Laiklik Fransa'da başladı ve bu esnada Fransız İhtilali oldu. Bununla birlikte Cumhuriyet 

fikri yaygınlaşmaya başladı. Cumhuriyet'te krallıkların sonunu getirdi. Bu esnada ‘Elle 

tutulan gözle görülen şeyin dışında gerçeklik yoktur’ diyen Pozitivizm fikri ortaya çıktı. 



19 

 

Dolayısıyla metafizik, din vesaire bunların hepsi ortadan kalkmış oluyordu. Pozitivizm, 

Allah inancını yok eden çok katı bir anlayıştı. Her şeyi gözle görülür hâle getiriyordu. 

Daha sonra Varoluşçuluk denilen Egzistansiyalizm gelişti. ‘Bireyin varlığı özünden önce 

gelir. Kimse kimseye karışmasın, herkes kendi yolunu kendi çizsin. Doğruya yanlışa 

herkes kendi karar verip, sorumluluğu da kendisi alsın. Kendisi dışında ona bir şeyi 

empoze edebilecek kimse yoktur’ diyen bir anlayıştı bu. 

Sekülerimizn ilk uygulama biçimi Fransa’daki laiklik uygulaması olan devlet kurumuyla 

dinin birbirinden ayrılmasıdır. Devlet ve devlet kurumlarının işleyişinde din tamamen 

devre dışı bırakılmış, din bu işlerden bütünüyle çıkartılmıştır. 

İkinci tip uygulama biçiminde de kamusal alanın tanrı-din fikrinden arındırılması söz 

konusudur. Kamusal alan, toplumsal hayattaki politik-ekonomik-kültür-eğitim-eğlence-

sanat-meslek vs gibi işleri kapsadığı için, bu kapsamdaki alanlarda din referans olmaktan 

çıkartıldı. Böylece insanlık gündelik hayatında dinî referans almadan iş görmektedir. 

Üçüncü biçim olan son aşamada ise farklı ilkeler, değerler, kurallar ve onları vazeden 

otoriteler arasında, din de tek başına hakikat iddiasında bulunamaz, baskı kuramaz, 

totaliterlik yapamaz olmuştur. 

Modernizmle birlikte gelişen sekülerliğin ilk iki aşamasında, sanayileşmenin getirdiği 

yoğun çalışma hayatı ve kent hayatının hızlı ve karmaşık yapısı karşısında insanlık çok 

meşgul bir günlük yaşantı sürmekteydi. Bu nedenle insana ibadethane yerine fabrikayı, 

büroyu, alışveriş merkezlerini, tatili, eğlenceyi, tüketimi ve hazzı sunan modern hayat, 

buralardaki zamanları ve işleri de ibadet olarak sundu. Dolayısıyla modernizm kutsal ve 

doğaüstü olanın yerine doğayı; ahiret yurdu yerine bu dünyayı; dinin yerine bilimi; din 

adamının yerine bilim adamını; dinî bilgi yerine bilimsel bilgiyi; dindar yerine özgür 

bireyi; dinî cemaat yerine sivil toplumu sundu. Bu sundukları içinde de yeni kutsallar 

oluşturarak, vahye dayalı bir din yerine, şartlara uygun yeni bir din icat etti. Bu dinin adı 

da sekülerizmdir.  

Sekülerizmin somut savunucularından biri de hümanistler (insancılar)dır. ‘Her şey insan 

için, insana göre, insan tarafından, en son sözü insan kendisi söyler. İnsanın kendisinin 

üstünde hiçbir varlık yoktur diyerek âdeta insanın tanrılaştırıldığı görüş’ olan 

Hümanizm’den ilk bahseden Dante olmuş, yeniçağlarda ilk kullanan 1776-1848 arasında 

Friedrich Immanuel Niethammer adlı Alman pedagog bu kelimeyi, ‘insan severlik ve 

insancılık’ olarak anlatmıştır. 

Hümanizme (insancılığa) göre, son sözü söyleme hakkı ve yetkisi sadece insanın 

kendisidir. Bu bir bakıma insanın kendini tanrılaştırması sonucuna gelmiştir. 

Hümanistler, insan aklının, duygusunun ve insanlık tecrübesinin bir bakıma bilimin 

dışında bir otoriteyi kabul etmezler. Doğal olarak, hümanistler (insancılar) dinlerin 

temelinde olan, peygamber ve ahiret inancını kabul etmezler. Onlar, bireyin 



20 

 

öncelenmesini ve bireyin özgürlüğünün önündeki tüm engellerin kaldırılmasını 

savunmaktadırlar. 

Özellikle Avrupa’da hümanizm (insancılık)  yeni bir din olarak ve diğer dinlere tanınan 

haklara sahip olma yolunda ilerlemektedir. Örneğin, dini grup ve cemaatlerin hakkı olan, 

öğretim ve mali haklara sahip olmak için uğraşmaktadırlar. Bunu gerçekleştirmek için 

çok sayıda sivil toplum örgütü kurmuşlardır. 

Belçika'da yasa gereği her din mensubu vakıf ve dernekler yaptıkları faaliyet kadar 

devletten yardım alır. Hümanistler de kendilerini bir din gibi addederek gerekli yardımı 

almak istiyorlar. Müstakil bir din gibi algılanmak istiyorlar. Yani şu an bildiğiniz bir din 

hâline geliyorlar. 

Şu anda gelinen noktada hayatın tüm alanından dini çıkarmış oldular. Dolayısıyla 

insanların nihai amaçları dünyadan keyif almak, dünya için yaşamak hâline geldi. 

‘Dünyaya bir defa geldin, hayat kısa, zevkini çıkar, keyfine bak’ felsefesini yerleştirdiler. 

Bunlara göre hayatın anlamı cinselliğini yaşamak, para kazanmak, makam sahibi olmak, 

şöhret yapmak, yemek, içmek, dünyadan kalmak…  

İnsanın her konuda özgürlüğünün ön plana çıktığı alanlardan biri cinsel özgürlüktür. 

Cinsel özgürlük anlayışı, evlilik ve aile kurumunun yok olmasını, çocuk yapılmamasını, 

cinselliğin erken yaşlara inmesini ortaya çıkarmıştır. Yine cinsel özgürlük LGBT gibi 

önceden anormal kabul edilen düşünce ve uygulamaların yaygınlaşmasını sağlamıştır.  

Bu bildiride, bugüne nasıl gelindi açıklanacak ve hümanizm (insancılık) anlayışı ortaya 

konulacaktır. Hümanizm, ilk bakışta insan sevgisi ve insana olan saygının öncelenmesini 

hatırlatmaktadır. Bu nedenle, hümanizm kavramı, insancıllık olarak Türkçeye 

çevrilmektedir. Bu yanlış bir tercümedir. Hümanizmin doğru tercümesi, insancılık; 

hümanistlerin karşılığı insancılar olmalıdır. 

Hümanizmin tam anlaşılmaması, İslam ile hümanizmin bağdaştırılması düşüncelerini 

ortaya çıkarmıştır. Dindar Müslümanlar, kendilerini hümanist olarak tanımlamakta ve 

hümanist düşünceleri bilerek ve bilmeyerek savunmaktadırlar. Bu konuda en çok yapılan 

yanlışlardan biri Mevlana’nın düşüncelerinin hümanizmle aynı olduğu, kendisinin 

hümanist olduğunu söylemeleridir.  

İslam ile hatta hiçbir din ile hümanizmin bağdaştırılması mümkün değildir. Müslümanın 

inanç ve uygulamalarında son söz ve kararı Allah ve O’nun Peygamberi veriri. İslam 

insan sevgisini, insana saygıyı, her şeyin insanın faydasına ve insana göre yapılmasını 

kabul eder ve önceler. Ancak insanın tanrılaştırılmasını yani Allah’ın yetki alanına 

müdahale edilmesini kabul etmez. Allah’ın yetkilerinin başkasına verilmesi şirk/ortak 

koşmaktır. Şirk, en büyük günahlardan sayılmıştır. 



21 

 

Anahtar Kelimeler: Hümanizm, İnsancılık, Hümanistler, İnsancılar, Sekülerizm, Din, 

İslam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

DİNİ İLGİSİZLİK: ÇAĞIMIZIN ÖNEMLİ BİR İNANÇ 

SORUNU 

 

 

 

Prof. Dr. Muhsin AKBAŞ 

İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET  

Çalışmamız çağımızda küresel bir problem olarak görülen zaman zaman bizim de tercih 

ettiğimiz şekliyle dini ilgisizlik olarak adlandırılan bir inanç problemidir. Modern hayatın 

getirdiği çeşitli durumlar sonucunda ekonomi, siyaset, kültür gibi toplumsal ve bireysel 

hayatın pek çok alanına yönelik ilgisizliğin özelde ise dini ilgisizliğin inanç dünyasında 

gün geçtikçe ciddi bir sorun olduğu iddia edilmektedir. Hatta zaman zaman dini ilgisizlik 

ateizmden de önemli bir sorun olarak görülebilmiştir. Gençlik başta olmak üzere 

toplumun her kesiminde etkisi şöyle ya da böyle hissedilen, küreselleşen dünyada sınır 

tanımayarak hızlı bir şekilde yayılan çok boyutlu bir sorundan söz ediyoruz. Batı 

toplumlarında bu sorun farklı boyutlarıyla bir süredir tartışılırken, ülkemizde bu konudaki 

tartışmaların derinleştirilmesine araştırılmasına ihtiyaç olduğu düşünülmektedir. Bu 

çalışmayla farklı tarihlerde yapılmış iki çalışmanın dindarlık ile ilgili verilerine atıfta 

bulunarak insanımız bağlamında genel çerçevesi itibariyle söz konusu probleme dikkat 

çekmek amaçlanmıştır. Ayrıca önemli bir kısmı Batıda yaşanan ilgisizlik tecrübelerinden 

hareketle oluşturulmuş dini ilgisizlik literatüründen yararlanarak sorunun sosyolojik, 

psikolojik etkenlerine, belli başlı ilgisizlik tiplerine değinilecektir. Dini ilgisizlik 

sorununun anlaşılması ve çözüm önerileri geliştirilmesi için düşünceler paylaşılacaktır. 

 

 

 

 



23 

 

GENÇLİĞİN ANLAM ARAYIŞINA POZİTİF BİR KATKI: 

BEKTÂŞÎ DÜŞÜNCESİ VE GELENEĞİ 

 

 

Prof. Dr. Ömer Faruk TEBER                                     

Akdeniz Üniversitesi 

 

Dr. Mustafa KESKİN 

Akdeniz Üniversitesi 

 

 

ÖZET  

Kur’ân düşünebilen aklı muhatap almıştır. Körü körüne inancı reddederek bunu ataların 

dinine uymak olarak belirlemiştir. Akıl yürüterek imanı kabul, taklit yoluyla imandan 

daha üstün sayılmıştır. İslâm Tarihi boyunca sosyal, siyasî ve ekonomik sebeplerle ortaya 

çıkan, belli fikirler ve şahıslar etrafındaki siyasî-itikadî veya fıkhî-amelî zümreleşmelere 

mezhep adı verilir. Bunlardan siyasî-itikadi alanla ilgili olanlara fırka, amelî- fıkhî boyutu 

ağır basanlara fıkıh mezhepleri, adap-erkân ve ahlâkla ilgili olan kültürel-dini oluşumlara 

ise sûfî tarîkatlar adı verilir. Bektâşîlik, mezheplerin, tarikatların ve sûfî oluşumların tarih 

içerisinde oynadıkları sosyal bakımdan yapılandırıcı, dönüştürücü rolün dikkat çekici 

örneklerinden birisidir. Manevî, ilâhî ve ahlâkî değerlerin anlaşılmasında mahiyetine 

uygun tarzda kavranmasında ve doğruya en yakın şekilde tesbit edilmesinde nass ve nakli 

esas alan Selefi anlayış; akıl, istidlal ve muhakemeyi esas alan Kelâmî zihniyet; keşf, feyz 

ve ilhamı esas alan Sûfî yaklaşımlar İslâm düşünce tarihinde mezhep ve tarikat formunda 

çeşitli ekol ve akımların vücud bulmasına sebep olmuştur. 

Bektâşî kültürünü benimseyen Anadolu Türkmen toplulukları, Bektâşîliği Hacı Bektâş-ı 

Velî’nin öğretileri üzerine bina ederek ve yaratılmışların en seçkini olan insanı; ona 

muhabbet beslemeyi, eşitliği, diğergamlığı merkeze alan bir tasavvuf okulunu ikame 

etmişlerdir. Orta Asya’dan kazandığı üstün meziyet ve değerler dünyasını Anadolu ve 

Balkanlara taşıyarak doğu ile batı arasında köprü vazifesi ifa eden bu yüksek düşünce 

kültürü sayesinde insan, Ahsen-i takvîm demek olan en güzel surette yaratılmasının yanı 

sıra en yüce mertebeye ehil olmaya, Allah’ın isim ve sıfatlarının birer mazharı haline 

gelmeye çalışabilir. 



24 

 

Bektâşî düşünce ve geleneğinin saf ve sade bir şekilde yer aldığı Bektâşî âdâb ve 

erkânlarının asırlarca nesilden nesile aktarılmasına vasıta olan eserler, temel örgüsünü 

Ehl-i Beyt sevgisi ve anlayışından almıştır. Bektâşilik, kâmil insanı yetiştirmeyi 

amaçlayan aklî-dinî-tasavvufî toplumsal bir arınma yoludur. Bektâşilik zahirî ve batınî 

olmak üzere iki yönlü bir eğilim sergiler. Zahiri yüzü halka, topluma; batınî yönü ise 

Hakk’a yöneliktir. Bektâşilikte iç/batın anlamlar, semboller ile; dış/zâhir anlamlar ise 

örnekler ile ifade edilir. Bu tebliğde milli ve kültürel varlığımızın tarihinde önemli bir 

yeri olan Ehl-i Beyt sevgisinin hâkim karakter olarak yansıtılan itikadî ve ahlakî boyut, 

Bektâşî sembolizminin bir parçası olan Bektâşî tâcı ya da Hüseynî tâc üzerinden ele 

alınarak değerlendirilecektir. 

Bektaşiliğin ana amaçlarından biri “Erdemli Toplum” tesisidir. Söz konusu amacın temel 

yapı taşı ise erdemli insandır. Bektâşî metinlerinde yol ve yordamı belirtilen eğitim esas 

ve usulleri erdemli insanı yetiştirmek amacı üzerine kuruludur. Bektâşi Erkânnâmelerinde 

yazıya dökülmüş olan kurallara harfiyyen uyarak ve esaslarına bağlı kalınarak eğitim 

ikmal edilir. “İnsan-ı Kâmil” mertebesine ulaşıldığında da nefis eğitimi tamamlanmış 

olur. 

Bektaşi sembolizminin omurgasını Bektâşî tekke ve zaviyelerinin tezyin tasavvuru ile 

dervişlerin kılık kıyafetleri oluşturur. Buna göre bir Bektaşi dervişinin hırkası ve tâcı onun 

dergahına ve dergâhında sürdürdüğü eğitim faaliyetine işaret eden en önemli alâmetidir. 

Oniki dilimli tâcının sembolize ettiği anlayışa göre, bu tâcı giyen bir dervişin oniki 

özelliği olması gerekir. 

Tebliğimizde Bektâşîliğin hayat tarzını düzenleyen, dünya ve ahirette iyi insan olarak 

mutlu olmanın yollarını gösteren kuralları; bir arada yaşayabilmenin kodlarını ve yetmiş 

iki milleti bir görebilmenin ahlak sistemini bizzat Bektâşî geleneğinin yazılı 

kaynaklarından aktarmaya çalışacağız.  

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Anlam Arayışı, Bektâşî, Bektâşî Erkânnâmeleri 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

 

GENÇLER İÇİN KEŞF-İ KADÎM: İSMAİL FENNÎ’NİN 

MATERYALİZM ELEŞTİRİLERİ 

 

 

 

Prof. Dr. Recep ALPYAĞIL 

İstanbul Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET  

Bu tebliğde, İsmail Fennî Ertuğrul (1855-1946) tarafından yapılan materyalizm 

eleştirileri ele alınacaktır. O, bir eserini tamamen bu konuya hasretmiştir: Maddiyyûn 

Mezhebinin İzmihlâli. Daha sonra burada işlediği temel meseleleri, Küçük Kitapta Büyük 

Mevzular adını verdiği bir başka kitapta her seviyeden okur için yeniden kaleme almıştır. 

Onun bu son çalışması, bir yazım türü olarak modern dönemde oldukça popüler olmuştur. 

Özellikle gençlerin her dönemde değişen okuma ve öğrenme alışkanlıkları ile birlikte, 

onlar için yazılanların da güncellenmesi kaçınılmaz olmaktadır. İsmail Fennî anılan 

eserlerde, materyalizm eleştirisi için iki temel argüman kullanılmaktadır: Kozmolojik delil 

ve teleolojik delil. Bu iki klasik argüman, onun tarafından modern bilimin verileri ile de 

harmanlanmıştır. Bunlar içinde “radyo-aktivite”nin keşfinden hareketle yapılan 

materyalizm eleştirisi, tebliğimizde ayrıca ele alınacaktır. Zira modern bilimin sunduğu 

izahlar, ateistik ve teistik temellendirmeler için kullanılabilmektedir. Durum, bugün için 

de çok farklı değildir. Bu itibarla, din ve bilim ilişkilerinin sağlam bir metafizik üzerine 

kurulu olması önem arz etmektedir. İsmail Fennî, bunu çok iyi kavramış ve sadece kendi 

dönemi için değil bugün için de geçerli olan bir model sunmuştur. Son tahlilde İsmail 

Fennî’nin mirasından her seviyeden okur devşirilebilecek hususlar var görünmektedir.  

 

 

 



26 

 

SEKÜLER AHLAK’IN ÇÖZÜMSÜZLÜĞÜ ÜZERİNE BAZI 

DÜŞÜNCELER 

                                        

 

Prof. Dr. Tuncay İMAMOĞLU 

Atatürk Üniversitesi  

                                        

 

 

ÖZET  

Din ve Ahlak üzerine insanlığın ilk dönemlerinden günümüze birçok tartışmanın 

yaşandığı bilinen bir gerçektir. Bu bildiride amacımız düşünce tarihindeki din ile ahlak 

arasındaki ilişkiye genel anlamda bir gönderme yaptıktan sonra din ve ahlakın tanımsal 

çerçevesini oluşturarak, ahlakın din, hukuk ve özgürlükle ilişkisini rasyonel bir zeminde 

ele almak ve ahlakın kaynağında neyin olduğunu ve evrensel ahlak ilklerini neyle 

temellendirebileceğimizi tespit etmeye çalışmaktır. Bildirimizde ahlakın tanrı veya din 

dışında bir kaynağının olmasının yani ona seküler bir kaynak aramanın insan zihnini 

tatmin etmeyeceğini ve seküler ahlakın evrensel ölçekte inanç problemlerini çözmede 

tutarlı olmayacağını ortaya koymaya çalışacağız. Bu anlamda ahlakın kaynağında 

tanrının, hukukun işlerlik kazanmasında da ahlakın önemine dikkat çekecek, tanrısız 

ahlakın imkansız ve ahlakısız hukukun ise vicdansız olacağını tartışma konusu yapacağız. 

Anahtar Kelimeler: Din, Ahlak, Seküler, Hukuk 

 

 

 

 

 

 

 



27 

 

BELİREN YETİŞKİNLERDE DİN VE ALLAH 

TASAVVURU 

 

Doç. Dr. Abdullah İNCE                                     

Sakarya Üniversitesi   

 

 

 

ÖZET  

İnsan hayatı doğumdan ölüme kadar çeşitli aşamalardan geçmekte, bu aşamalar faklı 

bilim dallarının ilgi alanına girmektedir. Gelişim psikologları insan hayatını bazı 

kategorilere ayırmaktadır. Bu kategorik ayrımlara göre her bir dönemin karakteristik 

özellikleri vardır. Beliren yetişkinlik, çocukluk, gençlik, yetişkinlik ve yaşlılık gibi 

gelişim dönemlerine eklenen yeni bir kategori olarak kabul edilmektedir. Bu kavram daha 

çok sanayi toplumu sonrası artan eğitim süreleri, işe başlama yaşının gecikmesi ve 

evliliğin ertelenmesi sonucu gençlik ile yetişkinlik arasında yeni ortaya çıktığı düşünülen 

bir dönemin özelliklerini ve bu dönemdeki bireylerin karakteristik yapısını açıklamayı 

hedeflemektedir. Yakın dönemde gelişim psikologları tarafından ara bir kategori olarak 

kabul edilen bu dönemin temel özelliği, bireylerde görülen arada kalmışlık, karar 

verememe, kimliğini kurmaya devam etme gibi geçiş döneminin özellikleri ile 

karakterize olmasıdır. Batı literatüründe beliren yetişkinlik dönemine ilişkin çok sayıda 

çalışma bulunmaktadır. Türkiye’de bu konu özellikle din bilimleri alanında yeterince ele 

alınmamış görünmektedir. İlgili alan araştırmalarının sonuçlarında da görülebileceği gibi 

beliren yetişkinler, kendilerini bazı konularda genç, bazı konularda yetişkin olarak 

görmektedir. Belki de bu dönemin en karakteristik özelliklerinden biri bu arada kalmışlık 

hissinin yoğun bir şekilde yaşanmasıdır. Bu his bireylerin kendilik algılarını, yaşama dair 

bakışlarını ve planlarını etkileyen önemli bir unsurdur. Geçmişte yetişkin bir birey olarak 

kabul edilen bu kişiler, yaşları 18-20’yi geçse de ailesinden bağımsız hareket 

edememekte, bazı konularda kendi kararlarını alamamakta, özellikle ekonomik konularda 

aileden destek almaya devam etmektedir. Ancak bir taraftan da bazı konularda kendi 

kararlarını verecek ehliyeti kazanmaktadır.  

Din bilimlerinin önemli araştırma alanlarından biri toplumsal kategorilerin belirli 

konulardaki tutum, yönelim, yaklaşım ve anlayışlarını tespit etmektir. Bu anlayışların 

tespitinde bireylerin aldığı eğitim, sosyokültürel sermayeleri, yaş, cinsiyet, eğitim 

düzeyleri gibi demografik değişkenler, içinde bulundukları kategori ve statüler dikkate 



28 

 

alınması gereken önemli unsurlardır. Toplumsal kategorilerin din anlayışlarını, inanca 

yönelik tutumlarını, dindarlıklarını ele alan çalışmalar daha çok saha araştırması yoluyla 

gerçekleştirilmektedir. Bunlar arasında da nicel araştırmalar dikkat çekecek bir düzeye 

ulaşmış bulunmaktadır. Bu çalışmaların bir kısmında standart ölçekler kullanılmakta, bir 

kısmı eklektik sorulardan oluşmaktadır. Din sosyolojisi, dinin toplumla karşılıklı ve 

karmaşık ilişkilerini kendisine konu edinmiş bir bilim dalıdır. Bu kapsamda din 

sosyolojisinin önemli araştırma alanlarından biri toplumsal kategoriler bağlamında dinin 

nasıl anlaşıldığı, dinin toplumsal tezahürleri, dindarlık gibi konulardır. Din sosyolojisi bu 

çalışmaları yaparken sosyolojinin yöntemlerini kullanır.  

Türkiye’de son yıllarda yapılan araştırmalarda ele alınan önemli konular arasında 

gençlerin din, Allah, inanç, deizm, ateizm, vb. konulardaki değiştiği iddia edilen 

yönelimleridir. Literatürdeki birçok araştırma bu konuyla ilgili verilerden hareketle 

gençlik dönemini analiz etmeyi hedeflemektedir. Bireylerin din anlayışları ve Allah 

tasavvurları belirli oranda sosyokültürel faktörlerle etkileşim halinde ortaya çıkmakta, bu 

faktörlere göre din anlayışları, Allah inançlarının düzeyleri ve Allah tasavvurları 

farklılaşabilmektedir.  

Bu çalışmanın amacı, 18-30 yaş grubunda yer alan beliren yetişkinlerin din anlayışlarını 

ve Allah tasavvurunu tespit etmek ve bu verilerin bazı değişkenlerle ilişkisini ortaya 

koymaktır. Çalışmada beliren yetişkinlik kategorisinde yer alan üniversite öğrencilerinin 

dine yönelik inançları, öznel dindarlık algıları, dini konulara ilgileri ile Allah inançlarının 

düzeyi ve Allah’a inanma biçimleri nicel araştırma yoluyla tespit edilmiştir. Bahsi geçen 

nicel araştırma 25 Aralık 2021 ile 30 Ocak 2022 tarihleri arasında Sakarya 

Üniversitesinde gerçekleştirilmiştir. Araştırmanın uygulama aşamasına geçilmeden önce 

Sakarya Üniversitesi Etik Kurul Başkanlığından etik kurul izni alınmıştır.  

Örneklem bir evrenden belirli kriterlere göre seçilen küçük bir birimdir. Belirli örnekleme 

teknikleri kullanılarak bu birimden alınan parçalar yoluyla bütüne dair bir fikre 

ulaşılmaya çalışılır. Araştırmanın örneklemi, Sakarya Üniversitesi’nin lisans ve 

lisansüstü bölümlerinde okuyan öğrencilerden oluşmaktadır. Bir AR-GE projesi 

kapsamında geliştirilen soru formu örneklem grubuna yüz yüze anket yoluyla 

uygulanmıştır. Örneklem grubuna uygulanan anket formunun birinci kısmında 

demografik değişken soruları, ikinci kısmında din ve Allah tasavvurunu ölçmeyi 

amaçlayan sorular yer almaktadır. 1980 öğrenciden oluşan örneklem grubuna, dine 

yönelik inançları, dindarlık algıları, dini konulara ilgileri ve Allah’a inanç düzeyi ile 

Allah’a inanma biçimlerini ölçmek üzere sorular yöneltilmiştir. Araştırma sonucunda 

elde edilen veriler cinsiyet, gelir düzeyi, okuduğu fakülte/bölüm değişkenlerinden oluşan 

demografik değişkenlerle ilişkisi bakımından analiz edilmiş, konuyla ilgili başka 

araştırma verilerinin sonuçları ile karşılaştırılmıştır. Araştırmanın verilerini analiz etmek 

ve yorumlamak üzere ki kare testi ve Anova testleri kullanılmıştır. Metin oluşturulurken, 



29 

 

frekans dağılımı tabloları, çapraz tablolar ve uygulanan testlerin sonuçlarından oluşan 

tablolar yoluyla metin görselleştirilmiştir.  

Son yıllarda gençlerin Allah inancı başta olmak üzere, dine yönelik tutumları, iman 

esaslarına yönelik tutumları, dindarlık düzeyleri ve din anlayışlarının değiştiğini iddia 

eden bir literatür oluşmaya başlamıştır. Ancak bu literatürün nitelikli saha araştırmaları 

yoluyla desteklenmesi, olgunun bilimsel çerçevede ortaya konması için elzem bir 

durumdur. Beliren yetişkinlik kavramı ve bu kavramını kapsamını içerecek bir 

perspektife bağlı kalınarak yapılan çalışmalar din bilimleri literatüründe oldukça sınırlı 

bir düzeydedir. Batı literatüründe belirli düzeyde yer tuttuğu görülen bu alanda, kavramın 

çerçevesini dikkate alan çalışmalara olan ihtiyaç yüksek düzeydedir. Araştırma sonuçları, 

çalışmanın, beliren yetişkinlik dönemindeki bireylerin din ve Allah tasavvurunu ortaya 

koyan önemli bir araştırma olarak literatürde bir boşluğu doldurduğunu göstermektedir.  

Anahtar Kelimeler: Beliren Yetişkinler, Gençler, Din, Allah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 

 

SANAL PAGAN TOPLULUKLARDA İNANCIN İNŞASI  

 

 

 

Doç. Dr. Ahmet GÜVEN                                     

Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi  

 

 

 

 

ÖZET 

Batı dünyasında Rönesans ve reformlar sonrasında ortaya çıkan aydınlanma dini ve 

metafizik alana karşı ciddi bir mücadele içerisine girmiştir. Modernleşme ile birlikte 

kutsalın gündelik hayatın içerisinden çıkması, bilimde pozitivizmin zaferi dini yaşantıyı 

mahkûm etmiştir. Modernizmin tek tipçi yapısı insanlığa kurtuluş reçetesi olarak pozitif 

bilimi sunmuş ve bundan başka bir yol olamayacağını iddia etmiştir. İnsanlığın refaha ve 

huzura ulaşmasının tek yolu olarak hurafeler, önyargılar, metafizik ve nihayet dinden 

kurtulmayı işaret etmiştir. Ne var ki 20. Yüzyılın başında meydana gelen iki dünya savaşı 

ve bazı diğer gelişmelerin insanlığa barış ve huzur getirmediği görüşmüştür. Literatürde 

“Tanrının rövanşı” veya “dinin dönüşü” olarak da isimlendirilen ve dünya savaşlarının 

gölgesinde bunalan insanlığın yeniden dine dönüşünü ifade eden dönemle birlikte 

modernizmin iddiaları ve vaatleri sorgulanmaya başlanmıştır. Ancak bu dine dönüş 

yalnızca İbrahimi dinlere olmamış literatürde “new age” olarak adlandırılan yeni spritüal 

inançlara ve felsefelere de ilgi artmıştır. Paganizm bu aşamada yeniden ilgi görmeye 

başlayan inançlardan biridir.  

Geleneksel pagan dinlerden farklı olarak bu çağda ortaya çıkan ve “neopaganizm” olarak 

isimlendirmeyi doğru bulduğumuz bu inanç tarzı postmodern dönemde postmodernizmin 

atmosferine uygun bir ortamda yeşermiştir. Bu sebeple geleneksel pagan inançların 

aksine postmodern dönemdeki neopaganizm bir hakikat iddiası olmaksızın, sabiteden 

uzak bir anlayışla ortaya çıkmıştır. Hakikat iddiasında bulunmayı -modernizm ve diğer 

İbrahimi dinlerde olduğu gibi- tek tipçi bulan, insanı dünyada düşkün olarak kabul 

etmediği için kurtuluşa ve kurtuluş reçetelerine inanmayan, sistematik olmayan, doğa 

temelli yeni bir inanç tarzı olarak neopaganizm aynı zamanda farklı yaşam tarzlarını 

doğru veya yanlış olarak nitelenemeyeceğini, yaşam tarzlarının sadece bir tercih olarak 



31 

 

kabul edilmesi gerektiğine inanmaktadır. Sabit hiçbir doğrusu olmayan neopaganizm 

tanrıya inanma noktasında da aynı tutumu sergilemekte ve her paganın kendi tanrısını, 

ibadet şeklini, ritüellerini ve yaşam tarzını kendisinin oluşturması gerektiği ilkesini takip 

etmektedir.  

Postmodern bir anlayışa sahip olan bu yeni paganizm son dönemlerde medya ürünleri 

içerisinde sıkça yer almaktadır. Oldukça yüksek izlenme oranlarına sahip sinema filmleri 

ve dizilerde doğrudan veya dolaylı olarak pagan öğeleri görmek mümkündür. Harry 

Potter, Yüzüklerin Efendisi, Game of Thrones, Super Natural, The Witcher, The Last 

Kingdom, Vikings gibi dizi ve filmler bu yapımların en bilinenlerindendir. Pagan 

inançların yayılmasında bu tür yapımlarının etkili olmasının yanı sıra web 2.0 

teknolojilerinin gelişmesi ve etkileşimli medyanın ortaya çıkışı ile farklı dini deneyimler 

arayanların bir araya gelebildiği ortamların oluşması bu etkiyi farklı bir mecraya 

kaydırmıştır. Sosyal medya her alanda olduğu gibi dini alanda da çok farklı kesimlerden 

insanların bir araya gelerek etkileşim içerisine girmelerini mümkün hale getirmiştir. 

Pagan inanç ve yaşam tarzlarına sahip olan veya sempati duyan kişiler de sosyal medyada 

topluluklar oluşturmaktadır. Bu çalışmada sosyal medyada oluşan pagan topluluklar ele 

alınacaktır. 

Çalışmada, Facebook’ta yer alan “Cadı Kovanı”, “Wicca Turkey/Vika Türkiye” ve 

“Şamanizm&Tengricilik&Paganizm” isimli topluluklara netnografik analiz 

uygulanacaktır. Bu toplulukların inceleme nesnesi olarak seçilmesinin sebebi Türkiye’de 

kurulmuş olan en fazla üyeye sahip ve en fazla paylaşımların yapıldığı topluluklar 

olmasıdır. Cadı Kovanı 2.072, Wicca Turkey 3.082, Şamaniz&Tengricilik&Paganizm 

topluuğu ise 10.891 üyeye sahiptir. Facebook’ta bir araya gelerek bir inanç inşası ve 

deneyim paylaşımı yapan bu topluluklar, etnografik analizin dijitale uyarlanmış ve artık 

literatürde kabul görmekte olan netnografik analiz yöntemi ile incelenecektir.  

Netnografi sosyal medyada oluşan toplulukların paylaştıkları verileri antropolojik bir 

bakışla inceleyen bir yöntemdir. Sanal toplulukların da geleneksel topluluklar gibi 

kültürel yapılanmaları, grup dinamikleri olduğunu kabul eden netnografi internet ve 

etnografi kelimelerinin birleşmesiyle meydana gelmiştir. Netnografi etnografik bir 

yöntem gibi katılımcı gözlem, katılımsız gözlem, çok metotlu ve bağlam odaklı olması 

bakımında araştırma nesnesine en az müdahaleyi ve yönlendirmeyi sağlayan doğalcı bir 

yöntemdir. Netnografik yöntemde uygulanacak aşamalar giriş ve planlama, veri toplama, 

verilerin yorumlanması ve etik standartların sağlanması olarak sayılabilir. Doğal, 

katılımcı, tanımlayıcı, çok yöntemli ve uyarlanabilir bir yöntem olan netnografinin 

Facebook’taki pagan topluluklar üzerinde uygulanması uygundur.  

Netnografik yöntemin çok önem verdiği bir nokta ise bağlamdır. Bu sebeple pagan sanal 

topluluklar üzerine incelemede bulunurken özetin başında bahsedilmiş olan “inanç 

inşası” bağlam olarak belirlenmiştir. Buna göre postmodern dönemde belirli bir sabiteyi 



32 

 

ve hakikat anlayışını reddeden neopaganizmin sanal topluluklarda nasıl bir inanç inşa 

ettiğine odaklanılacaktır. Topluluk sayfalarında paylaşılan yazı, görsel, yorum ve tepkiler 

veri olarak toplanılacak, elde edilen veriler inanç inşası bağlamında analiz edilecektir. 

Cevap aranan araştırma soruları ise şunlardır: 

1. Sanal topluluklardaki paganların tanrı/tanrılar tasavvuru nasıldır? 

2. Sanal topluluklardaki paganların iyi-kötü, doğru-yanlış kavramlarına bakışı 

nasıldır? 

3. Sanal topluluklardaki paganların yaşam tarzları nasıldır, nasıl oluşmaktadır? 

Bu çalışma neopagan inanç tarzının belirli ve sabit bir hakikati kabul etmediği, her bireyin 

kendi tanrısını ve inancını oluşturabildiği, bireysel deneyimin iyi-kötü, doğru-yanlış gibi 

keskin tanımların üzerinden olduğu ve dolayısıyla yaşam tarzının bireysel ve esnek 

olması gerektiği varsayımına dayanmaktadır. Çalışmanın amacı yukarıdaki araştırma 

soruları çerçevesinde sanal pagan toplulukların nasıl bir inanç inşa ettiklerini ortaya 

koymaktır. Sonuçta elde edilecek bulguların bahsi geçen varsayımı destekleyeceği 

öngörülmektedir.  

Anahtar Kelimeler: Paganizm, Postmodernizm, İnanç İnşası, Sanal Topluluklar, 

Netnografi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

 

KUR’ÂN’A GÖRE ERDEMLİ GENÇLİĞİN YETİŞMESİ  

  

 

Doç. Dr. Arslan KARAOĞLAN 

Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

Günümüzde yaşanan hızlı bilimsel ve teknolojik gelişme ve yenilikler, toplumun yaşam 

tarzını, aile hayatını, değer yargılarını etkilemekte ve bazı değişimlere/dönüşümlere yol 

açmaktadır. Bu büyük değişimden en büyük nasibi gençler almaktadır.  Bu çerçevede 

gençlik sorunları da dikkat çekici bir yoğunluk kazanmıştır. Toplumun en dinamik ve 

duyarlı kesim ni gençler oluşturduğu için buna bağlı olarak, bu değişmelerden ve 

sorunlardan yapısı gereği en çok ve öncelikli etkilenen tarafta kendileri olmuştur. 

Ergenlik döneminin başlaması ve gençliğe ilk adımın atılmasıyla insanın sorumluluk 

dönemi başlamış olur ve bu evreden sonra yaptığı tüm eylemleri kıyamet gününde 

karşısına cevaplaması gereken sorular olarak karşısına çıkar. Bireyler gençlik döneminde 

aklın rehberliğinden daha çok hislerin sarmalında yol alır. Bundan dolayı gelip geçici olan 

dünyevî zevkler uğruna problemli ve sıkıntılı davranışlara kanalize olabilir ve zaman 

zaman sergiledikleri tehlikeli ve düşüncesiz tutumları nedeniyle kendi başlarına sorun 

oluşturabilir. Özellikle günümüzde sosyal medya aracılığıyla gençler, çeşitli ülkelerde 

bulunan oyunculara, youtuberlara ve şarkıcılara, özenmekte  kendilerini onlarla özdeş 

kılmaktadır. Bunun sonucunda gençlerin önemli bir bölümü ailesinin ve toplumunun 

kültürel değerleriyle örtüşmeyen  tutum ve davranışlar sergilemektedir. “Gençliğe Değer” 

projesi çerçevesinde erdemli gençliğin önemi bir kez daha aşikar hale gelmektedir. Bu 

bağlamda Kur’ân ahlaklı gençliğin yetişmesine duyarsız kalmamış belli düzenlemeler ve 

örnek modeller önermektedir. Bu tebliğin amacı erdemli gençliğin inşa edilmesinde 

Kur’ân’ın katkıları nelerdir? Sorusuna cevap aramak olacaktır. Bu çalışma ile Kur’ân’ın 

gençlere verdiği değeri ortaya koymayı ve erdemli gençlerin taşıması gereken temel 

değerleri Kur’ân’ın yol göstericiliği eşgüdümünde ortaya koymayı hedeflemekteyiz. 

İnsanın yetişmesine verilen emek ve dökülen alınterinin en doğru yatırım olduğu 

düşünülürse geleceğin teminatı olan gençlere destek verilmesi önemlidir. Tarihi süreç 

içinde gençliğin özellikle din konusunda istismar edildiği bir gerçektir. Çünkü gençliğin 



34 

 

dinamizminden ve hareketliliğinden art niyetli insanlar sürekli  yararlanmak istemiştir. 

Kur'ân doğru anlaşılıp  hayata taşınması durumunda insanın özelde gençlerin zihni yapısı 

ve aklı sömürüden korunur dolayısıyla özgürleşir. Bugüne bakıldığı zaman, toplumsal 

hayatı tüm yönleriyle etkisi altına alan bireysellik, dünyevileşme, sanal dünya ve popüler 

kültür pratikleri,  gençliği her taraftan kuşatmıştır. Yetiştirilecek gençliğin iyi bir haslette 

olması için küçük yaştan itibaren sorumluluk bilincinin gelişmesine yönelik yaşlarına 

uygun görevler verilmelidir. Ayrıca gençlerin adalet, eşitlik ve özgürlük taraftarlıkları, 

çevreye duyarlı olma, silaha ve savaşa karşı olma gibi nitelikleri, ideal sahibi olduklarının, 

bireysellikten çok toplumun çıkarlarını düşündüklerinin bir göstergesidir. Gençlere 

manevi ideallerin önemini kavratmak, onların ruh sağlığı, huzur ve mutlulukları açısından 

son derece önemlidir.  İnsanın yaratılış gayesi “Ben cinleri ve insanları ancak bana kulluk 

etmeleri için yarattım” (Zâriyât, 51/56)  âyetinde ortaya konmaktadır. “Ey insanlar 

Rabbinize kul olun…” (Bakara, 2/21) emrinden  yola çıkarak, kulluk  herkes özelde 

gençler için en önemli payedir. Bu hakikat, günde en az kırk defa namazlarda okunan 

Fatihadaki “Ancak sana kulluk ederiz ve yalnız senden yardım dileriz.” (Fatiha, 1/5) 

ayetiyle ilan edilmektedir..Bilinçli bir genç, kanının en deli aktığı ve dünya lezzetlerinin 

kendisini cezbettiği bir dönemde, ahiret yolcusu olduğunu unutmaz. Hayatının baharında 

kulluk bilincini kazanır. Genç birinin nefsini terbiye etmesi, taat ve ibadete yönelmesi 

ihtiyar kimseye nazaran daha zor olduğundan dolayıdır ki yapacağı güzel ameller de 

Allah nazarında  daha makbul görülmüştür.  Erdemli gençliğin en önemli özelliğinin iffet 

olduğu bir gerçektir. Nitekim Kur'an'ı Kerim’de mü’minlerin özellikleri sayılırken 

cinsiyet ayrımı yapılmaksızın ırzlarını ve namuslarını koruduklarına  dikkat 

çekilmektedir.  Karşı cinse karşı şehvet dolu bir bakış, karşıdakinin etkilenmesine sebep 

olacak ileride ahlakdışı ilişkilerin oluşmasına zemin hazırlayabilecektir. Yüce Allah, 

cinsellik bakımından insanı yanlışa, harama götüren organların başında gözlerin geldiğini 

ve bu nedenle onların sakınılması gerektiğini ifade etmektedir. Görmeyen gözün gönlü 

de istemez; yani "göz görünce gönül de ister" tekerlemesinin geçerliliği ortaya 

çıkmaktadır. Bakma, görme ya da bunları yapan göz, kalbe açılan en büyük kapıdır. Göz, 

beden ülkesinin psikolojik âlemine açılan en büyük kanallardan biridir. Bu  kanaldan 

neyin çıkıp neyin girdiğini iyi kontrol etmek önemlidir. Günümüzde zina, 

homoseksüellik, lezbiyenlik gibi insanın onurunu parçalayan, cinsel ahlâkı alt-üst eden, 

insanı insanın tutsağı haline getiren ilişkilerin gittikçe artmasının sebebi, ilâhî emrin 

anlatılmaması, ailenin eğitim etkinliğinin azalması ve iman gücünün  azalmasıdır. Bu 

sapık ilişkilere girenlerin kötülenmemesi, onlara yalancı şöhret verilmesi de ayrıca teşvik 

edici olmaktadır. Özellikle gençlerin bu sapkın zihniyete karşı uyarılması ve iyi eğitilmesi 

önemlidir.  Onun içindir ki mü'min/inanan erkekler ve kadınlar özelde genç erkek ve 

kızlar iffetli davranış örneğini en mükemmel bir şekilde sergilemelidir. Bu yüzden genç 

erkek ve kızların her ikisinin de gerek bakışlarına gerekse konuşma tarzlarına dikkat 

etmeleri gerekmektedir. Zira şeytanın işi insanlar fuhuş ve ahlaksızlığa düşürmek olduğu 

için o görevini yapacak ve toplumda ahlaksızlığın yaygınlaşmasına neden olacaktır. 



35 

 

Ahlaklı ve erdemli bir toplumun inşası için atılacak ilk adım gençliğe sahip çıkmak ve 

onları milli ve manevi değerlere göre yetiştirmek önemlidir.  Bu çerçevede Kur’ân’a göre 

erdemli gençliğin temel özelliklerini öncelikle sağlam bir inanca/imana sahip olmak, 

Allah’ı hakkıyla tanıyıp ona bağlanmak, Allah’a ortak koşmamak, mütevazi, ahlak sahibi 

ve toplum insanı olmak gibi özellikler oluşturmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, erdemli gençlik, değer, tevhid, toplum insanı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36 

 

AVRUPALI GENÇLERİN DİNİ EĞİLİMLERİ, MEDYA 

KULLANIMLARI VE MUTLULUK HİSSİYATLARI: 

AVRUPA SOSYAL PROJESİ VERİLERİ IŞIĞINDA BİR 

KÜMELENME ANALİZİ  

 

 

 

Doç. Dr. Burak ERKUT                                  

Doğu Akdeniz Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

Bu çalışmanın amacı, Avrupa’nın çeşitli ülkelerindeki gençlerin dini eğilimler, medya 

kullanımı ve mutluluk hissiyatı bağlamında ortak bir Avrupa kimliğine sahip olup 

olmadıklarını tespit etmektir. Jean Monnet’e atfedilen “Avrupa politikasına yeniden 

başlasaydım, bunu kömür ve çelikle değil, eğitim ve kültürle yapardım” sözünden yola 

çıkan çalışma, Avrupa Sosyal Projesi verilerini ele alarak Avrupalı gençlerin sosyopolitik 

eğilimlerini bu üç ana başlık ekseninde kümelendirmeyi amaçlamaktadır. 

Avrupa’nın birleşmesi fikri ilk olimpiyatlara ve 354 yılında doğan Hippolu Aurelius 

Augustinus’a atfedilmektedir. Bu tarihi pespektifin ötesinde İkinci Dünya Savaşı sonrası 

ortaya çıkan ve günümüzde Avrupa Birliği ismini alan Avrupa halklarını birleştirme 

projesi, özellikle Alman felsefeci Hermann Lübbe’ye göre günümüzde daha farklı ve 

daha iktisadi temelli bir noktadadır. Lübbe’nin ortaya attığı fikir, AB’ni bir arada tutanın 

kültüre dayalı ortak bir kimlik aidiyetinin varlığı değil, iktisadi işbirliğidir. Lübbe ortak 

bir Avrupa kimliğini reddetmemekle birlikte bunun derin bir işbirliği için yeterli de 

olamayacağını söylemektedir. Bu tespitlerin ışığında ve özellikle Avrupa’nın yeni 

kuşağının ortak bir sosyokültürel değerler bütününe sahip olup olmadığını anlamak, 

Avrupa’yı günümüzde daha yakından anlamamız açısından ehemmiyet kazanmaktadır. 

Lâkin, tüm bu kuramsal perspektiflerin karşısında, özellikle Avrupa’da yükselen 

İslamofobik-ırkçı hareketler, Avrupa’yı bir bütün, Batı uygarlığının ve Hristiyanlığın 

temeli, ve sınırlarını Hristiyan olmayan, özellikle Müslüman olanlara karşı savunan bir 



37 

 

birliktelik olarak resmetmektedirler. Bu hareketlerin Avrupa’nın pek çok ülkesinde 

başarılı oldukları ve bununla birlikte Avrupa Parlamentosu’na dahi temsilci gönderdikleri 

göz önünde bulundurulduğunda, ortaya çıkan sorunsalın Avrupa kimliği ve değerleri 

bağlamında hâlâ net bir tablonun olmadığını göstermektedir. 

Çalışma, üç bakımdan önem taşımaktadır. Bunlardan birincisi, Avrupalı gençlerin 

sosyokültürel eğilimlerini mutluluk, dini eğilimler ve medya kullanımı olmak üzere üç 

ana eksende ele almasıdır. Dini eğilimler, her zaman için tartışma konusu olup, 

günümüzde özellikle Suriyeli göçmenlerin Avrupa’ya geçişlerinde de görüldüğü üzere, 

göçmen karşıtı hareketler kendilerini ırk ve din ekseninde bir noktaya oturtarak ırkçı ve 

İslamofobik yaklaşımlar sergilemektedir. Bununla bağlantılı olarak Avrupa’da medya 

kullanımı son zamanlarda yeni bir boyut kazanmış ve sosyal medyanın dezenformasyona 

vesile olan bir ortam oluşturmasına binaen oradaki sosyokültürel yaşamdaki ayrımları da 

körükleyerek özellikle İslam düşmanlığını kışkırtmıştır. Bunlara ek olarak işin bir de 

mikro boyutu, kişisel boyutu vardır. Bu da mutluluk hissiyatıyla alâkalıdır. Bu üç unsuru 

bir arada ele alarak güncel ve Avrupa kimliğini daha yakından tanımaya yönelik bir 

çerçeve oluşturulmuştur. İkinci olarak, çalışma, pek çok kuramsal-felsefik çalışmadan 

yararlanıp bu çalışmalarda ifade edilen fikirlerin veriler ışığında değerlendirilmesi 

bakımından da önem taşımaktadır. Son olarak, dini eğilimleri izole edilmiş ayrı bir 

kategoride değil, gündelik sosyoekonomik ve sosyokültürel tartışmaların içinde ele 

alması bakımından da bu çalışma önem taşımaktadır. Günümüz Avrupa gençliğinin dini 

eğilimlerini anlamak, ayrıca gündelik tartışmaları bu lensle okuyup okumadıklarını da 

anlamaktan geçmekte olduğundan, çalışma Avrupalı gençlerin reakisyonlarını, bakış 

açılarını, tepkilerini daha yakın bir noktadan okumak açısından da önemlidir. 

Çalışmanın yöntemi istatistiki bir analiz yöntemi olan kümelenme analizidir. Kümelenme 

analizi, büyük veri setlerini analiz etmek için geliştirilmiş bir yöntem olarak kullanışlı 

olup, günümüz sosyal bilimlerince de istatistiki analizlerde kabul edilebilir bir yöntem 

olarak değerlendirilmektedir. Çalışmada en güncel Avrupa Sosyal Projesi verilerinden 

yararlanılmıştır. 2020 yılına ait olan veriler, Bulgaristan, Çekya, Estonya, Finlandiya, 

Fransa, Hırvatistan, Macaristan, Litvanya, Slovenya ve Slovakya ülkelerinden 

toplanmıştır. Bu bağlamda ilk etapta analize tabi tutulacak olan veriler standardize 

edilmiş, buna binaen aglomeratif-hiyerarşik kümelenme yöntemiyle ve dendrogramlar 

aracılığıyla bir kümelenme analizi gerçekleştirilmiştir. Bu kümelenme analizlerinin çıkış 

noktaları dini eğilimler, medya kullanımı ve mutluluk hissiyatı olmak üzere üç ana 

başlıkta ele alınmış, her başlık için güvenlik ve güven duygusu ile güncel konular olmak 

üzere iki farklı analiz ekseni oluşturulmuştur. Bu noktada ele alınan güncel konular 

Avrupalı gençlerin dini eğilimleri, medya kullanımları ve mutluluk hissiyatları ışığında 

güncel politik olaylara bakışları, Avrupa’nın temel değerleri konusundaki fikirleri, 

güvenlik konularına bakışları olarak belirlenmiştir. Kümelenme analizi, grupların dini 



38 

 

eğilimleri, mutluluk hissiyatları ve medya kullanım sıklıklarına göre homojenlikler 

aramak suretiyle gerçekleştirilmiştir. 

Avrupa terimi, İbrahim Kalın hocamızın “İslam ve Batı” kitabında da belirttiği üzere, ilk 

etapta bölgeyi Asya’dan ayırd edici bir terminoloji olarak geliştirilmiş, bununla birlikte 

Mesut Yılmaz’ın Almanca olarak yayımlanan “Türkiye ve AB – Samimi bir Ortaklık 

Arayışı” kitabında da belirttiği üzere homojen bir bütünlüğü olan bir bölge olmadığı hâla 

geçerli bir tespittir. Analiz sonuçlarında da Avrupa’nın dini eğilimler açısından bir bütün 

olmadığı, bununla birlikte politik duruşa göre de bir çeşitliliğin olduğu tespit edilmiştir. 

Bunun yanısıra Avrupalı gençlerin dini eğilimlerinde bir çeşit sekülerlik tespit edilmiştir. 

Buna göre misal olarak dua edip de kiliseye düzenli olarak gitmemek suretiyle kendini 

dindar olarak tanımlayan gençler vardır. Medya kullanımı açısından hâla belirleyici bir 

gündem belirleme tespit edilmiştir. Özellikle Avrupa’nın iktisadi boyutu önemli bir 

tartışma noktası olarak ortaya çıkmaktadır. Bu tabiatıyla Avrupa Birliği’nin geleceğiyle 

de alâkalıdır. Gençlerin siyasete olan güveni göreceli olarak mevcuttur, ancak özellikle 

ortaya çıkan sosyal devlet anlayışını destekleyen bir bakış açısı vardır. Kısaca değinilen 

bu bulgularda, sanılanın aksine dağınık ve pek çok hususta ortak bir perspektif 

geliştiremeyen bir Avrupa kimliği tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Dini Eğilimler, Mutluluk, Medya Kullanımı, Avrupa Sosyal Projesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

SEZAİ KARAKOÇ`A GÖRE İNANÇ SORUNU 

 

 

 

Doç. Dr. Cenan KUVANCI 

Ordu Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

Bu bildirinin amacı, çağdaş müslüman bir düşünür Sezai Karakoç`un, inançla ilgili 

sorunları nasıl gördüğü ve hangi bakışaçısı ile yorumladığını ortaya koymaktır. Sezai 

Karakoç`un bu soruna ilişkin özgün değerlendirmeler yaptığını düşünmekteyiz. Bildiri 

metninde, Sezai Karakoç`un değerlendirme ve önerileri, ağırlıklı olarak betimleyici bir 

tarzda aktarılacak, yeri geldikçe onlar hakkında mütevazı değerlendirmeler yapılacaktır. 

Sezai Karakoç`a göre, çağın en büyük ruh problemi, fizikötesi inancı problemidir. Buna 

göre, insan, “sonraki bir hayat”a inamayı tümüyle yitirdiği anda, bir daha geri dönülmesi 

mümkün olmayan dipsiz ve sonsuz uçurumların karanlığına yuvarlanacaktır. İnsan şu 

anda, o uçurumun tam ağzına ya da ucuna gelmiş durmuştur. O, küçük bir itiş, bir ayak 

kayışı gibi bir durumda, o korkunç sona varacak gibi durmaktadır. Böyle bir son, 

insanoğlunun “insanlık” devrini tamamladığını ve “hayvanlık” devrine girdiğini ya da 

düştüğünü gösterecektir. Böyle bir durumda diyor Sezai Karakoç, Darvinizm tersinden 

gerçekleşmiş olur. Yani, insan, hayvandan gelmemiş, tersine hayvan olmaya doğru 

gitmiştir tezi gerçekleşir. 

Kuş da insan da yaşamak için barınak yapar. Kuşun yaptığı yuvaya karşılık insanın 

yaptığı saray, onun gelişmiş hâlidir. Yeme, su içme, üreme, hayvanlar için de geçerlidir. 

Zekaya karşılık, hayvanların iç güdüleri vardır; insanoğlunun hile dehâsına yetişmese de, 

yine bazı hayvanların kurnazlıkları karşısında insan parmağını ısırır. Fakat görebildiğimiz 

kadarıyla, insanı öbür canlılardan ayıran, fizikötesi inancıdır. 

Eğer bir sezgi ya da belli belirsiz bir duyuş tarzında da olsa, Tanrı`nın varlığı duygusu ve 

O`na yönelme eğilimi hayvanlarda ve hatta bitkilerde de varsa, bu inancı taşımayan insan 

o zaman, şüphesiz, hayvandan da, bitkilerden de aşağıda kalır.  



40 

 

Allah`ın varlığı hakkındaki önbilgi ya da sezi, yani, hayvanın ya da bitkinin içgüdü yetisi 

dar bir belirlenişten ileri gidemez. Yani, bitki ve hayvan, çizilen ince çizgi içinde ilerliyor. 

İnsan ise, bunlara nispetle biraz daha kalın bir çizgide yürüyor. Nitekim, insan için bir 

marj vardır. Bu marjın değerini bilirse, melekler katına, insanüstüler bölgesine 

yükselebilir. Zikzakı tersine çekme ise, insanı hayvanaltı bölgesine, karanlıklar ülkesine 

düşürür. 

Peki, inanç nedir? Sadece bir duygu mudur? Elbette değildir. İnsan için, bu, duygu halinde 

kalmaz, “inanç” halini alır. İnanç o kadar mucizevî bir melekedir ki, içinde içgüdüden, 

seziden, sezgiden parçalar, paylar vardır. Öyle ki, burada kalmaz inanç duygusu; şuurla 

kaynaşır, akılla güçlenir ve en önemlisi, asıl varoluş hikmetini vahiy kaynağından alır. 

Sanki gökten inip aklımızı, zihin hayatımızı, duygu dünyamızı ve asıl ruhumuzu ışıtan 

bir aydınlığın, ilahî ve mucizevî bir aydınlığın bizdeki karşılığıdır o. 

Sezai Karakoç`a göre, sadece bir duygu olmayan inanç, düşüncelerle güçlenir; sanatla, 

şiirle de kendini ifade ederek zenginleşir ve süslenir. İnanç, Allah inancı, sonraki hayat 

inancı, sağlam ve doğru haliyle de, geçmiş çağların medeniyetini doğuran temel insanî 

arketiptir. Zamanın korkunç kılıcıyla ikiye biçilen antik şehirlerde de, hâlen kalıntıları 

yeryüzüne serpili daha sonraki çağların şehirlerinde de inancın en büyük sabırla kurulmuş 

birimlerini hayranlıkla seyretmekten kendimizi alamayız. 

İnsanı insan yapan bu duygunun, tarihin bir çağında, birdenbire bizi terketmesi için ne 

gibi bir sebep vardır? Tarihi bu kadar doldurmuş, medeniyetleri bu derece şartlamış insanî 

bir gücün ve özelliğin, birdenbire, tarih dışı olması nasıl beklenebilir? Evet, inanç 

zayıflamıştır çağımızda, metafizik inançlar bir varoluş krizi geçiriyorlar, ama diyor Sezai 

Karakoç, buna bakıp da onun tamamen ortadan kalkacağını sanmak, büyük bir aldanış 

olur. 

Belki, inanç, o billur taş, yeni biçimlerler kristalize olmak için dışından zorlanıyor. Onun 

içi ve özü aynı kalmak şartıyla bu bir tehdit olmayabilir. Yoksa, kırılıp parça parça olan 

krsital ya da kırılan, delinen elmas değerini yitirir. O, kırılan parçaların bir araya 

gelmesiyle de eski değer ve niteliğini kazanmaz. İnançsa, ruhun en değerli elması. Onu 

tıraş etmek, ya da büsbütün kurcalamak, kırılıp tuzla bu olmasına sebep olabilir. Bu da 

insanlık için yüzyıllar süren karanlık çağlar demektir. Allah inancı, insanlığın temel 

taşıdır; bu taşla oynayan insan, kaderinin en trajik sayfasını açıyor demektir. Allah inancı, 

metafizik inancın merkezi ve ruhun sonsuz huzur, güven ve mutluluk kaynağı; ruh 

susuzluğunun giderileceği tek kaynak; çeşmelerin çeşmesi, hatta baş çeşmedir. 

Geçmiş çağlarda da, insanlar büyük inanç buhranları yaşadılar. Bu buhranların başlıca 

sebebi, putlaştırma ya da maddîleşme olmuştur. İnsan, eşyaya doğru gittikçe, kendinden 

ve büyük Bütünden uzaklaşmış; tüm arızîliklerden sıyrıldığı anda ise, Allah`ı en kesin ve 

keskin bir buluşla bulmuştur. Ama insanın üzerine, eşya yürüdükçe, eşyanın onu 

kuşatması içine girdiği medeniyetin bir kaçınılmaz şartı oldukça, Allah`ı bulmak 



41 

 

güçleşmiş, ondan gittikçe uzaklaşmıştır. Tarihe bakılırsa, Allah`tan ıraklaşma çağları, 

eşyanın çoğaldığı, insanın eşya yapan varlık olarak tanındığı çağlardır, materyalist 

çağlardır. Eşya arttıkça, Allah`la insan arasındaki yolda, insan adım başında 

kapaklanıyor; barikatlar artıyor, araya eşyayla, garip bir oyun giriyor. Nitekim, 

medeniyetlerin yozlaşmasının kökeninde, metafizik duyguları ve inançları yitirme en 

önemli bir sebep rolünü oynuyor. 

Son peygamberin gelişi, dünyanın böyle bir inanç krizi ve metafizik bunalımı döneminde 

olmuştur. Vahdaniyet tarihinde yeni bir altın sayfa açılmış, bunalım mutlulukla bitmiştir. 

Çağımızda peygamber beklemek boşuna bir bekleyiş olacaktır. Buna gerek de yoktur; 

zira, öyle bir yol açılmıştır ki, onun açılımı, ileride binlerce bilgin, binlerce bilge, yüz 

binlerce aydın yetiştirecektir. Onların kerametiyle, dehasıyla, sezgisiyle, çalışmasıyla yol, 

ne genişleyecek, ne daralacak, fakat göz göz, petek petek dolacak, tat tat, lezzet lezzet 

tatlanacak ve lezzetlenecektir. İnsanlık, pozitif cephesiyle öylesine olgun ve yüklüdür ki, 

kutsal metinler öylesine sağlam olarak elimizdedir ki, insanlığı bunalımdan kurtaracak 

yorumlar, yöntemler ve çözümler o derece otantik belgeler olarak bugünün teknolojisi ve 

geçmiş araştırma  yöntemleriyle tesbit edilmiş ve çerçevelenmiştir ki, beklemeye gerek 

yoktur; hakikat varislerinin kolları sıvayıp harekete geçmeleri, ve başta metafizik olmak 

üzere, her konuda, tarihin beklediği diriliş atılımını gerçekleştirmeye girişmeleri 

yeterlidir. 

Anahtar Kelimeler: Sezai Karakoç, Tanrı, insan, metafizik, inanç. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

XXI. YÜZYILDA GENÇLERİN HAYATI 

ANLAMLANDIRMASI VE KİMLİK İNŞASINDA İSLAMÎ 

ÇALIŞMA AHLAKI’NIN İMKÂNLARI: NİZAMİ 

GENCEVİ’NİN HAMSE’Sİ BAĞLAMINDA BİR 

DEĞERLENDİRME 

 

 

Doç. Dr. Elnura AZİZOVA 

Azerbaycan İlahiyat Enstitüsü 

 

 

 

 

ÖZET 

İnsanı diğer canlılardan ayıran başlıca davranış biçimlerinden biri olarak çalışma, 

herşeyden önce kendi hayatını idame ettirebilmesi ve varlık bütününü koruyabilmesi için 

ihtiyaçlarını karşılama işidir. İnsanın kendisinin olduğu kadar başkalarının da tüketimi 

için mal ve hizmet üretmeye yönelik fiziksel, zihinsel ve duygusal emek harcaması olan 

çalışma aynı zamanda insanın hayatının bütün alanlarında meydana getirdiği başarıların 

da kaynağıdır. Nitekim insan gerek kendisine verilmiş kabiliyet ve potansiyeli, gerekse 

içine doğduğu alemi ancak çalışarak değerlendirmekle varolabilmektedir. Nitekim 

insanoğlu bir taraftan tabiatta hazır bulduğu maddeyi kendi yaşamı için faydalı bir şekle 

getirebilmek için kendi tabii ve fizikî güçleriyle birlikte zihnini faaliyete geçirerek dış 

aleme etki yapmakta ve değiştirmekte, diğer taraftan ise kendi tabiatını geliştirmekte, âtıl 

durumdaki güçlerini harekete geçirebilmektedir. 

En alt düzeydeki zarurî ihtiyaçlarının karşılaması sözkonusu olduğunda bile çeşitli 

çalışma faaliyetlerinin gerekmesi sebebiyle insan toplum ve cemiyetler şeklinde yaşamak 

zorunda olmuş, böylece, çeşitli mesleklerle uğraşması da toplum hayatındaki yaşamını 

sürdürebilmesi için zorunluluk arzetmiştir. Bu toplumsal gerçek sebebiyle çeşitli 

meslekleri birçok İslâm alimi “farz-ı kifâye” olarak nitelendirilmiştir. Daha önceki 

dönemleri de önem arzetmekle birlikte, özellikle gençlik döneminden hayatının önemli 

bir veçhesine çevrilen çalışma eylemi ve meslek algısı bireyin kişisel değerini ortaya 

koymak suretiyle kendini gerçekleştirme, toplumsal beklentiyi karşılama ve topluma 



43 

 

yararlı insan olma gibi sosyal güdüler doğrultusunda oluşmaktadır. Bu açıdan gençlik 

dönemi meslek seçimi ve çalışma ahlâkının oluşumunda önemli bir evreyi 

oluşturmaktadır. XXI. yüzyıl gençliğinin inanç eğilimleri dikkate alındığında, kimlik 

inşasında önemli bir yeri olan çalışma ahlâkıyla ilgili hususların klasik miras yeniden 

değerlendirilerek ele alınmasına ihtiyaç olduğu görülmektedir. Bu araştırmada insanın 

kişisel ihtiyaçlarının yanı sıra insanlığın bekâsı, toplumsal düzenin bozulmaması, âlemin 

nizamı açısından gerekli görülen çalışma ahlakının İslâmî prensiplerinin geniş toplumsal 

kitlelere aktarılması açısından önem arzeden klasiklerden biri olarak Nizâmî Gencevî’nin 

Hamse’si örnek olarak araştırılacaktır. Kendisi bir saray şairi olmamakla birlikte, şiirler 

yazdığı dönemin devlet adamlarının yanı sıra halkın da rağbetini kazanmış bir şair olarak 

Nizâmî Gencevî’nin eserlerindeki genel anlamda kâmil insan, özel olarak kâmil genç 

modeli, çalışma ahlâkının İslâmî prensipleri bağlamında ele alınmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: XXI. yüzyıl, gençlik dönemi, çalışma ahlakı, Nizâmî Gencevî, 

Hamse 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

VAROLUŞUN ANLAM VE DERİNLİĞİNE ULAŞMADA 

GENÇLERİ ANLAMAK 

 

 

 

Doç. Dr. Erol ÇETİN                                   

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

İnsan, varoluşu anlamlandırma ve varoluşunu anlamlı kılma özelliğine sahip bir varlıktır. 

Bu bağlamda insanoğlu sadece kendisini değil, çevresini ve içinde yaşadığı âlemi de iyi 

ya da kötü yönde şekillendirebilme potansiyeline sahiptir. İnsan varoluşu bir mucize 

olarak değerlendirebileceği gibi bunun aksine var olmayı bir sancı olarak da görebilir. 

Yaşama her anında olağanüstü güzelliklerin bulunduğu bir hediye olarak bakabileceği 

gibi dünyayı var olmayı hiç istemediği, her an acının bulunduğu bir yer olarak da 

tanımlayabilir. Bu tür zıt tutumların gerisinde ise insanın varoluşu ve varoluşunu anlama 

noktasındaki iyimser ya da kötümser bakışı vardır. İnsan hayatını iyimser bir bakış 

açısıyla besleyebileceği gibi kötümser bir bakış açısıyla da besleyebilir. Burada insanın 

inancı, yaşam tecrübesi, acıları, travmaları vb. unsurlar devreye girer. Bu yüzden varoluşu 

anlamlandırırken her insanın bu hayatta; benliği, varoluşu, olumlu ya da olumsuz 

deneyimleri, düşünceleri, duyguları ve hisleri ile biricik olduğu gerçeği göz ardı 

edilmemelidir.  

Yirmi birinci yüz yıl çoğu insanın varoluşunu anlamlı kılmasını sağlayan kendine özgü 

değerlerini giderek kaybettiği ve sıradanlaştığı bir yüzyıldır. Zira insan bu yüzyılda 

mahiyetini unutmuştur. Kendisiyle, diğer insanlarla, çevresiyle ve içinde yaşadığı âlemle 

olan bağlarını kopma derecesine getirmiştir. Diğer bir ifadeyle günümüz dünyasında 

insanlar varoluşsal açıdan ciddi bir savrulma yaşamaktadır. Para, güç, lüks ev, lüks araba, 

lüks eşya, haz, hız, şan, şöhret, servet, şaşaalı bir hayat vb. tamamen bu dünyaya hitap 

eden maddi unsurlar insanı içine düştüğü anlam bunalımından kurtaramamaktadır. Çünkü 

insan sadece bu dünyaya ait bir varlık değildir. İnsan mahiyeti itibarıyla, bu dünyada 

olmakla birlikte her an bu dünyanın ötesinde yer alan sonsuzluk diyarına diğer bir ifadeyle 



45 

 

“ahirete” yaklaşan bir varlıktır. Kısacası hayatımız bu dünyadan ibaret değildir. Bu 

dünyadaki yapıp etmelerimiz, söylemlerimiz, tavır ve tutumlarımızın sonsuzluk diyarına 

mutlaka birer yansıması olduğunu asla unutmamak gerekir.  

Yirmi birinci yüzyıl insanın varoluşsal yanının giderek zayıfladığı, neredeyse her şeyin 

maddiyat ya da faydaya göre değerli veya anlamlı görüldüğü bir yüzyıldır. Bu yüzyılda 

insanlar sadece kendileri oldukları için değil de paraları, imkanları ve güçleri oranında 

önemli ve değerli görülmektedir. Merhamet, yardımseverlik, empati, kanaatkâr olma, 

mütevazi olma gibi erdemli davranışlar ise günümüz dünyasında çoğu insan tarafından 

birer eksiklik hatta acziyet olarak değerlendirilmektedir. İnsanın amaç değil araç olarak 

görüldüğü bir hayatta ise varoluşun anlamı giderek kaybolmaktadır. Bu yüzyılda 

varoluşsal sancı çekmeyen bir insana rastlamak neredeyse mucizedir. Maddi olarak belki 

de insanlık tarihinde hiç olmadığı kadar imkana sahip olan, teknolojinin sağladığı her 

türlü imkândan faydalanan, rahat ve konfor alanlarını her geçen gün daha da artıran 

insanoğlu, varoluşun anlam ve derinliği noktasında ise neredeyse iflas etmiştir. İnsanların 

yaşama sevinçleri, yüzlerindeki tebessüm, huzur yok olmuştur. Bu yüzyılda insanlar 

kendilerine itiraf etmekte ne kadar zorlansalar da esasında mutsuz ve huzursuzdurlar. Zira 

dünyada elde edilen her türlü güç ve imkân insanın varoluşsal ve manevi yanını tatmin 

edememektedir. Bu noktada en ağır varoluşsal sancıları ise kimliğini oturtma ve hayatını 

anlamlı kılma çabasında olan gençler yaşamaktadır. Gençlerin varoluşlarını anlamlı hale 

getirebilmeleri için; Varoluşun anlam ve derinliğine nasıl ulaşılabilir? Hayata karşı direnç 

gösterebilmek için neler yapılabilir? Sağlam temelleri olan, içselleştirilmiş, insanı mutlu 

ve huzurlu hale getiren bir inanca nasıl sahip olunabilir? Gençleri yargılayan, dikkate 

almayan bir dil ve üslup yerine onları anlama çabasında olan bir yaklaşım nasıl 

sergilenebilir? Gençleri dini, manevi ve ahlaki değerlere yönlendirme noktasında 

ötekileştiren, korkutan, katı bir din dili yerine onları kucaklayan, kuşatıcı ve merhameti 

temele alan yeni bir din dili nasıl inşa edilebilir? gibi sorulara sağlıklı bir bakış açısıyla 

cevaplar aranmalıdır.  

Günümüz dünyasında insanların özellikle de genç neslin giderek ağırlaşan varoluşsal 

sancılar çekmesi, varoluşun anlam ve derinliğini kaybetmesinin arka planında yer alan en 

önemli etkenlerden birisi de insanın metafizikle olan bağının kopma derecesine 

gelmesidir. Varoluşundaki metafizik yanı giderek kaybeden ve ahiret hayatı bilincini göz 

ardı eden insan kendi özüne bu denli yabancılaşmanın bedelini içinde bulunduğumuz 

çağda çok ağır faturalarla ödemektedir. Bu bağlamda içinde yaşadığımız toplumda intihar 

derecesine varan savrulmalar olmakta hatta bazı kişiler tarafından intihar etmenin insanın 

hakkı olduğu dahi dillendirilebilmektedir. Bu çağda yapılması gereken en önemli şey 

insanın tekrar özüne dönmesini sağlamaktır. Zira insanın bütünlüğünü göz ardı etmek, 

insanın mahiyetini dikkate almamak insanlığı hızlı bir şekilde felakete sürüklemektedir. 

Bu bağlamda Batı dünyasının insanı tamamen akıldan ibaret sayan, insanın varoluşsal ve 

manevi yanını neredeyse yok sayan anlayışından insanları özellikle de genç nesli bir an 



46 

 

önce kurtarmak gerekir. Bunun için de insanın; fani olduğu, bu dünyada bir misafir 

olduğu, insanın aklının yanında duyguları, hisleri, vicdanı ve bir kalbi olduğu, insanın 

sınırlı bir ömre ve güce sahip olduğu, insanın asıl yurdunun sonsuzluğun tecrübe edileceği 

ahiret hayatı olduğu gerçeği keskin bir şekilde vurgulanmalıdır. Sonuç olarak ifade etmek 

gerekirse bu çalışmada varoluşsal sancıları giderek yoğunlaşan, varoluşun anlam ve 

derinliğinden her geçen gün daha da uzaklaşan yirmi birinci yüzyıl insanına özellikle de 

gençliğine kendi özüne dönme noktasında nasıl yardımcı olunabileceği hususunun 

varoluşsal felsefî bakış açısıyla irdelenmesi amaçlanmaktadır.         

Anahtar Kelimeler: İnanç, Varoluş, Anlam, Gençlik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

 

ASR-I SAÂDET VE GÜNÜMÜZDE ALGI VE OLGU 

ARASINDA GENÇLİK KAVRAMI 

                                                                                            

 

 

                                                                                            Doç. Dr. Gencal ŞENYAYLA  

    Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

Gençlik, üzerinde çokça spekülasyonların yapıldığı bir kavramdır. Hayatın en önemli 

dönemi kabul edilen gençlik, tanımı oldukça karmaşık ve sorunlu olan bir kavramdır. 

Bundan dolayı gençliğin tanımı ve kapsadığı yaş aralığının hangi yaşlar olduğuna dair 

herkes tarafından kabul gören genel bir mefhum oluşmamıştır. Kavrama dair tanımlar 

genellikle sosyolojik, psikolojik, biyolojik ve felsefi yaklaşımlarla yapılmış, bundan 

dolayı da homojen bir gençlik tanımı üzerinde anlaşma sağlanamamıştır.  

Gençlik kavramı ve olgusuna Türkiye’de dini, siyasi ve ideolojik yapılanmaların çoğunun 

büyük ilgi gösterdiği bilinmektedir. Özellikle dini çevrelerde gençlik olgusuna daha özel 

bir ilgi ile yaklaşılmış ve mesele genellikle Hz. Peygamber’in gençliğe verdiği önem 

çerçevesinde ele alınmıştır. Bu bağlamda yapılan çalışmalar genellikle “Hz. Peygamber 

ve gençlik” teması etrafında yoğunlaşmıştır. Yapılacak kısa bir literatür taramasıyla bu 

çerçevedeki yayınların ne kadar fazla olduğu görülecektir. 

Her toplumda olduğu gibi Hz. Peygamber dönemi İslam toplumunda da gençler vardı ve 

ilk Müslümanların çoğunluğunu onlar teşkil ediyordu. İslam’ın ilk günlerinden itibaren 

her yaştan Müslümanları değerli kabul edip önemseyen Hz. Peygamber, ilk Müslümanlar 

arasında sayıları oldukça fazla olan genç sahâbîlerle doğal olarak daha yakından 

ilgilenmiştir. 23 yıllık peygamberlik döneminde İslam’ın tebliği ve Müslüman toplumun 

idaresinde gençlerden önemli derecede istifade etmiştir. Fakat genel olarak bütün 

toplumlarda yetişkinlerin daha önemli görüldüğü o dönemde, İslam toplumunda da 

yetişkin bireyler daha önemli kabul edildiği için Hz. Peygamber döneminde günümüzde 

yüceltildiği şekilde gençlik diye bir olgu mevcut değildi. 



48 

 

Yaygın kullanımındaki şekliyle gençlik kavramı aslında modernitenin bir ürünüdür. Buna 

rağmen İslam toplumlarında özellikle de Türkiye’de gençlik olgusu büyük kabul görmüş 

ve yaygın bir şekilde Hz. Peygamber dönemiyle irtibatlandırılarak kavrama kutsallık 

kazandırılmaya çalışılmıştır. Fakat Asr-ı Saâdet’te günümüzde algılandığı şekilde gençlik 

diye bir olgunun olup olmadığı tartışmalı bir konudur. Bundan dolayı çalışmamızda Hz. 

Peygamberin gençlik tasavvuru üzerinde durulacak ve algılandığı şekliyle günümüz 

gençlik kavramının İslami referansları tahlil edilmeya çalışılacaktır. Akabinde modern 

dünyanın gençlik tasavvuru ile birlikte değerlendirmeler yapılacaktır. 

Modern dünyadaki gençlik, tanımlanması oldukça karmaşık ve sorunlu olan bir 

kavramdır. Kavrama dair tanımlar genellikle sosyolojik, psikolojik, biyolojik ve felsefi 

yaklaşımlarla farklı açılardan yapıldığından dolayı homojen bir gençlik tanımı üzerinde 

anlaşma sağlanamamıştır. Fakat gençliğin; çocuklukla yetişkinlik arasında yer alan bir 

geçiş dönemi olduğu konusunda pek çok kurum ve kuruluş fikir birliğine varmıştır. 

Bununla birlikte gençliğin hangi yaş aralığını kapsadığı hakkında da farklı görüşler ileri 

sürülmüştür. Gençliğin tanımı ve içerdiği yaş aralığı konusundaki bu farklılıklar büyük 

oranda kavramın tarihi süreciyle yakından ilgilidir. Çünkü kavramın tarihi, ona yüklenen 

misyon ve bu misyondan beklentiler tamamen birbiriyle bağlantılıdır.  

Tarihi gelişimine bakıldığında ise gençlik kavramının, modernizmin bir ürünü olarak 

kentleşme, sanayi devrimi ve eğitim alanındaki bazı reformlar sonucu, bugün anladığımız 

anlamdaki şekliyle toplumsal bir kategori olarak ortaya çıktığı görülecektir. Zira sanayi 

devriminden sonra nitelikli ve eğitimli iş gücüne ihtiyaç duyulmuş ve bu ihtiyacı 

karşlayacak en ideal kaynağın gençler olabileceğine inanılmıştır. Bundan sonra da sanayi 

toplumlarında gençlik önemli bir toplumsal kategori olarak kabul edilmiştir. Tamamen 

pragmatik düşüncelerle yüceltilen bu gençlik olgusu, giderek daha da önemli bir hal almış 

ve süreçte mitleşmiştir. 

Tanzimat’tan itibaren Türkiye toplumunda da giderek önem kazanan bir kategori haline 

gelen gençlik daha sonra devletin ve milletin bekasının garantisi olarak görülmüş ve 

Batıdaki gelişim seyrine benzer şekilde Türk toplumunda günden güne önemi artan bir 

olgu haline gelmiştir. Cumhuriyetle birlikte ise gençlik olgusu daha da güçlü bir hale 

gelerek mitleşme sürecine girmiş ve bu süreç 80’li yıllara kadar devam etmiştir. Yoğun 

olarak 80’li yıllardan sonra Türkiye’de İslami hareketlerin kurumsallaşmaya 

başlamasıyla birlikte ise gençlik olgusu dini çevrelerde de önemsenen bir mesele 

olmuştur. Bu süreçle birlikte, gençleri İslami oluşumlara kazandırmak veya onları İslami 

değerlerle buluşturmak için; İslam ve gençlik, Hz. Peygamber ve gençlik gibi temalar 

altında gençlik olgusuna İslami referanslar bulma gayretleri hız kazanmıştır. Gelinen 

noktaya bakıldığında ise bu temaların önemli derecede benimsenip kabul gördüğü 

söylenebilir.  



49 

 

Günümüzde İslami çevrelerde gençliğin önemli bir kategori olarak kabul edilmesinde 

modernizmin tesiri büyüktür. Bundan dolayı gençlik kavramı ve olgusunu, Hz. 

Peygamber dönemi ve modern dönemlerdeki anlamları ile birlikte değerlendirmek 

gerekmektedir. Bu çalışmada doküman analizi yöntemi kullanılarak gençlik kavramı 

incelenecektir. Öncelikle Asr-ı Saâdet’te gençlik kavramı ve olgusu üzerinde durulacak 

daha sonra da modern dünyadaki gençlik kavramı ve bu kavramın tarihine değinilecektir. 

Böylece algı ile olgu arasında gençlik kavramının durumu ortaya konulmaya 

çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Asr-ı Saâdet, Hz. Peygamber ve Gençlik, Gençlik, Gençlik Miti, 

Fütüvvet. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 

 

TASAVVUFTAKİ RIZA ANLAYIŞININ GENÇLİĞİN 

HAYATI ANLAMLANDIRMA ÇABASINA KATKISI 

 

 

 

Doç. Dr. İdris TÜRK 

                                 Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsanın 12 yaşından itibaren başlayan ergenlik dönemi, gençliğe de adım attığı bir 

periyottur. Değişim bu süreçte başta fiziksel anlamda kendini gösterir. Ergenlik dönemini 

de içine alan yaklaşık 30 yaşına kadar devam eden süreç de gençlik olarak kabul edilebilir. 

Bu dönemde bedensel değişimin yanında, psikolojik bir dönüşüm de başlar. Kişinin 

toplumun bir ferdi olmaya başladığını hissetmesiyle birlikte gelecek kaygısı, meslek 

seçimi, arkadaş gruplarına katılma, eğitim ve pek çok alanda bir dönüm noktasına 

girilmiştir. İyi bir gelecek endişesi, ikinci gençlik dönemi ile birlikte evlilik planları, 

sosyal rollerin belirginleşmeye başlaması ve sorumluluk bilincinin artması, kişinin 

üzerinde önemli bir baskı unsuru oluşturur. Bu süreçte kişilik gelişimi de büyük oranda 

tamamlanmaktadır. İsyankârlık, tatmin arayışı, macera tutkusu ve en önemlisi, cinsel 

dürtülerin geriliminde geçen gençlik yılları, insan hayatında krizin en yoğun olduğu 

dönem olarak karşımıza çıkar. Bu krizler doğru yönetilmediğinde, kişilik oluşumunda 

olumsuz istikametlere evrilmeler, yanlış inançlar geliştirme, iyi bir eğitim alamama, 

doğru eş seçememe v.b. pek çok negatif sonuç ortaya çıkabilir.  

Bu konuda pek çok ilmî disiplin gençlerin elinden tutacak veriler sunmaktadır. Gençlerin 

kendini doğru yetiştirme ve millî-manevî değer yargılarına uygun şahsiyet inşa etme 

sürecinde her disiplin, değişen ve gelişen şartlara uygun formüller aramaya devam 

etmelidir. İslâmî ilimlerin bu konudaki rolü ise itikatî, amelî ve ahlâkî anlamda kendini 

tamamlamış bir gençlik hedefinde doğru veriler sunmaktır. 

İslâmî ilimlerden birisi olarak tasavvuf, bu üçlüden daha çok ahlâkî olgunluk kısmının 

mümessili olarak araştırma yapar. Tasavvufî eğitimde ahlâken olgunlaştırılmak istenen 

mürit “seyr u sülük” denilen ve ibadet, riyazât ve mücâhede türünden pratikler içeren bir 



51 

 

programdan geçirilir. Bu süreçte sâlikin kul olarak Allah’ın takdirine ve lütuflarına karşı 

yerine getirmesi istenen kalbî ameller de bulunur. Şükür, sabır, kanaat, tevekkül v.b. 

hasletler bunlardan birkaçıdır. Bu hasletler, müridin, dünya-ahiret dengesini 

gözetmesinde, diğerkâm olmasında, dürüstlük, adalet, tevazu v.s. vasıfları elde etmesinde 

önemli basamaklardır. Psikolojide “kendini gerçekleştirme” olarak ifade edilen kişilik 

bütünlüğünü oluşturmanın tasavvuftaki karşılığı olarak “insan-ı kâmil” prototipi 

yetiştirme programı gösterilebilir. İnsan-ı kâmilin yetişmesinde; anılan vasıflardan her 

birinin doldurduğu önemli boşluklar vardır. İnsan-ı kâmilde bulunması gereken 

özelliklerden bir tanesi de “rızâ” kavramı ile ifade edilir. 

Rızâ, tasavvufta aslında, kelime manasının çağrıştırdığı hoşnut olma, memnuniyet, bir 

durum karşısında yakınmama gibi anlamlarından uzak kullanılmaz. Bu yönüyle rızâ, 

Allah’ın takdiri karşısında teslimiyetçi bir duruş sergilemenin adıdır. Bu, salt her hükme 

razı olmaktan çok, kulluk gereği üzerine düşeni yaptıktan sonra kulun muhatap olduğu 

hükme karşı gösterilen bir duruş şeklidir. Allah’ın lütfu karşısında şükretmek rızanın bir 

mertebesidir. Zira insan doyumsuz yönünü işletirse, muhatap olduğu şey nimet bile olsa 

daha fazlasına sahip olanlara bakarak şükretmeyebilir. Bu itibarla şükür manevî bir amel 

kabul edilir. Ancak kulun muhatabı olduğu şey musibet ise bu durum karşısında sabır 

duruşu sergileyerek teslim olmak rızanın başka bir tezahürüdür. Bunun gibi rıza ile 

kanaat, teslimiyet ve tevekkül gibi kavramlar arasında irtibat kurulabilir. Çünkü kul 

rızâya ulaşırsa hayatın tüm sıkıntılarına ve dünya nimetlerinin mutlak lezzet imkânı 

sunmamalarına rağmen yerinmeyi bırakır.  

Günümüz insanının, özellikle de gençliğin kendini bedenen eksik görerek yaratılışını 

değiştirmesi; maddî olarak fakir görerek haksız gelir yöntemlerine yönelmesi, özellikle 

sosyal medyada ekstrem birtakım tavır ve davranışlarla kendi üzerlerine dikkatleri çekme 

çabası v.b. durumlar göz önüne alınırsa, bunların hayatı anlamlandırmada yetersiz ve 

geçici olduğu ortadadır. Bunlarla tatmin olmayan kişi daha fazlasını elde etmek için bazen 

ya kendisine zarar verebilmekte yahut hak ihlalleri yapabilmektedir. Tatmin ve özgürlük 

adına yapılan bazı girişimler bazen mevcut özgürlüklerinin de kısıtlanmasıyla 

sonuçlanmaktadır. Şu halde ruhun özgürlüğünü sağlamanın daha mühim olduğu 

aşikardır. 

Ruhun özgürlüğü ise âyet-i kerimenin ifadesi ile “Allah’ın kendilerinden, kendilerinin de 

Allah’tan râzı odluğu” seviyeye çıkmaktır. Allah’ın her hükmüne razı olmayı öğrenen 

kul, ilâhî hikmet gereği her hükmün; neticesi itibarıyla kulun lehine olduğunu bilir. Bu 

suretle tatmin olmayı öğrenince de dünyada elde edemedikleri için ahirette elde 

edebileceği ümidiyle karamsarlığa düşmez. 

Tevekkül, sabır, şükür ve rızâ gibi duygularla ilgili bilinmesi gereken bir husus, bu 

hasletlerin kulu pasivize ettiği zannının yanlış olduğudur. Yalnızca tevekkülün tanımına 

bakıldığında bile kulun bir amacını elde etmek için önce tedbirini alması gerektiği 



52 

 

vurgusu, kişinin gayretini arttırır. Günümüz insanının ve tabii gençliğinin bilmeleri 

gereken husus; tüm bu kavramların, kişinin gençliğini ve dünya hayatını bir kenara 

bırakmadan ahirete hazırlanmanın mümkün olduğudur. 

Tasavvufta rızânın makam yahut hal olduğu konusunda farklı görüşler mevcuttur. İşin 

nazarî kısmı bir yana, kavramın bireysel dinî hayatımıza sunacağı formüllere 

odaklandığımızda, bunların kişisel özelliklere göre farklılık arz ettiğini kabul edip, rızâya 

erişmenin nasıl mümkün olacağı üzerinde durmak en sağlıklı yol olsa gerektir 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, rıza, şükür, sabır, kanaat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 

 

GENÇLİĞİ OLGUNLAŞTIRICI DEĞERLERİN 

KUR’ANDAKİ KÖKLERİ  

 

 

 

Doç. Dr. İskender ŞAHİN                                     

İzmir Katip Çelebi Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

Medeniyetlerin inşa sürecinde gençler çok büyük görevler üstlenmektedirler. Bilim, 

sanat, spor, kültür gibi toplumu ilerletici dinamiklerin öncüleri genellikle gençler 

olmuştur. Sahip oldukları enerji ve güç ve istek, onların toplumda daima ön saflarda 

olmalarına imkan sağlamıştır. İslam medeniyetinin de gençlerin azmi ve vakarı sayesinde 

gelişip kök salmış olduğu bir vakıadır. Bu sebeple geçmiş ve gelecek kuşaklar arasında 

bir köprü olma özelliğini haiz gençlerin maddi yönden olduğu kadar manevi yönden de 

olgunlaştırılıp geliştirilmesi bir toplumun en önemli görevleri arasında yer almaktadır. 

Onlar manevi olarak ne kadar olgunlaşıp gelişirse toplumun geleceği de o oranda güvence 

altına alınmış olacaktır. Bu minvalde özellikle toplumu ayakta tutan manevi değerlerin 

gelecek nesillere aktarılıp benimsetilmesinde ve yaşatılmasında gençler önemli bir role 

sahiptirler. 

İslam’ın yayılış safhasında çok büyük vazifeler üstlenen gençler, sabırları, tahammülleri, 

iradeleri ve kararlı duruşları sayesinde daima bir numune olarak tarihteki yerlerini 

almışlar ve manevi değerlerin korunup yaşatılmasında örnek bir gencin nasıl olması 

gerektiğinin somut temsilcileri olmuşlardır. Hz. Peygamberin övgüsüne mazhar olan Hz. 

Ali gibi ahlak, iffet, şecaat, ilim ve irfan abidesi nice gençler asr-ı saadet toplumunun 

teşekkülünde çok önemli rol oynamışlardır. Cahiliye toplumu içerisinde İslam’ı 

benimseyip kabul eden kimselerin büyük çoğunluğu gençler olmuştur. Örneğin İslam’ 

seçtikleri vakitler bu gençlerden Hz. Ali on, Abdullah bin Ömer on üç, Abdullah bin 

Mesud ve Zeyd bin Harise on beş, Zübeyr bin Avvam on altı, Abdurrahman bin Avf, Sa’d 



54 

 

bin EbiVakkas ve Talha on yedi, Mus’ab bin Umeyr on sekiz, Hz. Osman yirmi dört, Ebu 

Huzeyfe otuz ve Ebu Udeybe bin Cerrah gibi sahabeler sadece otuz bir yaşındaydılar. 

İslam’ı ilk benimseyen bu genç kuşak Kur’an’dan beslenmiş, Kur’an’la olgunlaşmış ve 

Hz. Peygamberin rehberliğinde daha sonraları çok büyük fetihler yapmışlardır. 

Dolayısıyla Kur’an’ın gençlikle ilgili takdim ettiği temel değerlerin neler olduğu ve 

bunların muhatapları nasıl etkilemiş olabileceği üzerinde durulması gereken önemli bir 

husustur. Çünkü bu mevzu manevi yönden birçok sorunla karşı karşıya kalan günümüz 

gençlerimizi de çok yakından ilgilendirmektedir.  

Kur’an, ideal gençliği bizlere birtakım kıssalar vasıtasıyla tanıtmaktadır. İlgili ayetlerde 

ismi bizzat zikredilerek veya ismi müphem bırakılmak suretiyle zikredilen gençlerin 

yaşamlarından kesitler aktarılmakta ve buralarda gençleri yücelten değerler onların 

şahsında muhataplara takdim edilmektedir. Bunların en bariz örneğini mağara arkadaşları 

olarak bildiğimiz Ashabı Kehf oluşturmaktadır. Her türlü baskıya rağmen birbirlerine 

kenetlenerek en yüce değerleri muhafaza ve müdafaa etmek için hicreti tercih eden bu 

gençlerin her halleriyle ideal oldukları muhakkaktır. Bu güzide saygın topluluk, bir 

gençte bulunması gereken iman, ahlak, fedakârlık, feragat, saflık, istişare ve birlikte 

hareket etme gibi değerlerle karşımıza çıkmaktadır. Bu konuda örnek verebileceğimiz 

ideal erdemli genç pek çok değeri kendi bünyesinde toplamış olan Hz. Yusuf’tur. 

Gençliğinin ilk yıllarında kardeşlerinin ihanetine uğramış ve sonrasında gelişen olaylar 

neticesinde oldukça uzun sürecek olan gurbete çıkmak zorunda kalmıştır. Köle olarak 

satıldığı evin sahibine olan sadakatini hiçbir zaman elden bırakmamış ve efendisinin 

hanımının kendisinden murad alma isteği karşısında Allah’a sığınmış sabırlı ve azimli 

duruşuyla adeta bir iffet abidesi olmuştur. Sonrasında yaşadığı zindan hayatı ve devlet 

adamlığı görevleri esnasında göstermiş olduğu erdemli davranışlar, gençliği olgunlaştırıcı 

değerlerin daha da gün yüzüne çıkmasına zemin hazırlamıştır. Kısacası gençliğini türlü 

sıkıntılar içerisinde gurbette geçiren Hz. Yusuf, sahip olduğu değerlerden asla taviz 

vermemiş ve bu sayede en büyük badireleri atlatabilmiştir. O, Kur’an’da sabır, şükür, 

kanaat, tevazu, sadakat, iffet, merhamet ve bağışlama gibi daha birçok değeri temsil 

etmekte ve günümüz gençlerinde bulunması gereken güzel hasletleri bizlere 

öğretmektedir. Bunun yanında hakikate giden yolda sürekli bir arayış içerisinde olan, 

imanını aklıyla muhafaza ve müdafaa eden, gelen yıkıcı unsurlara karşı ilkeli bir duruş 

sergileyen ve cömertliğiyle temayüz etmiş olan Hz. İbrahim; teslimiyeti, sadakati ve 

sabrıyla babasının daima yanında ve yardımında olan Hz. İsmail; Hakkın yanında olup 

batılla mücadeleyi elden bırakmayan, her seferinde Allah’a sığınıp O’ndan yardım talep 

eden ve yıllarca kayınpederine hizmeti şiar edinen Hz. Musa; ilim ve irfan talebinde Hz. 

Musa’ya yoldaş olan ve ona hizmette kusur etmeyen Hz. Yuşa; bir genç kızda bulunması 

gereken iffet, sadakat ve saflık gibi en güzel ahlaki hasletleri kendisinde taşıyan onur ve 

şeref abidesi Hz. Meryem, mümin gençliğin olgunlaşması için gerekli olan değerlerin 

öğretilmesinde ve meleke haline getirilmesinde Kur’an’ın bizlere takdim ettiği numune 



55 

 

genç şahsiyetlerden sadece birkaçıdır. Bunun yanında Hz. Lokman’ın oğluna vermiş 

olduğu nasihatlerde gençliği olgunlaştırıcı değerlerin ipuçları verilmektedir. Mesela 

oğluna “Allah’a şirk koşma ve anne babaya ihsanda bulun” şeklinde verdiği öğütte onun 

bir gençte imanın ve ihsanın değer haline gelmesi gerektiği mesajını da verdiğini 

görebiliriz. Yine anne ve babayı tavsiye ettiği diğer öğütlerinde de aileyi ayakta tutan 

değerlerin gençlerde meleke haline gelmesi gerektiğine telmihte bulunduğunu 

değerlendirebiliriz. Kur’an, olumsuz örnekler vermek suretiyle de bizlere birtakım 

değerleri öğretip ve benimsetmektedir. Bu meyanda kıskançlığı ve yıkıcı sonuçlarını ön 

plana çıkaran Hz. Adem’in iki oğlu ve Hz. Yakup’un çocukları örnek olarak verilebilir.  

Bu tebliğde birtakım örnek şahsiyetlerin sahip olduğu değerlerden yola çıkılarak gençliği 

olgunlaştıran değerlerin Kur’an’daki kökleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Müslüman 

gençliğinin sahip olması gerektiği dini ve ahlaki değerlerden hızlı bir şekilde uzaklaştığı 

çağımızda Kur’an’ın içerisinde barındırdığı gençlerin sahip olması gereken değeri 

gençlere tanıtmak ve bu konuda onları daha da bilinçli hale getirmek ilim adamlarının 

vazifeleri arasında yer almaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’an, Gençlik, Değerler, İdeal Gençlik, Kıssa     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

GENÇLER VE YENİ DİNİ HAREKETLER 

 

 

Doç. Dr. İsmet EŞMELİ                                    

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

İnsanlık uzunca bir tarihi geçmişe sahiptir. Din olgusu da, insanlık tarihi kadar bir 

geçmişe sahip bir olgudur. İnananların, günlük yaşamlarını inandıkları kabuller 

doğrultulusunda şekillendirdiği zamanlar olduğu gibi inanılan “şey” ya da “şeylerin” de 

bir zaman ve mekân içerisinde bulunan insanların ihtiyaçlarına göre şekillendiği ve anlam 

kazandığı açıktır. Günümüzde, dünyada farklı dinleri ve akımları benimseyen toplum, 

topluluk ve gruplar kısacası, insanlar bulunmaktadır. Söz konusu bu dinlerin ve akımların 

her birinin kendine has özellikleri ve müntesibinde bulunmasını istediği hususlar 

bulunmaktadır. Ancak her din, tarihi süreç içerisinde, inananları tarafından aynı şekilde 

anlaşılmadığı gibi her dönemde de inananların ihtiyaçlarını aynı düzeyde 

karşılayamamıştır. Bu durum, her dönem için olağan bir durum olmakla birlikte 

modernitenin ve birçok alandaki hızlı değişmenin etkisiyle de son dönemlerde daha fazla 

görünür ve hissedilir olmuştur. Ancak din, tabiatı gereği hızlı bir değişimin yaşandığı bir 

olgu olmadığından inananların modern hayatlarına anlam vermede ve karşılaştıkları 

sorunlara çözüm bulmada yavaş kalmıştır. Bu durum toplumun genç kuşaklarında 

belirgin bir şekilde hissedilmiş ve hissedilmektedir. 

Din, insanlık tarihi ile birlikte var olduğu bilinen bir olgu olarak kabul edilmektedir. Her 

dönem farklı insan gruplarınca benimsenmiş farklı din olguları vardır. İnananlar için din, 

kendilerini kurtuluşa, huzura, mutluluğa ve barışa götürecek öğretiler içermektedir. İlahi 

olarak bilinen dinlere göre ilk insan ve peygamber olarak kabul edilen Hz. Âdem ile 

başlayan dini öğretiler bulunmaktadır. Söz konusu bu dini öğretiler, insanoğlunun kendini 

tanımasını, rabbini tanımasını, dünya ve ahiret mutluluğuna ulaşmasını ve nihayetinde 

kurtuluşa erişmesini amaçlamaktadır. Tarihsel süreç içinde farklı zaman ve mekânlarla 

birlikte bu din olgusu ve dini öğretiler, elçiler aracılığıyla yenilenmiş ve hatırlatılmıştır. 

Böylece insanoğlunun huzura ve kurtuluşa ermesini sağlayacak öğretiler varlığını 



57 

 

korumuştur. İlahi dinlerin yanı sıra dünya insanlığının benimsediği ve kendilerini 

kurtuluşa erdireceğini kabul ettikleri birçok dini gelenekler de mevcuttur. Hint dinleri, 

Çin dinleri ve Japon dinleri bunlara örnek olarak verilebilir.  

İnsanlık, modern hayatın hızlı değişimlerle birlikte kendini gösterdiği 20. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren yeni arayış ve eğilimler kendisini görünür kılmaya başlamıştır. 

Özellikle modernitenin getirdiği sosyal, siyasi, ekonomik ve dini değişimler neticesinde 

insanlar, bu hızlı değişim karşısında eski inanç, kabul ve alışkanlıklarını sorgulamak 

durumunda kalmışlardır. Bazen de yeni arayışlara, kendi anlam dünyasını değişen şartlara 

göre oluşturma çabasına girişmiştir. Birçok alandaki hızlı değişime diğer alanlarda 

olduğu gibi din ve dini anlayış da maruz kalmıştır. Yeni oluşan şartlar, neredeyse tüm 

alanlarda yenilikleri de beraberinde getirmiştir. Bu çerçevede modern dünyada özellikle 

de batı dünyasında “kült grupları”, “tarikatlar”, “yeniçağ dinleri”, “yeni dini hareketler” 

ve “ gençlik dinleri” gibi farklı adlar altında yeni oluşumlar kendini göstermeye 

başlamıştır. Bu oluşumlar, yani Yeni Dini Hareketler zamanla tüm dünya üzerinde 

yaygınlık kazanmaya başlamış ve özellikle genç nesillerin hedef alındığı bir oluşum 

şeklini almıştır. Yeni Dini Hareketler (YDH) diğer ülke insanları arasında görüldüğü gibi 

son zamanlarda ülkemiz toplumunda da varlığını giderek hissettirir hale gelmiştir. 

Özellikle genç nesillerimiz arasında popüler bir akım olarak varlığını hissettirmekte ve 

sürdürmektedir. 

Yeni Dini Hareketler kavramının ilk olarak Harold W. Turner tarafından kullanılmaya 

başlandığı bilinmektedir. 1970’li yılların başlangıcından itibaren bu kavram akademik 

çevreler tarafından benimsenmiş ve araştırma alanı olarak kabul edilmiştir.  Görüldüğü 

üzere, Yeni Dini Hareketler tabiri, yeni sayılabilecek bir terim olmasından dolayı bu 

konuda ilgili uzmanlar arasında da tam anlamıyla kavramsal birliktelik sağlanabilmiş 

değildir. Yeni Dini Hareketler ile ilgili olarak herkes tarafından kabul görmüş bir tanımın 

olmadığı gibi bu tür hareketlerin sınırları ve “neliği” üzerinde tam bir açıklık ve uzlaşma 

vardır denilemez.  Bunu dikkate alarak bildirimizde öncelikle Yeni Dini Hareketlerin 

tanımı ve “neliği” hakkında kısa bilgilerle başlamanın daha sağlıklı olacağı 

kanaatindeyiz. Daha sonra Yeni Dini Hareketlerin gençlik üzerindeki etki ve iletişimi ile 

ilgili bilgilere yer vereceğiz. 

Yeni Dini Hareketler, bizim coğrafyamızda yani ülkemizde farklı isimlerle bilinmektedir. 

“Kült grupları”, “sapkın tarikatlar” ve “yeniçağ dinleri” bunlardan bazılarıdır. Batı 

dünyasında ise, Yeni Dini Hareketler,  “yeni dinler”, “sekt”, “kült”, “yeni dindarlık 

biçimleri”, “zararlı örgütler” gibi farklı isimlerle anılmaktadır. Yeni Dini Hareketlerin ne 

olduğu ile ilgili farklı yaklaşımların olduğu ve bunun da bu akımların tanımlanmasına 

yansıdığı açıktır. Teolojik açıdan yapılan Yeni Dini Hareketler tanımlamaları genel 

olarak bir yargı belirtir nitelikte olduğu söylenebilir. Çünkü teolog bir kişi, bu tür bir 

akımı dışlayıcı bir tavırla heretik ya da heteredoks oldukları düşünülerek kendileriyle 

dinsel ve inançsal bağlamda bir çekişme veya bir mücadele içine girmektedir. Kısacası 



58 

 

teolojik açıdan Yeni Dini Hareketler kendileriyle mücadele edilmesi gereken, var olan 

dini yapıyı bozan ve neslin özellikle yeni neslin zihnini bulandıran zararlı akımlar olarak 

kabul edilmektedir. Yeni Dini Hareketlerin incelenmesinde/tanımlanmasında takip edilen 

bir diğer yöntem ise, akademik yaklaşımdır. Akademik yaklaşıma göre, Yeni Dini 

Hareketler modernleşmenin/ sekülerleşmenin etkisiyle modern insanların yeni bir anlam 

arayışı olarak kabul edilmektedir. Bu nedenle, bu tür oluşumlar ile ilgili olarak “zararlı, 

tehlikeli, tehlikesiz, doğru, yanlış, hak, batıl, sapkın” gibi yargı belirten kelimeler 

kullanılmamaktadır. Akademik yaklaşımda Yeni Dini Hareketlerin “ne olduğu, ne zaman 

ve nasıl ortaya çıktığı, öğretilerinin neler ve hedef kitlesinin kimler olduğu” ile 

ilgilenilmektedir ve buna göre bir sınıflandırma veya vasıflandırma tercih edilmektedir. 

Bu sunumumuzda, son zamanlarda ortaya çıkan Yeni Dini Hareketlerin ne olduğu, ortaya 

çıkış gerekçeleri ve taraftar kazanma yöntemleri hakkında kısa bilgilere yer verilecektir. 

Akabinde Yeni Dini Hareketlerin hedef kitlesi ile ilgili bilgilere açıklık getirilirken bu 

dini oluşumların niçin gençleri hedef olarak seçtiği, gençlere neler vadettiği ortaya 

konurken diğer gruplardan daha ziyade niçin gençlerin Yeni Dini Hareketlere yöneldiği 

açıklanmaya çalışılacaktır. Gençlerin Yeni Dini Harektlere ilgi nedenleri incelenecektir. 

Anahtar Kelimeler: Gençler, Yeni Dini Hareketler, Din, Dinler Tarihi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 

GENÇLİĞE ÖRNEK SULTANLARIN 

BİYOGRAFİLERİNİN ANLATIMININ ÖNEMİ ÜZERİNE 

                                        

 

 

Doç. Dr. İzzetullah ZEKİ  

Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Dünya tarih sayfalarından anlaşıldığı üzere insanoğlu kendisinden daha hareketli, daha 

cesur ve liderlik vasfına sahip kişilerden etkilenmiş, söz konusu kişilerin hayatlarına 

özenerek kendilerine yol haritası çizmeye çalışmıştır. Bu da ahlakın kitaptan değil, kişi 

ve çevreden öğrenilir gerçeğini açık bir şekilde ortaya koymuştur. Örnek verecek olursak 

Hz. Muhammed (s.a.v.) bir ahlak timsalidir. Kurân onun büyük bir ahlak üzere olduğuna 

işaret etmiş, hemen her alanda örnek teşkil edecek “Üsve-i Hasene” oluğunu 

vurgulamıştır. Ayrıca Müminlerin Allah’a Peygambere, iman ve insaf sahibi emirlere 

uyulması emredilmiştir. Diğer yandan Hz. Muhammed (s.a.v.)'in “Ashabım yıldızlar 

gibidir, hangisine uyarsanız hidayete erişirsiniz" ifadesi de ahlakın güzel ahlaka sahip 

insanlardan öğrenileceğine işaret etmektedir. İmam Zeynelâbidîn'in "Ashabın megazısı 

bize Kur'an-ı Kerim'in sureleri gibi ezberletilirdi" sözü ahlakın örnek şahsiyetlerden 

alınacağını göstermektedir. Buna binaen günümüz dünyasında gençliğin ahlak, yaşam ve 

davranışını olumlu yönde etkileyecek sultanlarımızın biyografilerinin yayınlanıp farklı 

formatlarda gençliğin hizmetine sunulması önem arz etmektedir. İslam tarihinin ilk 

merhalelerinden itibaren İslam’la müşerref olan Türkler, kısa bir sürede İslam’ın 

sancaktarlığını yapacak, samimi ve erdemli, emir ve sultanlar yetiştirmişlerdir. Türkistan 

ve Horasan başta olmak üzere İran, Turan, Irak ve Anadolu coğrafyalarında nice devletler 

kurarak İslam coğrafyasının genişleyip İslam medeniyetinin genişlemesinde önemli rol 

oynamışlardır. Bu hizmetlerin gerçekleşmesinde şüphesiz göğsündeki iman ve ellerindeki 

imkanla iş başına gelen genç sultanlar öne çıkmıştır. Örneğin Cihad aşkıyla hayatının 

büyük bir kısmını Hindistan fetihleriyle geçiren Türklerin ilk sultanı Gazneli Mahmud, 

gaza ruhuyla yönünü batıya çeviren Selçuklu Devletinin kurucusu Tuğrul Bey, 

Anadolu’nun kapılarını Müslümanlara açan Batı Türklerinin atası Sultan Alparslan İslam 

tarihinde adlarını altın harflerle yazdırmışlardır. 



60 

 

Müslüman gençliğe örnek şahsiyet Gazneli Mahmud, çocukluk ve gençlik çağını 

babasıyla beraber fetihlerde geçirmiştir. Dini hassasiyeti yüksek olan babası Sebük 

Tegin’in denetiminde dinî, siyasî ve askerî eğitimini almıştır. Savaşlardaki beceri ve 

yeteneğini gören Sebük Tegin, onun güçlü bir sultan olacağı kanaatine varmış, ona 

hitaben yazdığı öğütleri içeren Pendnâme adlı eseri ile geleceğe hazırlamıştır. Dini 

hükümlerden taviz vermeyen Gazneli Mahmud, birçok güzel sîreti kendinde toplamıştır. 

O, küçüklükten itibaren yüksek bir himmete sahip olup gençlik çağına gelince her gün 

kitap okumakla meşgul olmuştur. Üstatlardan ilim öğrenmiş, ilmî sohbet ve müzakerelere 

katılmış, hakkı söylemiş, dini savunmuş, hemen her gün peygamberler tarihi okmuş ve 

geçmiş kralların hayatlarını incelemiştir. Gazneli Mahmud, Gazne ulemasının fetvası, 

Gazne şairlerinin motive edici şiirleri ve en önemlisi Abbâsî Hilâfeti’nin manevi 

desteğiyle maddî ve manevî yönden üstünlük kazanmıştır. O, bu üstünlüğünü din ve 

toplumu yaşatmak için kullanmış, bunu yaparken gösteriş ve samimiyetsizlikten uzak 

durmuştur. Genç yaşta devletin başına geçen Sultan Mahmud, tam 27 yıl süren on yedi 

Hindistan fetih hareketleriyle bölgenin azami derecede İslam’la müşerref olmasını 

sağlamıştır.  

Gençliğe örnek teşkil edecek ikinci mümtaz şahsiyet Selçuklu Devleti’nin ilk sultanı 

Tuğrul Bey’dir. Samimi bir Müslüman olan Tuğrul Bey, kaynaklarda kan dökmekten 

hoşlanmayan, merhametli, asil, hoş davranışlı, kusur ve hataları bağışlayan, sabırlı, 

kibirden uzak, cömert, dürüst ve dindar bir hükümdar olarak zikredilmiştir. Anadolu 

irfanının atası sayılan Tuğrul Bey’in tevazu ve sükûnete yönlendiren tasavvufla yakından 

ilgilenmiştir. Devletinin kuruluşu aşamasında Horasan erenleri Baba Tâhr-i Uryân, Baba 

Cafer ve Şeyh Hamşâd’ı ziyaret ederek dua ve desteklerini almıştır.  Onun erenlerle 

münasebetleri sadece Horasan ve İran’ın zaptıyla sınırlı kalmamış, Horasan erenlerinin 

sayesinde Anadolu da tam bir Türk yurdu haline gelmiştir.  Tuğrul Bey, şeri ve örfî kaide 

ve kurallara vakıf olup alimleri sevmiş, adaletli davranmayı adet haline getirmiştir. 

Dindar, vefakâr ve samimi bir İslam sultanı olduğu için kendisi gibi Ehl-i Sünnet müdafii 

ve gaza ve fetihleriyle ün kazanan Gazneli Mahmud döneminde Gaznelilere karşı devamlı 

bir mücadeleye girmemiş, örnek bir davranış sergileyerek yönünü batıya çevirmiştir. 

Babası Çağrı Bey’den miras aldığı cihad ve gaza emanetini eksiksiz bir şekilde yerine 

getiren diğer genç bir sultanımız ise fetihler babası Ebü’l-Feth Sultan Alparslan’dır. 

Adalet ve metanet sahibi Alparslan, Malazgirt Meydan muharebesini kazanarak gönüllere 

taht kurmuş, asırlardır üzerine yaşadığımız coğrafyayı Müslüman yurdu haline 

getirmiştir. Doğu ve batının Sultanı Alparslan, çok cesur, yiğit, kudret ve azamet sahibi 

bir kişiliğe sahip olmuştur. Heybetinin yanında adaleti ile de ün yapmış, affedici ve 

hoşgörü sahibi olduğun davranışlarında açık bir şekilde yansımıştır. Saltanatı boyunca 

çok dindar, dinî hükümlerin tam sadakatle uygulayıcısı olarak tezahür etmiştir. İşte onun 

bu yönü halk arasında veli derecesine yükseltilmesine ve şahsına pek çok kerametler isnat 

edilmesine zemin hazırlamıştır. 



61 

 

 Bu bildiriyi kaleme almamızın amacı böylesi ender vasıflara sahip mümtaz şahsiyetlerin 

gençliğe anlatılması ve sevdirilip özendirilmedir. Bahsi geçen sultanların hayatlarını 

canlandıran tiyatrolar, animasyonlar, çizgi filimler serisi, filim ve dizilerin hazırlanıp 

sunulmasının daha etkileyici ve ilham verici olacağı inancını taşımaktayız. Bu 

çalışmaların Diyanet İşleri Başkanlığı, İlahiyat Fakülteleri, İmam Hatip Liseleri ve bu 

kurumlara hizmet eden vakıf ve kuruluşların öncülüğünde geçekleşeceğine inanmaktayız. 

Kısacası işbu bildiride temel Farsça, Arapça ve Türkçe kaynakların ışığında bahsi geçen 

örnek sultanların hayat ve faaliyetlerinin günümüz şartlarına göre sunulması ve etkileri 

üzerine durulacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Sultanlar, Gazneli Mahmud, Tuğrul Bey, Alparslan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

 

GENÇLERİN İNANÇ EĞİLİMLERİNİN ANLAŞILMASI 

BAĞLAMINDA DUA İBADET 

 

 

 

Doç. Dr. Mebrure DOĞAN                                     

Afyon Kocatepe Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Zeynep ÖZCAN                                    

Karabük Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsan hayatının en önemli dönemeçlerinden biri kabul edilebilecek gençlik evresi, dini 

hayat bakımından da önemli bir döneme tekabül etmektedir. Dini hayatın temelleri bu 

dönemde atılmamış olsa da ergenliği de içine alan bu dönemde dini hayatla ilgili yol 

ayrımlarıyla karşılaşıldığı bilinmektedir. Gençlik döneminde dini hayat, tıpkı diğer 

yaşamsal konularda olduğu gibi bireysel farklılıklardan etkilenmektedir. Dini gelişim 

karakteristiği olarak özellikle ergenlik döneminde çelişkiler, çatışmalar, kararsızlıklar, 

arayışlar ve şüpheler bazen yüzeysel bazen de derin bir şekilde yaşanabilmektedir. Dini 

şüphe ve kararsızlıklarla dinden uzaklaşma veya kopma riskiyle karşılaşan bazı ergenler 

bir taraftan dini kaygı yaşarken diğer yandan dini başa çıkma yöntemlerini kullanarak 

yeniden dine sığınabilmektedir. Genç, yaşadığı dini suçluluk duygularının stresi ile başa 

çıkmak için yine yaratıcısına yönelerek dua etmekte, onun merhametine güvenerek 

rahatlayabilmektedir. Bu bağlamda yaşanan içsel çelişkiler Yaratıcıyla kurulan içten bir 

ilişki sayesinde bireysel dindarlığın psikolojik kaynağı haline bile dönüşebilmektedir. 

Yapılan araştırmalarda da bunu destekleyen bulgular elde edilmiştir. Ergenlik döneminde 

bulunan farklı örneklem gruplarıyla gerçekleştirilen araştırmalarda dine karşı kuşku, 

inkâr gibi olumsuz tutum sahibi olanların bile, zor ve sıkıntı anlarda duaya başvurdukları 

ve Allah’tan yardım istedikleri belirlenmiştir.   

Dindarlık çok boyutlu bir kavram olup inanç-ibadet boyutlarının birbirleriyle olan ilişkisi 

oldukça açıktır. Bireyin inanç yaşantısını anlamanın yollarından biri de onun inandığı 



63 

 

Kutsal’la kurduğu ilişkinin göstergesi olan ibadetleri ve bu ibadetlerinin içeriğini 

anlayabilmektir. İbadetler en özlü ifadesiyle Allah’a bağlılığı ve inancı simgeleyen 

davranışlardır. Allah bilincini bireyin şuurunda aktif hale getiren ibadetlerin, içsel bir 

motivasyonla yapıldığı takdirde dini inancı biçimlendirmekle kalmayıp aynı zamanda 

güçlendirdiği bilinen bir gerçektir. İnsanın yaratıcısına aracısız hitap edebilme imkânına 

sahip olduğu dua ibadeti ise diğer ibadetlerden farklı olarak biçim ve şartlardan bağımsız 

bir ibadettir. Dua Allah’la iletişim kurmanın en mahrem, en dolaysız, en kısa ve en doğal 

halini temsil etmektedir. Allah ile insan arasında kurulan ilişkinin özü ya da tipik bir 

modeli, dua ibadetinde kendini tüm içtenliğiyle ortaya koymaktadır. Allah’a yönelmek 

ve onunla iletişim kurmak için zaman, mekân, dini bilgi gibi dini gerekliliklere ihtiyaç 

duyulmayan dua ibadeti, inanan bireyin inandığı varlık ile dilediği zamanda dilediği 

biçimde iletişim kurmasına imkân vermekle diğer ibadetlerden farklılaşan informal bir 

ibadettir. Diğer taraftan dua, bütün ibadetlere eşlik eden bir ibadet olması hasebiyle her 

ibadetin özünde her daim varlığını korumaktadır.  

Yapılması planlanan araştırmanın amacı gençlerin inanç eğilimlerini anlayabilmek için 

onların dua ibadetine ilişkin tutumlarını incelemektir.  Gençlerin dua ibadeti ile ilgili 

tutumlarının araştırılması, onların sadece dini pratikleri hakkında bilgi elde etmeyi 

sağlamayacak aynı zamanda inanç durumlarını da ortaya koyacaktır. Dolayısıyla onların 

dua yönelimlerinin anlaşılmasının, Allah’a olan inançları, Allah tasavvurları ve inanç 

biçimlerinin anlaşılmasına katkı sağlayacak veriler sunacağı umulmaktadır. Bu 

araştırmada dua ibadetinin seçilmiş olmasının birinci sebebi duanın, tüm ibadetlerin özü 

niteliğinde olmasının yanı sıra kolay yapılabilir bir ibadet olmasıdır. Diğeri ise gençlerin 

dualarının içeriklerinin bilinmesinin onların dini hayatları hakkında kapsamlı bilgiler elde 

etmeye elverişli nitelikler taşıyor olmasıdır.  

Günümüzde gençlerin genel olarak dini konulara yönelik ilgisizliği ve bunu söylemlerine 

yansıtıyor olmaları hem aileleri hem de bu konuda hassasiyeti olan insanları doğal olarak 

tedirgin etmektedir. Nitekim muhafazakar bir toplumun üyeleri olarak içinde inanç ve 

ibadet ilkelerini de barındıran kültürel kodların yeni yetişen nesiller yoluyla geleceğe 

aktarılacağı herkesin malumdur. Bu durum belki de yaşanan tedirginliği daha da 

derinleştirmektedir. Resmi din eğitimi almalarına ve bu konuda herhangi bir kısıtlama ile 

karşılaşmamalarına rağmen gençlerin inanç eğilimlerinde ortaya çıkan bir takım sapmalar 

ya da ilgisizlikler acaba dini gelişimsel bir karekteristik midir yoksa tedirgin olmayı 

gerektirecek bir sapma mıdır sorusu zihinleri fazlaca meşgul eden bir problem halini 

almıştır. Hatta panaromik bakıştan yoksun bir takım değerlendirmelerin gençlerin toptan 

damgalanmasına yol açan söylemeleri beraberinde getiriyor olması zihinlerdeki sorulara 

farklı boyutlar kazandırmaktadır. İşte bu ve bunun gibi problemelere cevap aranacak olan 

araştırmada gençlerin Kutsal’a yönelik algılarını doğrudan ölçmek yerine en derin içsel 

yaşantının simgesi olan dua yoluyla onları anlamaya çalışmanın, araştırmanın sonucuna 

daha sahici bir nitelik kazandırağı düşünülmektedir. Nitekim gelişim dönemi itibarıyla 



64 

 

tepkisel reflekslerin kendini hissettirdiği gençlik döneminde anlaşılmaya duyulan ihtiyaç 

kadar kullanılan dil de büyük önem arz etmektedir. 

Nitel bir yaklaşımla ele alınacak araştırmada fenemonolojik (olgubilim) yöntem 

kullanılacak olup soru sorma tekniği çerçevesinde yapılandırılmış mülakat sorularıyla 

gençlerin duaya yönelik tutumları ortaya koyulmaya çalışılacaktır. Gençlere yöneltilecek 

dua ile ilgili sorular, onların Allah tasavvurlarının ve inanç eğilimlerinin de anlaşılmasını 

sağlayacak nitelikte oluşturulacaktır.  Elde edilecek bulgulardan içerik analizi yoluyla 

farklı kategorizayonların ortaya çıkacağı düşünülen araştırmada gençlerin duaya ilişkin 

tutumlarıyla birlikte dualarının inanç durumlarıyla ilişkisine geniş bir yelpazeden bakma 

fırsatı doğacağı ve bu çerçevede bir takım önerilerin sunulacağı düşünülmektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Dini Hayat, İnanç Eğilimi, Dua 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 

 

İNSANIN KENDİ HAKİKATİNİ DÜŞÜNMEYİ UNUTMASI 

VE DİN 

 

 

Doç. Dr. Mehmet AYDIN 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsanın hakikatinin ne olduğu sorusu üzerine düşünmek dinlerin ve felsefenin evrensel 

konularından birini oluşturmaktadır. Kur’an’da insanın kendi varlığı ve hakikatinin ne 

olduğunu düşünmemesinin bireysel, toplumsal, dinî, ahlakî ve kültürel pek çok krize ve 

sorunlara yol açtığı güçlü bir şekilde ifade edilmiştir. İslam düşüncesinde insanın 

hakikatinin ne olduğu ve bu hakikatin nasıl bilineceği ve düşünüleceği sorununa yönelik 

çözümlemelerde Kur’anî öğretilerden ve felsefi yaklaşımlardan yararlanılmıştır. Bu 

çözümlemelerin günümüzün bilgi ve düşünce birikimi temelinde tekrar ele alınarak 

işlevsel hale getirilmesi gerekmektedir.   Bildiride Kur’an’ın ışığında İslam düşüncesinde 

insanın hakikatinin ne olduğu, onun nasıl bilineceği ve düşünüleceğine dair önemli 

çözümlemeler sunan düşünürler arasında yer alan Ragıp el-İsfehanî’nin (11. yy.) 

açıklamaları temelinde insanın kendi hakikatini düşünmeyi unutması sorunu ile dinin bu 

soruna yönelik yaklaşımı arasındaki ilişki ele alınacaktır. İnsanın kendi hakikatini 

unutması sorununa yönelik tutumlar ya da cevaplar, temelde, bireyin kimliği, kişiliği, 

kültürü ve dinî hayatını belirlemektedir. Kur’an’da pek çok ayette insanın kendi 

hakikatini unutması sorununa işaret edilmiştir. “İnsanlar Allah’ı unutunca, Allah da 

onlara kendi hakikatlerini unutturur.” (Haşr 59:19). “İnsan bir su damlasından nasıl 

yaratıldığını hiç düşünmeden Allah’a apaçık düşmanlık yapıyor.” ( Yasin 36:77). “İşte bu 

insan kendisinin nasıl yaratıldığını unutmuş” (nesiye halkahu) bir insandır ( Yasin 36:78). 

İnsanın gerçek manası, ancak, onun kendi varlığı ve hakikatinin farkında ve bilincinde 

olmasıyla, yani kendi hakikatini unutmamasıyla açığa çıkar. Eğer insanın gerçek manası 

açığa çıkmıyorsa, burada kullanılan ‘insan’ kavramı hiçbir gerçekliği olmayan bir 

isimden ibaret kalır. İnsan, sahip olduğu gücü, özellikleri ve yeteneklerini olması 

gerektiği gibi kullanmakla hakikatini açığa çıkarabilir. Olması gerektiği gibi açığa 

çıkaramadığında ise bir birey için kullandığımız insan teriminin hiçbir gerçekliği ve 

anlamı olmaz. Örneğin bilme yeteneği sadece bu dünya hayatının kazanılması için 



66 

 

kullanılırsa ve ahiret hayatına dair hiçbir bilgiye sahip olunmazsa bu yeteneğin işlevi tam 

olarak ortaya çıkmaz ve insanın hakiki anlamı tezahür etmez. Görünüşte namaz kılmak 

ile hakikatte namaz kılmak arasındaki ayrım da aslında insanın hakikatinin açığa 

çıkarılmasıyla ilgilidir. Eğer bir birey, gönül hoşluğuyla değil de mecbur kaldığı için 

sadaka veriyorsa, güçlülerin zayıfları ezeceği şekilde hüküm veriyorsa ya da konuşması 

yalan ve iftiradan ibaret ise, insanın hakikati açığa çıkmaz. Ama bu birey, görünüşte, bir 

insan olarak adlandırılır. Görünüşte insan olmak, bize, insanın kendi varlığı ve hakikatini 

düşünmeyi unuttuğunu açıkça gösterir. Unutma durumundan çıkaracak olan ahlakilik 

alanı, birey olan insanı görünüşlerin ötesine götürür. Görünüşler dünyasından düşünülür 

dünyaya geçiş aslında metafiziksel bir geçiştir. Sonlu bir varlık olarak insan düşünülür 

dünyaya geçişle birlikte kendi sonluluğunun ötesine, yani sonsuzluğa ya da aşkınlığa 

sahip olur. İnsanın yaratılmışlığı ve sonluluğuna içkin olan bu sonsuzluk ve aşkınlık, 

ancak insanın aklını ve diğer bilme melekelerini kullanarak kendisini tanımasıyla ortaya 

çıkar. 

Demek ki, sonlu bir varlık olan insan hakkında konuşabilmek ve onun sonluluğunu 

belirleyebilmek için öncelikle bir sonsuzluk iradesine ya da gücüne, yani bir akla sahip 

olmak gerekir. Ancak bu sayede sonlu varlık olarak insanın ontolojik anlamda bir 

sonsuzluğa sahip olduğu ve bu sonsuzluğun da varlığı anlama anlamında bir sonsuzluk 

olduğu söylenebilir. Sonlu bir varlık olarak insan, görünüşler dünyasında kaldığı 

müddetçe, ebedi ve sonsuz olan bir dünyaya sahip olamaz. 

İnsanın sahip olduğu içsel aşkın yönünü yani aklını özgürleştirmesi, bizzat felsefe 

yapmanın ya da düşünmenin temel vasfını açığa çıkarır. Bu özgürleşme eylemi, aslında, 

sonluluktan kurtulmayı ve gerçek anlamda insan olmayı ifade eder. Görüldüğü gibi insan, 

kendisine en yakın gerçeklik olan iç dünyasına dönerek ve oradan hareket ederek bir 

ontoloji ya da bir metafizik kurar ve bu sayede kendi hakikatini düşünür ve görür. Böyle 

bir düşünmenin önünü Kur’an açmak suretiyle insanı hem kendisine hem de başkasına ve 

evrene açık hale getirir.  

İnsan, kendi varlığını ve hakikatini düşünmeye kendi iç dünyasını bilmekle başlar ve 

oradan yaratıcısının varlığına ulaşır. Kendi iç dünyasını düşünmek ve bilmekle evrende 

olanları da bilir. Bu bilgiden yoksun olduğunda ise değer alanına geçemez. İslam 

düşüncesinde insan, varlık aleminde yaratılmış olan her şeyin özü olarak görülmüştür. 

Bütün kâinatın Allah’ın isimlerinin tecellisinden ibaret olduğu ifade edilmiştir. İnsan her 

şeyin özü ise, kendisini bildiğinde kâinatı da bilir. İnsan kendi hakikatini düşündüğünde 

varlık aleminde neyin kalıcı ve devamlı, neyin de geçici olacağının hakikatine varır.  

Bir kişi, kendi varlığı ve hakikatini düşünmeye en yüce varlık olan Allah’ın bilgisi 

üzerinden de başlayabilir. İnsan düşünmeye ister kendisinden ister Allah’ın varlığından 

başlasın, buradaki merkezî sorun, insanın kendi varlığı ve hakikatini düşünerek ne 

olduğunu bilmesi sorunudur. Bildiride sadece bu sorunun sorulmaması ve unutulmasına 



67 

 

odaklanılmayacak; aynı zamanda insanın ne olduğu sorusu çerçevesinde insanın kendi 

varlığı ve hakikatini nasıl düşüneceği sorusuna cevap aranacaktır. Bu soru, diğer 

şeylerden yalıtılarak sadece antropolojik ve etik manada bir soru olarak ele 

alınmayacaktır. Zira insan, Tanrı’ya, bir bütün olarak varlığa ve kendisine açık olan 

varlıktır. Bu yönüyle insanın, varlığın bütününün içine yerleştirilmesi gerekir. Dolayısıyla 

bildiride insanın ne olduğu sorusunun daima düşünülmesi gereken bir mesele olarak 

kalması için antropoloji ve etiğin zemininde yer alan bir metafiziğe duyulan ihtiyaca 

vurgu yapılacaktır.   

Anahtar kelimeler:  İnsan, Düşünme, Unutma, İnsanın hakikati, İnsan İsmi, Görünüşler 

dünyası, Düşünülür dünya, Özgürlük, Ahlak, Akıl.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

DİN DİLİ VE RASİM ÖZDENÖREN’İN “GÜL YETİŞTİREN 

ADAM” ESERİ ÜZERİNDEN İNANÇ KRİZİ 

 

 

Doç. Dr. Mehmet ŞAHİN 

Akdeniz Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Şeref GÖKÜŞ 

Akdeniz Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Dil, bir toplumum yaşam biçimi, kültür ve inançlardaki değişimlerini yansıtan bir aynadır. 

Toplumda meydana gelen değişimler ilk önce dilde kendini gösterir. 21. yüzyılda iletişim 

ve ulaşım araçlarının gelişmesiyle birlikte dünya üzerindeki tüm toplumlarda çok hızlı, 

nispeten de öngörülemez değişimler meydana gelmektedir. Bu hızlı değişimlerden hem 

din ve ahlak hem de kültür ve hayatın tüm alanları etkilenmektedir. Toplumlarda meydana 

gelen zihniyet ve paradigma değişimleri farklılaşmayı hızla artırmaktadır. Toplumsal ve 

bireysel devinimler, dinî ve siyasi gerilimler ise en fazla çocuk ve gençler ile dil üzerinde 

etkisini göstermektedir. Peki gençlerle nasıl bir iletişim dili geliştirmeliyiz? Gençlerdeki 

inanç krizini nasıl anlamalıyız? Nasıl bir tebliğ dili geliştirmeliyiz? Üzerimize düşen 

sorumluluklar nelerdir? Din dilini şekillendiren din eğitimi veren kurumlara 

baktığımızda, tam manasıyla, toplumla ve gençlikle etkin bağ kuramayan bir yapıda 

olduğu görülmektedir. Özellikle 2000 öncesi eğitim kurumlarından mezun olan 

akademisyen ve din adamları gençlikle etkili bir iletişim dili kurmakta zorlanmaktadır.  

Bu krizi aşmak için gençlerle kurulacak iletişimde dini söylemin açık, anlaşılabilir ve 

onların ilgi ve ihtiyaçları göz önünde bulundurularak belirlenmelidir. Din dili olarak 

oluşturulacak kavramlar özenle seçilmeli, esnek ve gençlerin ihtiyacına göre 

şekillendirilmelidir. Özellikle oluşturulacak din dili örgün, yaygın, dijital medya gibi 

alanlar dikkate alınarak belirlenmelidir. 

İmam-Hatip ve İlahiyat/İslami İlimler fakültelerinin müfredatında ciddi değişikliklere 

ihtiyaç olduğu açıktır. Zira din eğitimi veren kurumlarda çağı yakalama noktasında ciddi 



69 

 

sorunlar yaşanılmakta; modern çağı, düşünce sistematiğini, dijital dünyayı kavramakta 

zorlanılmaktadır. Dolayısıyla da zorlanılan ve tam anlamıyla kavranılamayan 

problemlere çözüm üretmekte ise yetersiz kalınmaktadır. Günümüz gençliğinin inanç 

krizlerine yol açan sorulara cevap üretemez hale gelmiş durumdayız. Özellikle Kelam 

alanında dönemin şartlarına uygun, gençliğin inanç krizlerine çare olabilecek yeni 

yöntemler geliştirilmesi, önceki kısır, mezhepsel tartışmalardan uzaklaşılması 

gerekmektedir. Ezberci, taklitçi eğitim anlayışı yerini bilgi üreten, düşünen, kendi inanç 

alanını savunabilen bir eğitim anlayışına bırakmalıdır. 

Çocuk ve gençlerimizle insani düzlemde, sevgi temelli bir din anlayışı geliştirmenin 

yollarını aramalıyız. Bunun için de yine geleneğimize odaklanmak çözüm olabilir. 

Anadolu’nun İslamlaşması sürecini incelediğimizde zengin bir tasavvuf kültürünün, 

İslamlaşmada etkin rol oynadığını görüyoruz. Bu İslamlaşmada sözden, kuru 

konuşmadan ziyade hal dilinin, sıcak ve sevgi dolu bir yaşam örnekliğinin sunulduğunu 

görüyoruz. İslam’ı sözden ziyade yaşantı olarak insanlara sunmanın bireyler üzerinde 

daha kalıcı bir etki bıraktığı gerçeği ortadadır. 

Günümüzde her evde, her bireyde internet, sosyal ağlar var ve herkes kendi sanal 

dünyasını oluşturuyor. Aynı ailede büyüyen kardeşler bile kendi oluşturdukları bu sanal 

dünya dolayısıyla farklı karakter, farklı din ve ahlak anlayışı ile yetişebiliyorlar. Bu post-

truth, metaverse olarak adlandırılan yeni dünyaya inancımızı, düşüncemizi nasıl ayak 

uyduracağız. Ebeveynler, çocukları ile dini zeminde uygun bir iletişim dili geliştiremiyor. 

Mevcut aile yapısı ile yeni dönemin gerçekleri uyuşmuyor.  

Aslında günümüzde, 19.-20. yüzyılda sanayi, teknoloji ve Batı fikirleri karşısında geriye 

düşen Müslümanların çaresizliğinin bir benzeri yaşanıyor. Fakat bu çaresizliği bu defa 

sadece Müslümanlar değil diğer tüm din mensupları yaşıyor. Mevcut din yapıları, yeni 

dil ve söylemleri hem anlamakta zorlanıyor hem de yeni bir dil geliştiremiyor. Biz yeni 

bir din dili geliştirmeden önce var olan gelişmeleri tüm detayları ile açıklığa 

kavuşturabilmeliyiz. Problemler tüm açıklığı ile ortaya konulursa, diğer bir çok alanda 

olduğu gibi, edebiyatın da etkin bir din dili geliştirilmesi noktasında oldukça önemli bir 

etkiye sahip olduğu görülecektir. Zira edebiyat, insanın ilgilendiği her konuyu 

işlemektedir. Toplumsal olaylar, olgular, değerler, kültürler doğrudan edebiyatla ilgilidir. 

Tüm bu gelenekler, edebiyat aracılığı ile aktarılır. Çünkü edebiyat toplumdan ve yazarın 

yaşadığı çevreden soyutlanamaz. Yazıldığı dönemin inanç, fikir, kültür, sanat, estetik ve 

değerlerini aktarır. İşte bu özellikleri en güzel şekilde aktaran eserlerden biri de “Gül 

Yetiştiren Adam” eseriyle Rasim Özdenören’dir. Özdenören yukarıda ifade ettiğimiz din 

dili krizlerini “Gül Yetiştiren Adam” eseri üzerinden anlatmaktadır.  

Gençler her dönemde olduğu gibi eserde de topluma yabancılaşmıştır. Ailesinin, 

toplumun değerlerini eleştirip, kendi öz kültürlerine oldukça yabancılaşmışlardır. Eserde 

Özdenören, modernleşmenin getirdiği inanç ve kültür krizi, yozlaşma, özünden 



70 

 

uzaklaşma, ahlaki çöküntü ile hesaplaşmayı ele almaktadır. Geleneksel-modern, milli-

yabancı, yerel-evrensel değerler üzerinden özünü koruma mücadelesi ile krizleri dini 

motifler üzerinden oldukça detaylı şekilde anlatmaktadır. Eserde, Gül Yetiştiren Adam 

karakteriyle bir taraftan toplumdaki gelenek ve modernin iç içe girip birbirleriyle olan 

çatışmaları gözlemlenirken, diğer taraftan eserin bir başka başat kahramanı Sitare 

üzerinden ise kültür ve dini öğretiler ile Batı’nın öğretilerinin yaşadığı çatışmadan söz 

edilmektedir. Aslında iki karakterde bu çatışmalar içerisinde kendi hayatlarında arayış 

içindedirler. Aradaki fark ise Gül Yetiştiren Adam evine kendini hapsederek bunu 

yapmakta, Sitare ise dışarıda, insanlar ve eşyalar arasında bu arayışı gerçekleştirmektedir.  

İnanç krizinin temelinde toplumsal çözülme yer almaktadır. Çözülmeye sebep olan şey 

ise toplum hayatında meydana gelen değişim, dejenere olma ve aslına yabancılaşmadır. 

Bu çözülme arttıkça gelenek-modern, eski-yeni çatışması da artmaktadır. Eserde inanç 

krizi tek yönlü değildir. İnanç krizi hem geleneksel yaşamda hem de modern yaşamda 

yaşanmaktadır. Bu açıdan krizin karşılaştırmalı olarak yapıldığı dikkati çekmektedir. 

İnanç krizini yaşayan Sitare, değişimi sadece inanç alanında değil, kültür, dil ve 

gelenekleri anlamında da yaşamaktadır. 

Bu çalışma ile Gül Yetiştiren Eser’i üzerinden, Tanzimatla başlayan, modern çağın 

doğurduğu sebeplerle de gittikçe artan bir düzlemde devam eden, çocuk ve gençler 

üzerinde etkisi gittikçe artan inanç krizi; çözüm önerileri, din dili ve edebiyat ilişkisi 

üzerinden analiz edilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Edebiyat, Din Eğitimi, Din Dili, Rasim Özdenören, Gül Yetiştiren 

Adam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

FIKHIN UHREVÎ SORUMLULUK VURGUSUNUN 

GENÇLERİN HELAL - HARAM BİLİNCİNE 

ULAŞMALARINA MUHTEMEL KATKILARI 

 

 

 

Doç. Dr. Mustafa TÜRKAN 

Pamukkale Üniversitesi  

 

 

 

ÖZET 

Fıkıh ilminin vazettiği kurallar, salt biçimsel ya da sadece toplum düzenini sağlamayı 

hedeflememekte; bunlarla birlikte tâbi olunduğunda mükelleften uhrevî mesuliyeti 

kaldırmayı da gaye edinmektedir. Bu durum fıkıhtaki her bir hükmün kaynağının ilahi 

irade olduğu kabulünden kaynaklanmaktadır. Fıkıh ile beşerî hukuk sistemlerinin 

düzenleme alanı, hüküm ve yaptırım unsurundaki farklara dikkat edildiğinde fıkhın 

ahirete taalluk eden yönü daha iyi anlaşılabilir.  Hukuk sadece beşerî ilişkilerin bir kısmını 

konu edinirken fıkhın; Allah-insan, insan-eşya ve insan-insan/toplum ilişkilerini de 

düzenlemesi, fıkıh ile hukuk arasındaki temel farklardan birisidir. Fıkıhta hükümler teklif 

açısından vücûb, nedb, ibâha, kerâhet ve hurmet biçiminde beşli taksime tabi tutulur.  

Vücûb bir fiilin yapılması, hurmet yapılmaması yönündeki emri; nedb bir fiilin yapılması, 

kerâhet yapılmaması şeklindeki tavsiyeyi; ibâha ise mükellefi ilgili olduğu davranış 

bakımından serbest bırakmayı ifade eder. Başka bir deyişle fıkıhta teklifi hükümler emir, 

tavsiye ve izin kategorilerinden oluşur. Hukukta ise hükümler, bir fiilin yapılmasını ya da 

yapılmamasını emir ve ilgili davranışın serbest bırakılması bakımından üçlü tasnife 

tâbidir. Bu da emir ve izin şeklinde iki kategoride değerlendirilebilir. Yani bir hukukî 

kuralın tavsiye edici (nedb ve kerâhe) niteliği yoktur. Dolayısıyla fıkıh beşerî hukuktan 

farklı olarak tavsiye edici hükümler barındırmaktadır. Bu durum fıkhın toplumsal düzenin 

ve insan ihtiyaçlarının sağlanmasıyla yetinmediğini, mükemmeli arama ve Müslümanları 

kemâle erdirme çabasında olduğunu gösterir. Öte yandan hukukî yaptırım sadece dünyevî 

bir yaptırım olduğu halde fıkhî yaptırımın hem dünyevî hem de uhrevî yönleri 

bulunmaktadır. Fıkhın çift kutuplu bu yönünün, Müslümanları sadece ibadetler gibi Allah 

haklarında değil, insanlarla ve doğayla ilişkilerinde, yetim mallarında, vakıf hukukunda, 



72 

 

kamu harcamalarında da hassasiyete sevk etmesi beklenir. Zira mükelleflerin amellerinin 

dünyevî sonuçları itibariyle sıhhat, fesad ve butlan gibi hükümleri bulunurken riayet 

edilmesi halinde sevabın kazanıldığı ihmaliyle de günaha girildiği vacip, mendup ve 

haram gibi hükümlerin taalluk ettiği uhrevî sonuçları da bulunmaktadır. 

Fıkıh eğitiminden geçen Müslüman bireyler, hukukun boşluklarından yararlanarak 

birtakım faydalar elde etseler de haksızlıkla edindikleri menfaatlerin karşılığında ahirette 

hesaba çekileceklerini bilirler. Bu durum Müslümanlarda insanlar arası ilişkiler 

bakımından şeklî şartlarla birlikte işin hakikatine de önem verilmesi gerektiği şuurunu 

oluşturur. Fıkhın bu yönü vicdanları terbiye ederek insanları iyiliğe sevk etmiş, dünyada 

yaptığı haksızlıkların karşılığını görmeyen ya da eksik görenlerin ahirette eksiksiz bir 

adâletle karşılaşacağını gönüllere yerleştirmiştir. Bu yönüyle fıkıh, vicdanlara da 

seslenerek adalet ve dürüstlük gibi evrensel değerlerin koruyuculuğunu üstlenmektedir. 

Dolayısıyla fıkhın yaptırımlarının sadece dünyada değil ahirette de bulunduğu inancı, 

mükellefleri sorumluluk bilincinde bulunmaya sevk ederek ölçülü bir hayat yaşamalarını 

sağlamakta ve İslam’ın oluşturmak istediği erdemli toplumun inşasına katkı 

sağlamaktadır. Ayrıca Müslümanların uğrayacakları haksızlıklar karşısında mutlak 

adaletin bir gün tahakkuk edeceğine olan inançları, onları rahatlatmakta ve ümitsizliğe 

kapılmalarını engelleyerek ahirete olan imanlarını pekiştirmektedir. Fıkhın bu özelliği de 

taşkınlıkların önlenmesi açısından kamu düzenine katkı sağlamaktadır. Böylece fıkhî 

hükümler Müslümanların hayatlarında denge oluşturmakta, sonuçta da dünya ve ahiret 

mutluluğunu yakalamalarına zemin hazırlamaktadır.  

İlk dini eğitimini ailede, peşinden cami ve okulda alan gençler, fıkhın ahirete vurgu yapan 

yönünü dikkate alarak yaşamlarını ona göre dizayn edip; işlerinde meşru dairede kalmaya 

özen gösterip helal ve haram bilincine ulaşabilirler. Nitekim asgari seviyede din eğitimi 

almış Müslüman bireylerin bu eğitimleri genellikle ilmihal seviyesinin ötesine 

geçmemektedir. Malum olduğu üzere sözü edilen eğitim daha ziyade itikad, ibadet ve 

helal-haram konularını kapsamaktadır. İşte Müslüman bir gençte uhrevî mesuliyet 

nedeniyle ibadetlerini eksiksiz yerine getirme ve helal-haram ölçülerine dikkat etme 

bilinci oluşuyorsa bunda almış olduğu ilk eğitimin yani ilmihal kültürünün etkisi yüksek 

olmalıdır. Bu durum da fıkhın ahiret vurgusunun Müslümanların helal-haram bilincine 

ulaşmalarında çok önemli bir paya sahip olduğuna işaret eder. Bu çalışmada fıkıh 

eğitiminin gençlerin helal-haram duyarlılığına sahip olmaları açısından muhtemel 

katkıları üzerinde durulacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Hukuk, Gençlik, Helal-Haram Bilinci, Uhrevî Sorumluluk.  

 

 



73 

 

OLGU SUNUMU EŞLİĞİNDE GENÇLİK DÖNEMİ İNANÇ 

KRİZİNİN PSİKOLOJİK KÖKENLERİNİN ANALİZİ 

 

 

 

Doç. Dr. Orhan GÜRSU                                     

Akdeniz Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Gelişim psikolojisi kaynaklarında ergenlik ve gençlik dönemleri; karmaşa, kimlik arayışı 

ve bunalımla karakterize edilen dönemlerdir. Hızlı teknolojik gelişmeler ve değer 

yargılarında ortaya çıkan köklü değişimler bu tabloyu daha da olumsuz hale 

getirebilmektedir. Gençlik döneminin yapısından kaynaklanan bu sorunlarla birlikte, 

günümüzde gittikçe artan depresyon, stres ve anksiyete gibi hastalıklarda dönem için ayrı 

bir risk unsuru oluşturmaktadır. Gencin dini meseleler ve diğer meselelerle ilgili bağımsız 

kararlar alma yeteneğinin geliştiği ve olgunlaştığı bu dönemde inanç, merkezi bir öneme 

sahip görünmektedir. Dini şüphe ve tereddütlerin en yoğun olduğu bu dönemlerde bir 

takım olumsuzluklar, popüler kültürün de etkisiyle bazen inanç krizleri şeklinde ortaya 

çıkabilmektedir. Genç bireyin içinde yaşadığı sosyal çevre aynı zamanda onun din ile 

ilişki tarzını da etkileyebilmektedir. Nitekim, dindar bir çevrede yetişen bir birey ile 

dindar olmayan bir çevrede yetişen bir birey arasında psikolojik sağlık göstergeleri 

açısından birtakım farklılıklar ortaya çıkabilmektedir.  

Son dönemlerde gerçekleştirilen bazı çalışmalarda olumsuz psikolojik sağlık göstergeleri 

ile başa çıkmada, dini inanç ve pratiklerin pozitif katkılarına yer verilmektedir. Öte 

yandan depresyon, otoriteryenlik, önyargı, sosyal patoloji, dogmatizm, inanç krizleri gibi 

olumsuz göstergeler ile din arasındaki ilişkiyi ortaya çıkarmak için yapılmış bazı 

araştırmalarda ise dinin algılanış tarzına bağlı olarak olumsuz etkisinin olabileceği de dile 

getirilmektedir. Bir başka deyişle Allport gibi araştırmacıların da ifade ettiği gibi dini 

yaşayış ve dini algılayış tarzına bağlı olarak ruhsal hastalıklar, inanç krizleri ve dindarlık 

arasındaki ilişki değişkenlik gösterebilmektedir.  

Araştırmanın amacı: Bu çalışma danışmanın deneyimleri üzerinden psikolojik 

danışmanlık sürecinde din ve maneviyatın inanç krizlerindeki rolünü ortaya çıkarmak 



74 

 

amacıyla yapılmıştır. Bu doğrultuda araştırmamızın amaçlarından biri, gençlik dönemi 

dini hayatı ve dinin genç birey üzerindeki olumlu veya olumsuz katkısını incelemektir. 

Son dönemlerde daha sık karşılaştığımız gençlik dönemi inanç krizlerinin izlerini takip 

edip modern psikoloji, nöropsikoloji ve din psikolojisi disiplinlerinin sunduğu verilerle 

gençlik dönemi inanç krizinin analizini yapmaktır.  

Araştırmanın Problemi: Bu araştırmada şu temel problemlerin cevabı aranacaktır:  

1. Psikolojik danışma yardımı alan ve inanç krizinden mustarip olan danışanlarda 

inanç krizinin temel nedenleri nelerdir? 

2. Din, inanç kökenli olumsuz ruhsal sağlık göstergeleri nasıl ve ne şekilde ortaya 

çıkmaktadır? 

3. Danışanlar, inanç krizleri ile başa çıkmada ne tür araçlar kullanılmaktadır? 

4. İnanç krizinin çözümünde manevi danışmanlık etkili midir?  

Araştırmanın Modeli: Akademisyen ve aynı zamanda psikolojik danışman olan 

araştırmacı ile yapılan görüşmelerden elde edilen verileri incelemek için nitel araştırma 

yönteminde yer alan fenomenolojik (olgubilim) desen kullanılmıştır. Felsefe ve 

psikolojide sıklıkla yer alan olgu bilim deseninde, farkında olduğumuz ancak 

derinlemesine ve ayrıntılı bir anlayışa sahip olmadığımız olguların bireylerin veya bir 

grubun yaşadığı deneyimleri açısından tanımlanması söz konusudur (Şimşek, Yıldırım, 

2013). Danışanların karşılaştıkları inanç merkezli sorunlar ve bazen bu sorunlar 

karşısında buldukları çözüm yollarını ya da bunalımlarını onların deneyimlerine dayalı 

olarak açıklamaya çalışan bu araştırmada olgu bilim deseni tercih edilmiştir.  Bu sunumda 

inanç krizlerinin nedenleri üzerinde durulacak ve nöropsikolojiye göre analizi 

yapılacaktır.  

Araştırmanın Çalışma Grubu: Olgu bilim araştırmalarında başlıca veri toplama aracı 

görüşme yöntemidir. Olgulara ilişkin yaşantıları ve anlamları ortaya çıkarmak için 

görüşmenin araştırmacılara sunduğu etkileşim, esneklik ve sondalar yoluyla irdeleme 

özelliklerinin kullanılması gerekir (Yıldırım ve Şimşek, 2013: 80). Olgu bilim deseninde 

gerçekleşen bu araştırmanın verileri araştırmacının 2021-2022 yılları arasında görüşmeye 

aldığı üç ayrı olgu (vaka) sunumu üzerinden inanç krizinin temelleri irdelenecektir. 

Araştırmanın Verileri ve Verilerin Toplanması: Danışanlara öncelikle araştırmanın amacı 

hakkında bilgi verilmiş ve görüşmelerin ses kayıt cihazıyla kaydedileceği belirtilerek izin 

alınmıştır. Bu doğrultuda araştırmaya dahil edilen danışanların kişisel bilgileri gizli 

tutulmuş, onları tanıtıcı meslek, yaş, yaşanılan yer gibi bilgiler değiştirilmiş ve her birine 

kod verilmiştir. Danışanlara görüşme öncesi bilgilendirici onam formu sunulmuş ve 

danışma süreci hakkında bilgi verilmiştir. Danışanlara ait bilgilerin bu çalışmada 

kullanılabilmesi için izinleri alınmış, onları tanıtıcı bilgilerin değiştirileceği anlatılmış ve 



75 

 

gizlilik ilkesine uyulacağı noktasında güvence verilmiştir. Ayrıca analizlerden doğrudan 

alıntılar yapılacağı, alıntı yapılan katılımcının ismi verilmeden kodlar kullanılarak (Olgu 

1, Olgu 2, Olgu 3) yer alacağı açıklanmıştır. 

Araştırma Bulguları: Araştırmada elde edilen bulgulara göre; din ya da maneviyat 

hastalığın, inanç krizinin bizatihi asıl nedeni olabildiği gibi yanlış din eğitiminin bir 

neticesi şeklinde de tezahür edebilmektedir. İki danışanda inanç krizinin temelinde yanlış 

din eğitimi ve bilgisi olduğu tespit edilmiştir. Diğer danışanda ise ilkel benlik arzularının 

şekil değiştirerek dini inanca atfedildiği ve neticede istenmeyen bir inanç krizinin ortaya 

çıktığı belirlenmiştir. Öte yandan bireyin ilkel benliğinden kaynaklanan sorunların dine, 

maneviyata atfedilerek bir inanç krizine dönüşmesi verileri nöropsikoloji bilgileri ile 

analiz edilmiştir. Elde edilen bu veriler tartışma sürecine dahil edilecektir. Son olarak 

inanç krizinin çözümünde yine dinin nasıl etkili olabileceği bilgisine yer verilecektir. 

Sonuç: Din ya da inanç fenomeni iki ucu keskin kılıç gibidir. Nasıl ve ne amaçla 

kullanıldığına bağlı olarak ruh sağlığı göstergelerini olumlu hale getirmede yardımcı 

olabildiği gibi ruhsal hastalığın ortaya çıkmasında ana etken de olabilmektedir. Bu 

nedenle din eğitiminin gelişim dönemleri boyunca nasıl verilmesi gerektiği önem 

taşımaktadır. Ayrıca manevi danışmanlığın inanç krizinin çözümünde etkin bir role sahip 

olduğu görülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Gençlik, Nöropsikoloji, Psikolojik Danışma, İnanç 

Krizi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

BİLİMSEL GELİŞMELER VE TEOLOJİK YANSIMALARI  

 

 

Doç. Dr. Sait KAR                                   

Ordu Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Hasan TANRIVERDİ                                

Ordu Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Doğayı ve bizzat kendisini inceleme konusu yapabilme yeteneğine sahip olan insan, 

doğanın gizemini keşfettikçe bu gizemin asıl kaynağını araştırmaya yönelmiştir. Doğanın 

menşeine dair ilk felsefi çıkarımlarda, doğanın kaynağının yine doğa olduğu, yani 

doğanın olgulardan hareketle açıklanmasının gerekliliği üzerinde durulurken daha 

sonraki süreçte doğaüstü güçlerle açıklama eğilimi öne çıkmıştır. Özellikle 17. yüzyılda 

Batı dünyasında bilim devriminin yaşanmasını takip eden süreçte, doğanın kaynağının ne 

olduğuna yönelik yapılan bilimsel araştırmalar neticesinde, bazı önemli keşiflerden söz 

edilmeye başlanmıştır. Evrim teorisini, büyük patlama teorisini ve entropi yasasını bu 

buluşlar arasında en dikkat çekici olanları olarak zikredebiliriz. Bilimsel keşifler, tarih 

boyunca önemli paradigma değişimlerini beraberinde getirdiklerinden söz konusu 

keşifler de doğanın ve canlı türlerinin kaynağı ile ilgili görüşlerde değişime yol açmıştır. 

Nasıl ki; Kopernik ve Galileo tarafından savunulan güneş merkezli evren modeli, 

Aristoteles-Batlamyus tarafından geliştirilen dünya merkezli evren anlayışında değişime 

yol açtı ise evrim teorisi de insanın doğadaki konumu, onun doğanın sıradan bir parçası 

mı olduğu, yoksa özel bir konuma mı sahip olduğu, âlemin ve oradaki diğer varlıkların 

kendi varlığı için uygun tarzda mı düzenlendiği yoksa onun mu kendini doğaya uyarladığı 

tartışmaların da yeni yaklaşımları beraberinde getirmiştir.  

İnsanın Tanrı tarafından özel olarak yaratıldığı ve diğer türlerin onun hizmetine 

sunulduğu şeklindeki klasik yaratılış doktrini yerine insanın da sıradan canlı olarak 

ekosistemin bir parçası olduğu, kör evrim sürecinin sonucu olarak doğal seçilim ile ortaya 

çıktığı fikri güçlü savunucular bulmaya başlamıştır. Bu yeni gelişme sonucunda teist 

düşünürler kutsal kitaplarda özellikle yaratılışla ilgili yer alan ifadeleri, bilimsel buluşlar 



77 

 

doğrultusunda yeniden yorumlamaya çalışmışlardır. Zira geleneksel fikirlerle yapılmaya 

çalışılan açıklamaların bilimsel ve teknolojik gelişmelerin yoğun bir şekilde etkisi altına 

aldığı gençler tarafından anlaşılamaz/akli verilerle temellendirilmez olarak 

değerlendirilmesi, geleneksel dini açıklamalara karşı tepkisel yaklaşımların artmasına 

sebep olmuştur. Bu hakikatin, her geçen gün herhangi bir dini açıklamaya karşı tepkisel 

yaklaşım gösteren genç dimağların artmasına sebep olduğunu söylemek yanlış olmasa 

gerektir. Bu gelişmelerin beraberinde deizm, ateizm ve yeni ateizm gibi akımların 

günümüz gençleri arasında yeniden gündeme gelmesine de katkı sağladığı bilinen bir 

gerçektir. Zira bilimsel ve teknolojik gelişmeler, bu gelişmeleri gerçekleştiren kültürlerin 

kendi argümanlarının yayılması hususunda önemli bir araç olarak kullanılmaktadır.  

Nitekim, bilim ve teknoloji alanında gelişmeleri sevk ve idare eden toplumların, diğer 

toplumlara sadece bilimsel buluşlarını değil, bunun yanında kendi dünya görüşlerini, 

kültürel ve toplumsal değerlerini de transfer ettikleri bilinen bir hakikattir. Bu da özellikle 

geri kalan toplumlar ve onların genç nesilleri üzerinde, kendi öz değerlerinden uzaklaşma 

ve bunalıma girme gibi olumsuz etkilerin yaşanmasına sebebiyet vermektedir. Müslüman 

toplumların da böyle bir sıkıntı ile karşı karşıya oldukları, nadir bazı gelişmeler dışında 

genellikle olumsuz örneklerle anıldıkları aşikardır. Zira günümüzde İslam dünyası, bilim 

ve teknolojinin üreteni ve yöneteni değil de tüketicisi ve gelişmiş toplumların açık pazarı 

haline gelmiş olması bu etkinin boyutunu arttırmaktadır. Ayrıca bir yandan İslam 

toplumlarının bilimsel gelişmelerden uzak kalarak gelişmesini istemeyen hakim 

kültürlerin, bu gelişmeleri kullanarak geri kalmışlığın sebebinin bizatihi İslam dininin 

kendisi olduğunu iddia etmeleri, öte yandan da İslam toplumları içerisinde geleneksel 

yaklaşımlara katı bir şekilde bağlanarak yeniliklere kapılarını ve zihinlerini kapatan 

kurumların ve yapıların olmasının, bilim ve teknoloji çağına doğmuş gençler arasında 

genelde dine ve özelde de İslam’a karşı tutumların gelişmesine sebebiyet verdiği de 

bilinen bir gerçektir.  

Bu itibarla bilimsel verilerinden hareketle, insanın doğada nasıl bir konuma sahip 

olduğunun ortaya konulması, İslâm’ın din-bilim ilişkisine nasıl bir perspektif sunduğunun 

belirlenmesi önem arz etmektedir. Bu yapılırken hem geleneksel bilgilerden hem de 

bilimsel gelişmelerden faydalanılarak geliştirilecek fikirlerin, genç dimağların algılarında 

olumlu etkiler yapacağı kanaatindeyiz. Bu nedenle biz, bu çalışmamızda bir yandan İslâm 

açısından din-bilim ilişkisinin nasıl anlaşıldığını veya anlaşılması gerektiğini öte yandan 

da insanın doğada nasıl bir konuma sahip olduğunu ortaya koymaya çalışacağız. 

Anahtar Kelimeler: Din Felsefesi, Bilim, Din, Deizm, Gençlik  

 

 



78 

 

GENÇLİK DÖNEMİ PROBLEMLERİ KARŞISINDA DİN 

EĞİTİMİNİN YERİ 

 

 

 

Doç. Dr. Salih AYBEY                                    

Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Gençlik ve problemleri, güncelliğini her zaman koruyan konulardan biridir. Günümüzde 

modernitenin meydana getirdiği sosyal, kültürel ve psikolojik sorunlar, toplumla birlikte 

gençliğe de olumsuz yansımaktadır. Bu nedenle insan hayatının her yaş ve her döneminde 

verilen eğitim önemli olmakla birlikte, insanın çevresiyle etkileşime en açık olduğu 

dönemler olması nedeniyle gençlik yılları eğitimde ayrı bir önem arz eder. Zira gençlik 

çağı olarak adlandırılan dönem, insan hayatının en önemli, en kritik ve en sorunlu 

dönemidir. Zira genç insan; fizyolojik, ruhsal, duygusal, eğitim ve öğretim, edep ve ahlak, 

kültür ve alışkanlık bakımından gelişim, değişim ve etkileşim sürecindedir. Ne var ki, 

toplumun en duyarlı, dinamik ve yeniliklere açık kesimi olan, aynı zamanda sosyal ve 

kültürel değişme-gelişme sürecini en yoğun bir şekilde yaşayan gençliğin çok boyutlu ve 

karmaşık sorunlarının olduğu bir gerçektir. Gençliğin bu sorunlarının önemli bir kısmını 

da dini konular oluşturmaktadır. İnsan hayatının en bunalımlı ve değişken dönemi olan 

gençlik çağı, aynı zamanda dine karşı ilginin en fazla yoğunlaştığı ve bu yüzden de dini 

sorunların en fazla arttığı bir dönemdir.  

Ülkemizde gençlik sorunları üzerine yapılan araştırmalar, zaman içerisinde gençlerin 

özellikleri ve sorunlarının Türkiye ve dünyanın sosyo-kültürel ve ekonomik değişim 

sürecine göre değiştiğini,  gençlerin sorunları oldukça çok olmakla birlikte, yıllar 

içerisinde farklılıklar gösterdiğini ortaya koymaktadır. Son yıllarda yapılan hemen hemen 

bütün araştırmalarda ise, problemler arasında daha üst sıralarda yer almaya başlayan 

günümüz gençliğinin sorunları arasında kişilik problemleri, çevrenin ve arkadaş 

çevresinin yol açtığı problemler, psiko-sosyal problemler, iletişim ve medyanın yol açtığı 

problemler, eğitim-öğretim problemleri ve inanç/manevi problemlerinin olduğu 

görülmektedir. Öyle ki günümüzde pek çok toplum, sorunlarının farkında olan, bunlara 



79 

 

gerçekçi çözüm yolları geliştirebilen, toplumun diğer bireyleriyle sağlıklı ve uyumlu 

ilişkiler kurarak hayatını devam ettirebilen bir gençlik yetiştirmeyi hedeflemektedir. 

Birçok ülkede olduğu gibi, ülkemizde de gençlerin sağlıklı ve başarılı bir şekilde 

yetiştirilmesi ve hayata hazırlanması her geçen gün artan bir önem kazanmaktadır. 

Din, insanlık tarihi boyunca sosyal hayatın merkezinde yer almış ve insanoğlunun 

ilgilendiği en temel konulardan biri olmuştur. Dinin kişi üzerindeki etkileri göz önünde 

bulundurulduğunda, insanın dünya ve ahiret mutluluğunu amaçladığı, bireyin içine 

düştüğü inanç, manevi sıkıntı ve huzursuzluk gibi problemlere çözüm sunabilmek veya 

asgari bir seviyeye indirebilmek için önemli bir yere sahip olduğu görülecektir. Bu 

nedenle bir taraftan dinin temel kaynaklarını, diğer taraftan da insanı konu alan bilim 

dallarıyla ilişkili olan din eğitiminin, değişik mekân ve kurumlarda yaygın ve örgün 

olarak ideal şartlarda gerçekleşmesi oldukça önem arz etmektedir. Özellikle çocukluk ve 

gençlik yıllarında alınan din eğitiminin birey üzerinde olumlu tesirler bıraktığı bugün 

artık bilinen bir gerçektir. Bu nedenle genelde terbiyevi bir fonksiyonu icra eden din 

eğitiminin, arzu edilen düzeyde çocukluk ve gençlik dönemlerinde verilmesi, hayatın 

diğer dönemlerinde bireyin sağlam ve tutarlı bir kişilik kazanmasına ve ahlaki 

gelişimlerine katkıda bulunacaktır. 

İnsanı kuşatan din eğitimi, bireyin düşünce ve davranışlarını belirlemede başarılı rol 

oynamaktadır. Bu bağlamda din eğitimi, insanlara yön veren, ahlaki yönde geliştiren,  en 

sıkı nizamlardan daha kuvvetli bir şekilde kişiyi içten kuşatan, kucaklayan ve yönlendiren 

bir disiplindir. Bu nedenle din eğitimin eksik kalması veya hiç olmaması birey ve toplum 

açısından ciddi problemlere yol açabilir. Zira insan içtimai varlık olmakla birlikte, onun 

bir de iç dünyası vardır. Yalnızlık, çaresizlik, korkular, kederler, hastalıklar, kayıplar, 

musibet ve felâketler karşısında ona ümit, teselli ve güven sağlayan en çok sığınak olan 

din ve onun eğitimin verdiği mesajlar olmuştur. Ayrıca din eğitimi insanın Allah’a 

itaatini, ana-babaya, büyüklere, devlete, millete saygı ve bağlılığını, küçüklere sevgi, 

canlılara ilgi ve sempati gibi ahlaki duygularını geliştirdiği, görev bilincini güçlendirdiği 

bir eğitim faaliyetidir. 

İnanma, insanın yaratılışında var olan fıtri bir duygudur. Bu duyguyu doğru bilgilerle ve 

sağlıklı yöntemlerle geliştirmek önemlidir. Aksi halde insanların doğru yoldan ayrılarak 

başka varlıklara kulluk etme arayışına girebildikleri ve dinle karıştırılmış asılsız inançlara 

ilgi duyabildikleri görülmektedir. İnsanların cehaletinden beslenen dini duygu 

istismarının önlenmesinde de en büyük etken yine din eğitimidir. Kısacası din eğitimi 

olmadan dinin doğru öğrenilmesi, gönderiliş amacına uygun olarak anlaşılıp yaşanması 

mümkün değildir. Din eğitiminin talep ve ihtiyaçları doğrultusunda toplumun tamamına 

verilmesi elzemdir. Çünkü din, kültürün en önemli ögelerinden biridir. Hiç kuşkusuz 

ülkenin geleceğine yön verecek olan üniversite öğrencileri de din eğitimine bu bağlamda 

muhtaçtır. Aksi halde toplumun dininden, kültüründen ve değerlerinden bîhaber bir nesil 

ortaya çıkar. Bu ihtiyacı giderme görevi ise devletin en doğal vazifesidir. 



80 

 

İşte bu çalışmada alan araştırması yoluyla Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi’nde 

2020-2021 eğitim öğretim döneminde eğitim hayatına devam eden 490 öğrencinin/gencin 

verdikleri cevaplardan hareketle gençlerin güncel problemlerinin neler olduğu tespit 

edilmeye çalışılacaktır. Gençlerin tespit edilen bu problemlerin çözümünde ise din 

eğitiminin etkisi ve yeri ortaya çıkarılmaya çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Gençlik Dönemi Problemleri, Din, Din Eğitimi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 

 

GÜNCEL DİN DIŞI AKIMLARA YÖNELMENİN 

ENGELLENMESİNDE HADİSLERİN ROLÜ 

 

 

Doç. Dr. Uğur ERMAN                                  

Siirt Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsanlığın son yüzyılda küreselleşme, dînî, ekonomik, askeri, ictimâî alanlarda karşı 

karşıya kaldığı hızlı gelişim ve değişimler onun yaşantısını farklı alanlara yöneltmiştir. 

Bu hızlı gelişim ve değişimler onun yaşadığı ilişki biçimlerini, inanç sistemlerini bu 

çerçevede aile, hukuk, siyaset, ahlak gibi toplumun temel yapı taşlarını oluşturan olguları 

da derinden etkilemiş ve insanoğluna geleneksel yaşamdan farklı bir hayat tarzı 

sunmuştur. Özellikle modernleşme ile birlikte dinin halk üzerindeki tekelci konumu 

değişmiş, böylece geleneksel din anlayışıyla mündemiç olan toplumun dini her halükarda 

ön planda tutan alışkanlığını farklı yönlere çevirmiştir. Bu anlamda insanoğlu, kendi 

kutsalı olan dine yabancılaşmış ve din dışı farklı alanlara yönelmiştir.  

Toplumsal alanda yaşanan hızlı değişimler beşeri ilişkileri zayıflatmış ve dinin geleneksel 

çoğulcu anlayışı yerini subjektifleşen bir din anlayışına bırakmıştır. Son yüzyılda özelikle 

son yıllarda modern dünyada yaşanan belirsizlikler ve insanlığın anlam veremediği bir 

takım olgular dine karşı yeni bir eğilimi beraberinde getirmiştir. İnsanoğlu yaşadığı fizik 

dünyada anlamlandıramadığı metafizik âlemi somutlaştırma gayreti içerisine girmiş, 

metafizik âlemi somutlaştırma gayreti yeni inanç eğilimlerini doğurmuştur. Bu inanç 

eğilimleri ya dînî metinleri yanlış veya aşırı yorumlama ya da metafizik âlem ile fizik 

âlemi bağdaştıramamaya karşı tepkisel bir tezahür olarak insanın inanç dünyasında yerini 

almıştır. İctimâî hayatta yaşanan dînî ve kültürel yozlaşmalar bireyin kendi dinine 

yabancılaşmasına, inanç krizlerine ve bireyi kimlik bunalımına bağlı maneviyat 

arayışlarına sürüklemiştir. Toplum içinde gittikçe yaygınlaşan din dışı inanç eğilimleri 

müntesiplerinin sağlık, bilim, ruh, dînî eğilim, üretim, tüketim, ibadet anlayışı gibi birçok 

alanına müdahil olmuştur. İnsanlık sekülerleşme ile birlikte küçük bir âleme sığdırılmak 

istendiğinden dünyanın herhangi bir yerinde ortaya çıkan inanç eğilimi diğer dünya 

halklarını da etkilemiştir. Bu çerçevede dünyanın farklı yerlerinde türeyen din dışı inanç 

eğilimleri İslâm toplumunda da kendini göstermeye başlamıştır.   



82 

 

Son dönemlerde dünyada yaşanan gelişmeler, gelenek-görenek ve dînî anlayışları 

sorgulayan, geleneksel dînî loncaları ideolojik bir hale büründüren ve sadece kendini hak 

ve doğru yolda olduğunu iddia eden, aynı din müntesibi olmasına rağmen birbirini 

acımasızca eleştiren, aynı din içinde farklı düşünen yeni inanç akımlarının zuhuruna 

sebep olmuştur. Toplum içinde yaşanan dînî gruplaşmalar kendi inanç eğilimini korumak 

için dînî ritüelleri kendine kalkan edinmiştir. Taraftar toplama adına dînî metinleri kendi 

görüşleri doğrultusunda yorumlamaya kalkışmış, dinin rol model olacak şahıslarını yanlış 

tevillerle kendi ideolojisinin hizmetine sunmuştur. Bu hareketler zamanla geniş halk 

kitlelerine ulaşmış, din konusunda önder olabilecek bireyleri de kullanarak taraftar 

sayısını hızla artırmıştır.  Bu gurupların bir kısmı geleneksel dînî kurumları referans 

göstererek modern dünyada yaşanan gelişmelere gözlerini kapatmış, kendi içinde 

oluşturduğu ideolojiye göre modern dünyayı eleştirmiştir. Dînî inanç eğilimi içinde 

olmaması gereken, bireyin uhrevî mutluluğunu temin etmesi gerekirken bireyin din ve 

dünyasına yönelik bireysel ihtiyaçları karşılamamış ve müntesiplerine bu konuda rol 

model olmayı başaramamıştır.  Batı dünyasında yaşanan yeni dini inanç eğilimleri 

Müslümanların gelenekselci din anlayışını yakından etkilemiş, dini geleneksel ve 

kurumsal formundan soyutlayarak müntesiplerini sübjektif dînî davranışlar ve eğilimler 

geliştirmeye sevk etmiştir. 

Geleneksel din anlayışının temelinde yer alan Allah’a (c.c.) ve Allah’ın dinini insanlara 

öğretmek için gönderdiği peygamberlere iman etme yer almasına rağmen, asrın insanı her 

alana hakim olan madde ve meta, dinin önüne geçmiş bilim ve akıl,  geçmişten çok farklı 

bir yaşam biçiminin gerekliliği, geleneksel dinamik bir din kurumu yerine kendine özgü 

ve her istediğine cevap verebilecek bir dînî anlayış istemektedir. Diğer bir deyişle 

günümüzde insan kendini sınırlayacak, hayatına müdahale edecek, yaşam tarzına hâkim 

olacak dinamik bir dînî kurum istememektedir. Adeta dinde inanç esası olan “öteki” 

kavramını “dünyadaki” kavramına çevirmiş, yaşam tarzını dünyevî amaçlar 

doğrultusunda inşa etmeye çalışmış, ölüm ve ötesi hayata ait farkındalıkların temelini 

zayıflatmış ve hayatı din olgusundan koparmaya çalışmıştır.  

Batı dünyasında ortaya çıkan zararlı inanç eğilimleri görsel- işitsel medya ve internet 

aracılığıyla yayılmaya başlamış, son zamanlarda gençlerimizin Allah’a (c.c.) ve Resulüne 

(a.s.) olan imanını derinden yaralamıştır. Batıda tarihsel süreç içerisinde ortaya çıkan ve 

dinin inanç esaslarını kendine özgü din anlayışına çeviren inanç sistemleri 

küreselleşmenin de tesiriyle daha geniş bir toplumsal alana yayılmasına fırsat tanımıştır. 

Gençlerimizin modernleşen dünyanın getirdiği değişimlere hızla adapte olmaya çalışması 

ve bunun neticesinde zuhur eden dünyevileşme eğilimi, din mümessili konumunda olan 

önderlerin dini temsil etme sorunu, tevhîd inancını bozan inanç akımlarının gençlerin 

imanı üzerinde olan tahribatı, dînî nasların bazı kesimler tarafından istismar edilmesi, 

kötülük problemi, kader, irade gibi insanın tam olarak tanımlayamayacağı dînî olgular, 

temel dînî bilgilerin profesyonel bir şekilde aktarılamaması, kadının islâm dinindeki 



83 

 

konumunun belirlenememesi, din eğitimindeki pedagojik eksiklikler, bilim ve dinin 

birbirinden farklı olduğu telkinleri gibi saiklerle gençlerimizin İslâm dini ile örtüşmeyen 

ateizm, deizm, materyalizm, hümanizm, pozitivizm ve mehdilik, mesihlik, reformist, 

hermetik, ihyacı, mezhepçi, devrimci, kurtuluşçu temelli inanç eğilimlerine meylettiği 

görülmektedir.  

Bu itibarla bu çalışma son zamanlarda gençler arasında yaşanan din dışı inanç 

eğilimlerinin ve bu anlamda oluşan yeni hareketlerin bireyleri ne denli etkilediğini, bu 

etkilenmede dinin asıl kaynağından biri olan hadislerin konumunun ne olduğu, dinin emir 

ve yasaklarının bildirilmesinde esas rolü olan hadislerin gençlerimiz üzerinde oldukça 

etkisi olan din dışı inanç eğilimlerini engellemede ne kadar etkili olduğunu, gençlerimizi 

inanç ve değerlerden uzaklaştıran sebeplerin ortadan kaldırılmasında hadislerin ne denli 

rol oynadığını, böylece dinin kurumsal yapısının ne denli öneme haiz olduğunu tespit 

etmeyi amaçlamaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Hadis, Din, Dînî inanç, Dînî eğilim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

 

GÜNÜMÜZ GENÇLERİNİN DİNE BAKIŞI: 

DIŞLAYICILIK VE ÇOĞULCULUK BAĞLAMINDA 

TECRÜBİ BİR ARAŞTIRMA 

 

 

Doç. Dr. Yahya TURAN 

Bandırma Onyedi Eylül Üniversitesi  

 

Doç. Dr. Sait KAR 

Ordu Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsanların duygu, düşünce ve davranışları üzerinde belirleyici ve yönlendirici bir etkiye 

sahip olan din insanlık tarihi boyunca toplumsal hayatta varlığını sürdürmüştür. İnsanlık 

tarihi incelendiğinde her topluluğun bir dini olduğu gibi, bir tarih kesitinde birden çok 

dine inanan topluluklar da olmuştur. Bir din, yapısı gereği belli bir düşünce veya inancı 

kabul etmeyi, iman etmeyi, belli bir inanca bağlanmayı gerektirirken diğer taraftan başka 

düşünceleri, inanç sistemlerini de reddetmeyi gerektirmektedir. Dinin yapısı içerisinde 

tek kurtuluşun kendisi olduğu iddiası bulunmaktadır. Dinlerin özünde var olan bu yapı, 

farklı dinlere inanan topluluklar arasında savaşlara ve tartışmalara neden olmuştur. Bu 

çerçevede din felsefesi alanında da kurtuluşun nasıl olacağı dışlayıcılık, kapsayıcılık ve 

çoğulculuk kavramları ile ifade edilerek tartışma zeminine taşınmıştır.  

Dışlayıcı yaklaşım, kimlerin kurtuluşa ereceği, kurtuluşun nasıl ve hangi ölçüte göre 

olacağı sorusuna cevapta tek bir dini esas almaktadır. Dini kapsayıcılık ise, dini 

dışlayıcılık ve dini çoğulculuğun ortasında bir yere denk gelmektedir. Bir taraftan belli 

bir dinin öğretilerinin esas olduğunu ve nihai kurtuluşun bu dinin öğretilerine uymakla 

olacağını kabul ederken, diğer taraftan da Tanrının lütfunun her şeyi kuşattığını, Tanrının 

kullarını kurtuluşa erdirmek için kendisini çeşitli dinlerde vahyedebileceğini ve diğer 

dinler aracılığıyla da Tanrının kullarını kurtuluşa erdirebileceğini kabul eder. Dini 

çoğulculuk ise, insanı kurtuluşa erdirmek için hiçbir dinin biricik ve normatif konumda 



85 

 

olmadığını, bütün dinlerin insanı ilahi gerçeğe götürme ve kurtuluşa erdirme bakımından 

aynı hükümde olduğunu kabul eden görüştür. 

Her ne kadar dinler yapıları ve özleri gereği dışlayıcı bir yaklaşıma sahip olsalar da farklı 

dinlerin yaşandığı günümüzde, iletişim ortamlarının artması, farklı dinleri ve din 

mensuplarını tanıma, farklı kültürden kişilerle iletişime girme, insanlık adına fayda üreten 

bir kısım icatların farklı din mensupları tarafından insanlık hizmetine sunulması gibi 

birçok etken dışlayıcı tutumun tartışılmasına yol açmıştır. Yapılan sosyal psikolojik bir 

araştırmada, tanımadığı, başka milletten insanlara önyargı besleyen çocuklara, diğer 

toplulukların videoları izletildiğinde önyargının ortadan kalktığı tespit edilmiştir. Bu 

sebeple, yıllarca kendi kültürü içerisinde tek gerçeklik olarak anlatılan dini öğretiler, 

farklı din mensupları ile karşılaşma ve iletişime geçilme durumunda değişime 

uğrayabilecektir. 

Felsefe, toplumun ne düşündüğünden çok doğrunun hangisi olduğunu spekülatif yollarla 

ortaya koymaya çalışan bir bilimdir. Bu çerçevede dışlayıcılık, kapsayıcılık ve 

çoğulculuk özelinde değerlendirilecek olursa felsefe, toplumun farklı din ve din 

mensupları ile tanışması ve diğer din mensuplarından hangilerinin kurtuluşa ereceği gibi 

konulardaki düşüncelerinden öte, dinin temel argümanları çerçevesinde kimin kurtuluşa 

ereceği ile ilgilenmektedir. Bu yönüyle, din felsefesinin konusu içerisine giren bu konuda 

ortaya konulan spekülasyonlar acaba toplum nezdinde ne kadar anlaşılmakta ve ne 

derecede toplumun inanışlarına etki etmektedir. Bu bildiri temel olarak böyle bir sonucu 

anket yöntemi ile ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bununla birlikte, sadece kendi dini 

argümanları ile yetiştirilen bireylerin farklı dini argümanlarla karşılaştığında, kendi 

inançlarını savunamaması nedeniyle şüpheye düşmesi söz konusudur. Sosyal psikolojik 

araştırmalarda, tek yönlü bilgi ile yetiştirilen bireylerin, karşıt fikirlerle karşılaştığında, 

kendi fikrini savunamadığında karşıt propagandaya inanma eğilimlerinin artığını ortaya 

koymaktadır. Bu çerçevede, aynı zamanda bu bildiri, Türk toplumunun dışlayıcılık ve 

çoğulculuk konusundaki bakış açılarını tespit ve tasvir etmeyi, buna bağlı olarak din 

eğitimi alanında öğretim programlarının geliştirilmesine katkı sunmayı amaçlamaktadır. 

Ayrıca gençler üzerinde yürütülmesi hedeflenen bu araştırmanın diğer bir amacı ise, 

günümüz Müslüman gençlerinin dinin dışlayıcılık ve çoğulculuk çerçevesindeki 

inanışlarını tasvir ve tespit etmek, buna bağlı olarak da günümüz gençlerinin dini 

yaklaşımlarını anlamaktır. Bunlara ilaveten bu bildirinin diğer amaçlarında biri de 

felsefecileri tecrübi metotlarla tanıştırmak, felsefi konularda toplumsal bakış açısının da 

tartışmalara aktarılmasına olanak sağlamaktır.  

Bu araştırma tarama modelinde anket tekniği kullanılarak hazırlanacaktır. Bu araştırmada 

kullanılmak üzere bir dışlayıcılık ve çoğulculuk olmak üzere iki alt boyuttan oluşan ve 

her bir alt boyutta on ifadenin bulunduğu bir ölçek geliştirilecektir. Ölçeğin öncelikle 

geçerlik ve güvenirlik analizleri yapılacak, ardından elde edilen bulgular sosyal psikoloji 

ve din psikolojisi kuramları bağlamında tartışılacaktır. Online olarak hazırlanması 



86 

 

planlanan anket formu Üniversitelerin farklı fakültelerinde öğrenim gören yaklaşık 350 

öğrenciye ulaştırılması hedeflenmektedir.  

Bu araştırmanın neticesinde elde edilen bulgular çerçevesinde, genç bireylerin dışlayıcılık 

ve çoğulculuk konusundaki görüşleri tespit ve tasvir edilecektir. Ayrıca aşağıdaki 

hipotezler de test edilecektir: 

H1. Kadınlar erkeklere nazaran daha dışlayıcı tutumlara sahiptir. 

H2. Yaş arttıkça çoğulculuk yönündeki inanışlar artarken, dışlayıcılık yönündeki 

inanışlar azalacaktır.  

H2. İlahiyat eğitimi alan öğrenciler, diğer öğrencilere nazaran daha dışlayıcı inanışlara 

sahiptir.  

H3. Öğrenim görülen lise ve fakülte/bölüm, dışlayıcılık ve çoğulculuk alt boyutlarında 

farka yol açmaktadır.  

Sonuç olarak her ne kadar din felsefesinde dışlayıcılık bütün dinlerin özünde bulunan bir 

temel inanış olarak görülmesine rağmen günümüzde gençlerin iletişim araçlarını yaygın 

olarak kullanması, farklı din ve topluluklardan kişilerle tanışma imkanı bulması, sanal 

mecralarda bu konularda çeşitli argümanlarla ve propagandalarla karşılaşması neticesinde 

gençlerin inanışlarının çoğulculuk yönünde farklılaştığı gözlemlenmektedir. Bu araştırma 

sonuç olarak gençlerin diğer din ve din mensuplarına bakış açılarının ne şekilde olduğuna 

ışık tutacak, gençlerin penceresinden İslam dinin temel inanışlarının nasıl görüldüğü 

konusunda fikir verecektir. 

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Dışlayıcılık, Çoğulculuk, Dine Bakış, Gençler 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 

 

 التمظهر الديني للإنسان المؤلل

 

 

 .Doç. Drعبد الكريم بليل 
 جامعة الشاذلي بن جديد

 

 

 

 

 الملخص
وتغييرات اجتماعية داخل الثقافة الصناعية تكشف ممارسات أتباع الأديان الشبكية عن تحولات 

 Post) والثقافة الرقمية للمواطن الرقمي. متجاوزة لفلسفة الحداثة وما بعد الحداثة وما بعد الإنسانية

humanism)وتسير نحو فلسفة ما بعد الإنسان ، Transhumanism))أي الإنسان المؤلل ،. 

سان بعمق نحو ما بعد الإنسان البشري؛ اجتماعيا تشمل موضوعات ما بعد الإنسان تغير حالة الإن

وثقافيا وهوية، ونفسيا ودينيا، وتقنيا وأداء وظيفيا وصحيا. حيث ينظر أنصار ما بعد الإنسان إلى 

الطبيعة البشرية بصفتها ناقصة في قيد النمو، وقابلة للصياغة والتوجيه من خلال التكنولوجيا 

ئنات ما بعد الإنسان )الإنسان المؤلل( أو المعزز، تتمتع بقدرات والوسائل العقلانية، لتتحول إلى كا

أكبر بكثير من البشر، من حيث أمد الحياة والقوى الجسمانية والعقلية والنفسية. وتحقيق أكبر درجة 

  .سيطرة على الحياة

ادنا سترى الاستشرافات )لما بعد الإنسان( أنه ستتطور ثلاث ركائز أساسية للإنسانية مستقبلا: أج

  .وفكرنا وسلوكنا

سوف تتضخم أجسام البشر، ليكونوا أقوى جسديا وذكاء وقدرة، عبر غرز وغرس الشرائح 

الإلكترونية الرقمية الشبكية في الجسم، وتركيب الأجهزة التكنولوجية المعلوماتية في الجسم أو 

تجسس المستمرة. ربما الارتدائها، مما يسهم في ظهور بشر أكثر مرونة وتحسيناً وخاضعين للمراقبة 

أو التحكم عن بعد في الحركات أو الأحاسيس أو التفكير، مما يعلي من فرضية تكون طبقية اجتماعية 

 .تكنولوجية تسيطر على ما دونها

ستكون عمليات التفكير للإنسان المؤلل أسرع وأكثر قابلية للنقل والمشاركة عبر شبكة الويب 

 المتواصلة مع الأدمغة

  .زة الرقميةأو الأجه

كما سيزيد التلاعب بالأفكار والأحاسيس واستثمار العلوم السلوكية، حيث يعمل المطورون 

لخوارزميات الذكاء الاصطناعي على تسخير القوة المدمجة المذهلة لعلوم السلوك والتلاعب والذكاء 

خبرات كبيرة  الاصطناعي للرفع من إنتاجية الإنسان، وإعادة جدولة العقل، وقد تراكمت لديهم



88 

 

لسنوات عبر منصات عملاقة، وتجارب عديدة في عوالم التواصل الاجتماعي الافتراضية، وينقلون 

تلك التجارب لعالم الميتافيرس عبر تكثيف التعليم العميق والذاتي لبرمجيات الذكاء الاصطناعي، 

ة راتيجيات طويلوهو أحد أكبر الاستثمارات المعاصرة لعمالقة تكنولوجيا المعلومات ضمن است

المدى لتطوير التقنيات المستقبلية مثل الذكاء الاصطناعي أو إنترنت الأشياء، لتحكم في التغيرات 

السلوكية والمجتمعية لفهم كيفية التحكم والتغيير المجتمعي. وهو ما تحذر منهم دراسات كثيرة خاصة 

ية طمس للهويات الثقافية والبشرالحقوقية، لأن هذا التحول صادم ومخيف وفوضوي ومعقد، ونهايته 

 ."وتحولها إلى "ما بعد الإنسان

لكن؛ لا زالت الرؤى والأطاريح الأخلاقية والقيمية والاجتماعية والنفسية تحاول رسم ملامح المجتمع 

ما بعد الإنسان، وتبني التطلعات والعلاقات الاجتماعية التي قد تكون لدى هؤلاء البشر. وتضبط 

بية والنقائص التي قد يتعرض لها. وفي مقدمتها مفهوم القيم والمقدس والمدنس، الاحتمالات السل

والمنظومة الدينية الاجتماعية، ومعايير الهوية الشخصية والوطنية، ومعالم الهوية الثقافية ورسومها 

  .ووسومها. إذا كان ما بعد البشر سيعيشون حياة أكثر قيمة من البشر البديلين

لسفية الاستباقية لعالم يتسارع بروز ملامحه عبر تكنولوجيا المعلومات الرقمية، هذه الأطاريح الف

تساندها تباعا ظاهرة الدين الشبكي  (AI) والذكاء الاصطناعي  (Metaverse) وتكنولوجيا

 .الرقمي

تركبت ظاهرة الدين الرقمي الشبكي بعد انتشار الأنترنت واستحواذ عالم الويب والتكنولوجيا الرقمي 

لى جوانب الحياة والمعرفة والثقافة، ثم نشوء جيل كامل في ظل مجتمع المعلومات الرقمي عرف ع

بالمواطن الرقمي، بعد توسع الدائرة الجغرافية للعولمة الرقمية، وهنا تحيزت جملة من المتغيرات 

وتركبت مؤشرات اجتماعية عن عينة مجتمعية لها صفات وخصائص تمايزها كجماعة في إطار 

 .وسع، من حيث أفكارها وثقافتها ومظاهرها الدينية والأخلاقية والسلوكيةالت

حيث تسبب الدين الشبكي الرقمي الغير مراقب في إضعاف الولاء الديني والمجتمعي والوطني. 

وانتشار فلسفة مركزية الإنسان ومذاهب الواحدية الكمونية الربوبية أو الإلحادية. فيما يمثل نموذجا 

للأديان الشبكية الحادثة؛ نحو دين ملحد أو مؤمن ربوبي، فهو ملحد بالفلسفة الإنسانية  يحاكي ترقية

 .الروحانية مؤمن بالفلسفة ما بعد الإنسان، نحو مجتمع رقمي لا يحاكي المنظومات البشرية التقليدية

ية، نسانكنموذج أولي لازالت الإرهاصات الأولية والدراسات لم تبرز كل النتائج الاجتماعية والإ

 .لأنها تحتاج لوقت لتظهر التغييرات الاجتماعية والنفسية كعينات للدراسة

 :الإشكالية

 ماهي مظاهر الدين لدى الإنسان المؤلل ؟ -

 :يتفرع عن السؤال الرئيس ما يلي

 ماهية المفاهيم القيمية لدى المجتمع مابعد الإنسان ؟ -

 أم ديني ؟ هل الإنسان المعزز ما بعد البشر ملحد أم ربوبي -

 ماهي المرجعية الفكرية والدينية والقيمية لفلسفة مابعد الإنسان ؟ -

 :الأهمية

 .تصنف الأطاريح الفلسفية ما بعد الإنسان كأحدث النظريات المعاصرة قيد الدراسات -



89 

 

فتحت تكنولوجيا الذكاء الاصطناعي والميتافيرس عوالم أخرى لترقية الرؤى الفلسفية  -

 .لنظريات ما بعد الإنسانالاستشرافية 

انتشار ظاهر الدين الشبكي الرقمي، وتوسع تمثلاتها عبر تكنولوجيا الميتافيرس؛ جذب انتباه  -

  .علماء الاجتماع والدين لبحث تطورات التدين الشبكي الرقمي

 :الأهداف 

ناعة بصنسعى من خلال هذه الورق لتحليل الفلسفة ما بعد البشرية المتجاوزة للإنسان وماهية 

الإنسان المؤلل، من خلال دراسة نموذج تطبيقي، لنبين المخاطر الناجمة عنه على الجوانب 

 .الاجتماعية والثقافية والدينية والإنسانية

المنهج: نتبع في الدراسة منهج وصفي لتحليل الدارسات الاجتماعية الدينية، والنفسية الدينية والفلسفية 

 .وتسطير ملامح تمظهرها الواقعيالدينية؛ لفهم أبعاد الظاهرة 

 :النتائج الأولية

 .يعد منظور الإنسان المؤلل أحد أنماط الطرح الربوبي المعاصر -

 .تمثل الرؤى الفلسفية لما بعد الإنسان نماذج للإلحاد الرقمي المعاصر -

أحدثت نشوة تكنولوجيا الذكاء الاصطناعي والميتافيرس صداما بين الفلسفات القيمية  -

 .للاقيميةوا

 : الدين، ما بعد البشر، الإنسان المؤلل، الميتافيرس، الذكاء الاصطناعي.الكلمات المفتاحية

 

 

 

 

 

 

 



90 

 

متطلبات الفاعلية وعوامل -الخطاب الدعوي المعاصر والشباب 

 النجاح

 

 عبدالرحمن ابراهيم زيد الكيلاني عميد كلية الشريعة
 الجامعة الأردنية 

  
 

 

 

   الملخص
الخطاب الدعوي المعاصر الموجه إلى فئة هذه الورقة ،على وجه الخصوص والتحديد، بتعتني 

الشباب ،  وما ينبغي أن يتصف به من خصائص وصفات وعناصر ، تؤهله ليكون خطابا فاعلا 

ومؤثرا في صياغة الشخصية الشبابية الراشدة المنتمية إلى ثقافتها الإسلامية الأصيلة، والقادرة على 

مع قضايا العصر ومستجداته وتحدياته وأفكاره ، بمنهجية علمية متوازنة تمكن الشاب من التعامل 

 التمييز بين الغث والسمين ، والصالح والفاسد ، والثابت والمتغير، والمقبول والمرفوض.

وفي سبيل هذا فستعرض الورقة العناصر والمتطلبات التي يجدر بالخطاب  الخطاب الدعوي 

يتمثلها ليكون خطابا ناجحا ومؤثرا وفاعلا في فئة الشباب،  إذ لا يقبل أن يكون الخطاب المعاصر أن 

الدعوي عفويا يقدّم كيفما اتفق، كما لا يقبل أن يكون  مجرد خطاب وعظي يقوم على أساس استثارة 

 عواطف الشباب ومشاعرهم من خلال الترهيب والترغيب غير المنضبط بالقواعد والأصول العلمية.

وتبين الورقة أهمية اتصاف الخطاب الدعوي بالواقعية والمعاصرة ، حيث إن مما يسجل على كثير  

من الخطابات الدعوية الخوض في القضايا الهامشية والفرعية والجزئية ، على حساب القضايا الكلية 

الأخلاقية ووالأساسية التي يحتاج الشباب إلى معالجتها وبيانها  ، وعلى حساب التحديات الفكرية 

الحقيقية التي يواجهها الشباب في واقعنا المعاصر ، ويحتاجون إلى جهد كبير لتحصينهم وحماتيهم 

منها ؛ كالإلحاد، والإباحية الجنسية، والمخدرات والمسكرات ، والفساد الأخلاقي،  والتطرف 

ي وية والاهتمام فوالتكفير ، وغيرها من القضايا الأخرى التي ينبغي أن تأخذ أعلى درجات الأول

الخطاب الدعوي المعاصر، ليكون واقعيا وعمليا ومراعيا للأولويات الشبابية التي تستحق التقديم 

 والاهتمام .

وتعرض الورقة أيضا ما ينبغي أن يتسم به الخطاب الدعوي المعاصر من الاحتكام إلى المنهجية  

صادرها، وضرورة الاطلاع على العلمية المناسبة والإلمام بأدوات المعرفة المعاصرة وم

الأيديولوجيات المعاصرة ليكون الخطاب الإسلامي قادرا على مناقشتها بأسلوب علمي مقنع بعيدا 

 عن الإجابات الجاهزة التي لا تصنع القناعة المطلوبة لدى جيل الشباب.



91 

 

ية والفلسف و تبين الورقة في هذا المجال أنه لا بد أن يراعي الخطاب الدعوي الخلفية الفكرية

والمعرفية لفئة الشباب وتساؤلاتهم وشبهاتهم وإشكالاتهم المعاصرة  ، وأن يكون التفاعل معهم 

والتعاطي مع قضاياهم  من خلال الأدوات المناسبة لتلك الفلسفات ، ووفق الضوابط المنهجية 

ه، لى معطياتالمعتمدة في المعرفة الإسلامية، مع ضرورة التواصل مع منجزات العصر والإطلال ع

أسباب ضعف الخطاب الدعوي المعاصر قصور أدوات تناوله للقضايا الإشكالية التي  حيث إن من 

يطرحها ويعرضها الشباب ، وعجزه عن تقديم إجابات مقنعة، أو حلول موضوعية للاستفهامات 

في  أثبتالمتزايدة للجيل الجديد من الشباب، ما يشعرهم بجمود الموروث المعرفي الديني، الذي 

 نظر فئة منهم عجزَه عن التصدي للمناهج الفكرية المعاصرة.

 

وتنبه الورقة إلى أهمية  اتصاف الخطاب الدعوي المعاصر بصفة الجمال والجاذبية حتى يكون 

مقبولا ومحبوبا لفئة الشباب وقريبا إلى قلوبهم ومؤثرا في أفكارهم وقيمهم التي يحملونها ويتحلون 

تجويد خطابهم وتحسينه وتجميله، في شكله ولغته وأساليبه  -اليوم-لب من الدعاة وأن هذا يتطبها ، 

ومفرداته، وفي مضمونه ومعانيه وأفكاره التي تنطوي عليه أيضا، وفي طريقة تقديمه وأدوات 

عرضه ، لأن هذا أدعى إلى قبول الشباب به واستجابتهم له، حيث إن النفوس مطبوعة على حب 

 الجمال والميل له.

وتظهر الورقة أن قوة التأثير في الخطاب الدعوي المعاصر الموجه إلى فئة الشباب يحتاج في كثير 

منه إلى  الخطاب القصير المركز والمبسط والميسر والواضح ، لأن جمهورا كبيرا من الشباب 

ا مالنشيط في مواقع التواصل الاجتماعي لا يعتني بسماع وقراءة المطولات، وهذا ما يملي على 

أراد التصدي للتعليم والتوجيه والدعوة للشباب، أن يبذل الجهد الكافي، وأن يجتهد في  إعداد المادة 

الدعوية التي يريد تقديمها، وفي تلخيصها وتبسيطها، وأن يقدمها بلغة سلسة واضحة و بسيطة 

 خطاب.ومحببة، وأن يحدد جمهوره المستهدف من الشباب بدقة، لأن لكل جمهور طريقته في ال

 إشكالية البحث وأسئلته:

 يتناول البحث هذا الموضوع ضمن الأسئلة التالية:

ما الصفات والخصائص التي يجب أن يتحلى بها الخطاب الدعوي المعاصر حتى يكون فاعلا -1

 ومؤثرا في فئة الشباب ؟

 ما مدى مراعاة الخطابات الدعوية المعاصرة لعناصر التأثير في فئة الشباب؟-2

 يمكن الارتقاء بالخطاب الدعوي ليكون قادرا على تحقيق أهدافه في فئة الشباب ؟كيف -3

 

 أهداف البحث:

 يسعى البحث للوصول إلى الأهداف التالية:

إبراز الخصائص والعناصر التي ينبغي أن يراعيها الخطاب الدعوي المعاصر حتى يكون فاعلا -1

 ومؤثرا في فئة الشباب.

 لضعف في الخطابات الدعوية المعاصرة الموجهة إلى فئة الشباب .تحديد جوانب القصور وا-2

 تقديم المقترحات العملية التي تنهض بمستوى الخطاب الدعوي ليكون قادرا على تحقيق أهدافه.-3



92 

 

 منهجية البحث:

سيتبع الباحث المنهج التحليلي الذي يعتمد على جمع المعلومات ودراستها ومحاولة التعمق 

 صر اللازمة لنجاح الخطاب الدعوي في فئة الشباب.لاستكشاف العنا

 النتائج المتوقعة:

يتوقع أن ينتهي البحث إلى جملة من النتائج التي تتمثل في أبرز الخصائص التي ينبغي أن يتصف 

بها  الخطاب الدعوي المعاصر الموجه إلى فئة الشباب من حيث الواقعية والمعاصرة، والالتزام 

لصحيحة في طرح الموضوعات وعرضها ، والإفادة من معارف العصر وعلومه بالمنهجية العلمية ا

ومناهجه وتوظيفها في التحديات الفكرية التي تواجه الشباب ، وأهمية التحلي بجمال الخطاب وحسن 

 أسلوبه ويسره ووضوحه .

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

 

İNSANIN GENÇLİK DÖNEMİ İLE İLGİLİ KUR’ÂN’DAKİ 

“EŞÜDDE” KELİMESİNİN YORUMU VE ÇEVİRİSİ 

HAKKINDA BİR DEĞERLENDİRME 

 

 

 

Dr. Abdülkadir Erkut 

Diyanet İşleri Başkanlığı Din İşleri Yüksek Kurulu 

 

 

 

ÖZET 

Bu bildiride Kur’ân’da geçen “eşüdde” kelimesinin yorumu ve çevirisi üzerinde 

durulmuştur. “eşüdde” kelimesi insan ömründeki büluğa ermekle başlayan, sürekli 

gelişen ve kırk yaşında son bulan bir süreci ifade etmektedir. Bu kelimenin Kur’ân’da 

kullanımından, insan hayatındaki gençlik döneminin bir zaman diliminde gerçekleştiği, 

bu zaman diliminin çeşitli aşamalardan meydana geldiği sonucu çıkmaktadır. Dolayısıyla 

gençlik konusu incelenirken bu dönemin çeşitli aşamalardan meydana geldiği, her 

aşamanın da farklı imkan ve sorunlarının olacağı dikkate alınmalıdır. Tefsir 

kaynaklarında “eşüdde” kelimesinin insan ömrünün hangi yaşına tekabül ettiği 

konusunda pek çok görüş ifade edilmiştir. Konu ile ilgili yapılan değerlendirmelerde 

kelimenin, En’âm sûresinin 152. ve İsrâ sûresinin 34. âyetlerinde büluğ (ve rüşd) 

anlamına geldiği, diğer âyetlerde insanın olgunluk dönemini ifade ettiği belirtilmiştir. 

Buna karşın Kur’ân meâllerinin bir kısmında bu çerçevenin dikkate alınmadığı, kelimenin 

çeşitli şekillerde tercüme edildiği görülmektedir. “eşüdde” kelimesinin yukarıdaki 

çerçevede dahilinde çevrildiği takdirde ayetlerin doğru olarak anlaşılacağı 

düşünülmektedir. Diğer taraftan “eşüdde” kelimesinini bir yaş ile sınırlanmamasının, 

En’âm sûresinin 152. ve İsrâ sûresinin 34. âyetlerinde büluğ (ve rüşd), diğer ayetlerde 

olgunluk olarak çevrilmesinin daha doğru olacağı kanaatine varılmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Eşüdde, Gençlik, Yorum, Çeviri 

 

 



94 

 

BUGÜNÜN DEĞERLER DİZİSİNDE GENÇLİĞİN DİN 

ANLAYIŞINI ETKİLEYEN HUSUSLAR 

 

 

 

 

Dr. Ali Kemal ACAR 

Milli Eğitim Bakanlığı Din Öğretimi Genel Müdürlüğü 

 

 

 

ÖZET 

Amaç 

Gençlerin dinle olan ilişkilerini etkileyen çoklu sebeplerin varlığından söz edilebilir. 

Gençlik dönemi genel özellikleri, sosyo-kültürel yapı ve bugünün hâkim değerler dizisi 

öne çıkanlar olarak ele alınabilir. Bu kapsamda çalışmada; maruz kalınan bireysel, 

toplumsal, sosyo-kültürel vasatın gençlerin dine yaklaşımlarındaki etkilerinin tespit ve 

değerlendirilmesi amaç olarak belirlenmiştir. 

Yöntem 

Çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Doküman incelemesi ile elde edilen 

veriler, içerik analizi yoluyla incelenmiştir. Karşılaştırma, yorum, varsayım ve 

değerlendirmelere gidilerek düşünce ve fikirler, eldeki veriler çerçevesinde araştırılmaya 

ve yorumlanmaya çalışılmıştır. Bireysel ve toplumsal faktörlerin yanı sıra din 

eğitimcilerinin, ailedeki değişimin, okul ortamının ve bugünün değerler dizisinin gençler 

üzerindeki etkilerinin belirlenmesine gayret edilmiştir. Dine bakışta da geçmişte olmadığı 

kabul edilebilecek bir çeşitlilik var görünmektedir. Bu çeşitliliğin çoklu sebepleri de 

önemli görünmektedir. Çalışmada bu sebeplerin belirlenmesine, bunlara yönelik 

önerilerin geliştirilmesine çalışılmıştır.  

Bulgular 

Gençlik dönemi, bireysel yönüyle düşünüldüğünde ve yetişkinlikle kıyaslandığında 

duyguların yoğun, rasyonel tutum ve davranışların görece daha az olduğu bir zaman 

dilimi olarak nitelenebilir. Bu dönem aidiyet ve kabul edilmenin öne çıktığı, anlam 



95 

 

arayışının arttığı, kişiliğin şekillendiği, kötü ya da iyi alışkanlıkların kazanılabildiği bir 

evre görünümündedir. Bununla birlikte toplumsal yapıdaki değişimler genci fazlasıyla 

etkilemektedir. Bugünün değerler dizisinden de söz edilmesi gerekmektedir. Bireysellik, 

hedonizm, yalnızlaşma, teknoloji bağımlılığı, internet, aşırı etkileşim, bilgi kirliliği 

bunlardan bazılarıdır. Zayıflayan sosyal ilişkiler, aile kurumundaki yaralar, salt şöhret ve 

zenginlik hedefleri, serazat bir özgürlük, cinsellik ve tercihler gibi hususlar gençleri 

çevrelemektedir. Tüketim kültürü de gençleri özellikle hedef almaktadır. Genç için yakın 

çevre olarak nitelenebilecek aile ve okul da önem arz etmektedir. Aile kurumunda 

karşılaşılan geçimsizlik, boşanma, şiddet gibi sorunlar artmaktadır. Okulda ise arkadaş 

çevresi ve öğretmenler görece etkenler arasında görülebilir. Diğer yandan din kurumu da 

özellikle sekülerlikle birlikte anılmakta, yalın ifadesiyle din, ticari amaçlar için bir 

paydaşa indirgenebilmektedir.  

Sonuç ve Tartışma 

Her alanda çeşitliliğin arttığı bir çağda dine yaklaşımlarda da bu durumun varlığından söz 

edilebilir. Görece dini kurumlar cepheye alınabilmekte, sorgulamalar daha yüksek sesle 

yapılabilmekte, çoklu etkileşimden dolayı -geçici bile olsa- etkilenmeler artmaktadır. 

Geleneksel yaklaşımın gösterdiği ibadet hassasiyeti ötelenerek dinin inanç ve ahlak 

boyutu öne çıkarılabilmektedir. Tarihi kökü olsun ya da olmasın popüler kültürün ihtiyaç 

duyduğu yeni gündemler –dini alanda da- oluşturulabilmekte ve gençler arasında revaç 

bulabilmektedir.  Bu bağlamda gençlerin din anlayışını etkileyen hususların başında; 

sekülerleşmenin varlığı kabul edilebilir. Bütün toplum katmanlarında gerçekleşse de 

dünyevileşmenin asıl etkisini gençler üzerinde gösterdiği de düşünülebilir. Din anlayışını 

etkileyen hususlar arasında bilim ve din karşıtlığı algısı da etkili görünmektedir. Biraz da 

pozitivist bir yaklaşımla bilimin kutsandığı, dine ise geçmişte kalan bir kurum nazarı ile 

bakıldığından söz edilebilir. Feminist akımların da etkileriyle özellikle din ve kadın 

konusunda bütün göz önünde bulundurulmadan, dinin kadını ikincil kıldığına dair 

sonuçlara ulaşılabilmektedir. Cinsellik bir özgürlük ve tercih alanı olarak sunulabilmekte, 

meşru olmayan birçok çeşitliliğe kapı aralanmaktadır. Farklı dini grupların varlığına, bu 

grupların aynı olaylara çeşitli tutum ve davranışlarla karşılık vermesine anlam 

verilememektedir. Kadim bir sorun alanı olarak kötülük problemi gençlerin dine 

yaklaşımlarında etkenlerden bir diğeridir. Kötülüğün varlığı, buna yönelik acziyet, 

adaletin sorgulanması gibi hususlar gençleri etkilemektedir. Kaderi anlamlandıramayış 

da önemli görünmektedir. Bu konuda uçlarda görüşlere sahip olunabilmektedir. 

Teslimiyetin yanında –görece kişisel gelişimin etkisiyle- her şeyi başarabilme imkanı 

arasında savrulan bir yaklaşımla kaza ve kader konularına yaklaşılabilmektedir. Kitle 

iletişim araçlarının fikirleri bulandırdığı da gözden uzak tutulmamalıdır. Özellikle 

yüzeysel bir dini bilginin varlığı durumunda, propaganda faaliyetlerine de açık bir 

pozisyon alınmış olunmaktadır. Sosyal çevrenin etkileri de bariz durmaktadır. Arkadaş 

çevresi, sağlıksız bir aile kurumu, sosyal medya gibi genci çevreleyen hususlar da dine 



96 

 

bakışı etkileyebilmektedir. Özellikle sosyal medyaya maruz kalma süreleri, kabul edilme 

ile birlikte düşünüldüğünde “beğenilme”, “farklı olma”, “aidiyet” diğer yandan sınırsız 

bir bilgi kirliliği hususları da dikkate alındığında bu platformların etkileyicilik gücü önem 

kazanmaktadır. Misyoner faaliyetlerinin ağırlıklı olarak gençlere yönelik yürütüldüğü, 

din değiştirmelerin de bu yaş aralığında görece fazla olması da burada dikkate alınması 

gereken bir faktör durumundadır. Kısmen din adına yapılan yanlışların da etkileri 

görmezden gelinmemelidir. Gençleri günahkârlıkla suçlama, onlara karşı cezalandırıcı bir 

din dilinin kullanımı, makuliyeti zorlayan bir ölçüde aklın devrede olmadığı açıklamalar 

da gençlerde etkiler bırakmaktadır. Her ne kadar her şeyin çözümünün var olduğu örtük 

iddiası yer alsa da muhatapların ikna edilememeleri de bir diğer husus görünümündedir. 

Din dilinin bugünün gençlerine de hitap edemediği de değerlendirilmesi gereken 

hususlardandır.  

Bu kadar etkenin çokluğuna rağmen olumlu ya da olumsuz değerlendirmelere imkan var 

görünmektedir. Geçmişte karşılaşılmaması, günümüzde ortaya çıkması, 

sınanmamışlığıyla mevcut konjonktür bir dezavataj görünümündedir. Diğer yandan bütün 

bu çeldiricilere rağmen, gelişmelerin imkanlar da sunduğu gözden kaçırılmamalıdır. 

Gençlerin bu vasattan hepsinin aynı derecede etkilendiklerini varsaymak da doğru 

olmayacaktır. Geleneğe görece uymayan dine farklı yaklaşımları, gençlerin farklı 

olduklarına dair yanlış çıkarsamalara da kaynaklık ediyor görünmektedir. Din anlayışını 

etkileyen çoklu sebeplerin varlığının kabulünden hareket edilebilmelidir. Tedbirler 

geliştirilirken de hayatın bütünlüğü dikkate alınmalı, salt dini alana yönelik çalışmalarla 

yetinilmemelidir. Gençler için rol modellerin ortaya konulması, toplumsal 

sorumluluklarda gençlere daha fazla görev verilmesi, gençlerin çalışma imkanları ve 

istihdamları, geçmişle kıyaslandığında birçok imkana sahip olmaları ve bunları hayırda 

kullanma yönünde rehberlikler gibi hususlar öneri olarak ele alınabilir. Bütün insanlarda 

olduğu gibi gençlerin yalnızlaşmalarına ortam hazırlanmamalıdır. Sosyal medyanın esiri 

olmalarına engel olabilmek için sosyalleşme teşvik edilmelidir. Meşguliyetin önemi, 

ruhsal ve bedensel iyileştirici rolü göz ardı edilmemelidir. Gençlerin kendilerini ifade 

edebilecekleri zeminlerin sayıları artırılmalı, işbirlikleriyle gençlere yönelik paket 

programlar geliştirilmelidir. Eğitim bağlamında üniversitelerde güncel dini meselelere 

yönelik bölüm gözetmeksizin seçmeli dersler konulabilir. Tartışmaya yatkınlık, genel 

kabullere itiraz, sorgulama gibi özelliklerinden hareketle bu alanda özel eğitim almış, 

ihtisaslaşmış din görevlilerinin gençlerle buluşturulmasına imkanlar oluşturulabilir. 

Resmi ya da özel yardım/gönüllü kuruluşlar tarafından gençler için ulusal ya da 

uluslararası arenada görevler üstlenmelerine olanaklar sunulabilir.    

Anahtar Kelimeler: 

Din Eğitimi, Gençlik Dönemi, Gençlik Dönemi Din Anlayışı. 



97 

 

HADİS USÛLÜ EĞİTİMİNİN GENÇLERİN HADİS VE 

SÜNNET ALGISI ÜZERİNE ETKİSİ 

 

 

 

Dr. Ayşegül EROĞLU                                

Meram Yıldız Kız AİHL 

 

Dr. Muhammed SIDDIK                           

Tahir Büyükkörükçü AİHL 

 

 

 

ÖZET 

Bilgi çağı veya dijital çağ olarak da isimlendirilen yirmi birinci yüzyıl bilgiye erişimi 

internet ve sosyal ağlar aracılığıyla insanlar arasında  - bir statü veya sınır tanımaksızın - 

kolaylaştırmıştır. Dünyanın iki ucundaki insanlar saniyeler içinde birbiriyle irtibat 

kurabilmekte, alış veriş yapabilmekte, dilediği ülkedeki bir sempozyuma bulunduğu 

yerden katılabilmektedir. İnsanlar kafalarına takılan soruları arama motorlarına girerek 

araştırmakta, cevaplandırmaya çalışmaktadırlar. Bu durum birçok yönden kolaylık 

sağlarken bazı hususlarda bilgi kirliliği oluşturmakta; internetin yöntemsiz bilgi erişimine 

imkân sağlaması istenmeyen durumlar meydana getirebilmektedir.  

Hadis ilmi yöntemsiz bilgiye erişimin ortaya çıkardığı sorunların muhatabı olan bir bilim 

dalı olarak karşımıza çıkmaktadır. Belli bir usulü öğrenmeden rastgele içeriklerle 

karşılaşan insanlar çözümü yine aynı yöntemsiz içerikler üreten internet ortamında 

aramakta ve bu durum kimi zaman inançları hususunda kuşkular oluşturabilmektedir. 

Bununla birlikte artan tercüme hadis kitapları belli düzeyde bir usul eğitimi olmayan 

insanlarda soru işaretlerini artırmaktadır. Tercüme dilen kitapları tercüme edenin ilmi 

yeterliliği meselesi, yayınevlerinin ticari kaygılarla özensiz bastığı hadis kitapları ve bu 

kitapların herhangi bir denetimden geçmeksizin her isteyenin yayımlayabilmesi gibi 

durumların sorunu daha da artırdığı gözlenmektedir. Birbirine zıt gibi görünen hadisleri 

bu kitaplarda arka arkaya gören okuyucuda hadise ve hadis ilmine karşı güvensizlik 

oluşabilmektedir. 



98 

 

Kimi gençlerin gördükleri her rivayeti her hikâyeyi hadis sanmaları, bazı rivayetlere dair 

soruları onları inançlarını sorgulamaya kadar götürebilmektedir. Gençlerin içinde 

bulundukları dönemin özelliği gereği inançlarını ve değerlerini sorgulamaya açmaları pek 

tabiidir, hatta tahkiki imana ulaşmanın bir gereği olarak da görülebilir. Tabii olmayan 

gençlerin sağlıklı ve usulüne uygun bir şekilde bilgiye erişimlerinin olmayışı, temel 

referans kaynaklarını ve onlardan faydalanma yöntemlerini bilmeyişleridir. Bu da 

alanında eğitim almış hocalardan hadis usulü eğitimi almakla mümkün gibi 

görünmektedir. 

Bu çalışma ile Konya ilinde eğitim hayatına devam eden on dört – on altı yaş aralığındaki 

(11. sınıfa geçmiş) bir grup genç ile tarafımızca hazırlanan yarı yapılandırılmış açık uçlu 

sorular kullanılarak derinlemesine mülakat gerçekleştirilecektir. Mülakatta kullanılacak 

soruların içeriği “sünnetin manası ve önemi”, “hadis usulü ve hadisin sıhhati meselesi”, 

“hadislerin anlaşılması”, “hadis literatürü”, “hadis ve sosyal medya” konuları ile ilgili 

olacaktır. Çalışma grubundaki gençlerden bir kısmı milli eğitim müfredatına göre hadis 

usulü eğitimi almış öğrencilerden bir kısmı ise bu eğitimi almamış olan öğrencilerden 

seçilecektir. Ülkemizde lise düzeyinde Hadis Usulü dersi sadece İmam Hatip Liselerinde 

verildiği için bu gruba giren gençler Konya ilindeki İmam Hatip Lisesi öğrencilerinden 

seçilecektir.  Hadis eğitimi almamış olan gençler ise Konya ilindeki İmam Hatip Lisesi 

dışındaki lise öğrencilerinden belirlenecektir. İmam Hatip Lisesi müfredatına göre Hadis 

eğitimi 10. sınıf düzeyinde verilmektedir. Bu sebeple mülakat yapacağımız gençler 11. 

Sınıfa geçmiş olan öğrenciler arasından belirlenecektir. Mülakat yapılacak gençlere 

kartopu tekniğiyle ulaşılması planlanmaktadır. 

 Bilinmektedir ki bir sorun çözülmek isteniyorsa öncelikle sebebi ortaya konmalıdır. 

Sebepler ortaya konduktan sonra çözüm yolları üzerinde çalışılmalıdır. Biz de bu 

mütevazı çalışma ile gençlerdeki hadis algısının, bu alandaki soruların ve sorunların 

sebeplerinin peşine düşmeyi planlamakta; verilen hadis eğitiminin gençlerin hadise ve 

sünnete bakışına sunduğu bir katkı var mıdır sorusunun cevabını aramaktayız.  

Araştırma sonucunda hadis usulü eğitimi alan gençler ile almayan gençler arasında hadis 

ve sünnete bakışlarında bir farklılığın olup olmadığını, varsa nasıl bir farkın olduğunu 

ortaya koymaya çalışacağız. Verilen hadis eğitimin ne kadar yeterli olduğu -kısmen de 

olsa- ortaya konmaya çalışılacaktır. Sosyal medyanın gençlerin hadis algısına etkisi, 

Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed (a.s)’i hayatlarında bir rol model olarak görüp 

görmedikleri, sahih hadise erişim metotları, hadise dair bir soruları olduğunda müracaat 

ettikleri merci, daha önce hiç hadis kitabı okuyup okumadıkları, hadislerin günümüze 

kadar gelme yöntemi gibi hususlarda görüşleri değerlendirilecektir. Bu konulardaki 

görüşlerini oluşturmada hadis eğitimi almış ya da almamış olmalarının etkisi var mıdır, 

sorusunun cevabı aranacaktır. 



99 

 

Belirleyeceğimiz gençlerle yapacağımız görüşmeler ses kayıt cihazıyla kaydedilecektir. 

Daha sonra ses kayıtlarının transkripsiyonu yapılacak ve bilgisayar ortamına 

aktarılacaktır. Elde edilen veriler soru başlıklarına göre gruplandırılacak, konuşmalarda 

gençlerin en çok yoğunlaştığı konular tespit edilerek nitel içerik analizi yöntemiyle analiz 

edilecektir. Çalışma sonunda ortaya çıkan bulgular analiz edilerek çözüm önerileri 

oluşturulmaya çalışılacaktır.  

Araştırmacıların hadis alanındaki akademik çalışmalarının yanı sıra milli eğitime bağlı 

okullarda İHL Meslek Dersi Öğretmeni olarak çalışmaları araştırma için avantaj 

sağlayacaktır. Çalışmanın soruları oluşturulmuş olup mülakatlar için bir ay, yapılan 

mülakatların deşifre edilmesi ve değerlendirilip raporlaştırılması için iki ay olmak üzere 

üç ay içinde bitirilmesi planlanmaktadır.  

Nihai olarak bu araştırma gençlerin hadis ilmi ile ilgili hangi konularda sorun 

yaşadıklarını tespit etme, onları doğru bilgi ile buluşturmaya katkı sunma hususunda 

verilen hadis eğitiminin yeterli olup olmadığını tespit etmeyi amaçlamakta ve çözüme 

giden yolda küçük de olsa bir katkıda bulunmayı istemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Hadis Usûlü, Hadis Eğitimi, Gençler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 

 

MODERN DÖNEM GENÇLİĞİNİN İNANÇ SORULARI 

ÜZERİNE BİR DEĞERLENDİRME (DENİZLİ ÖRNEĞİ)  

                      

 

 

Dr. Faruk GÜN 

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsanların din ve dünyaya ait birçok görüşleri gençlik dönemlerinde şekillenmektedir. 21. 

Yüzyıl (modern dönem) dünya için kültürel ve dini alanlarda gelişimlerin hızla yaşandığı 

bir dönemdir.  Vahye ve inanca dayanan dini bilgiler karşısında akıl, deney ve gözlem 

ışığında büyüyen pozitif bilimlerle eğitim veren modern çağın okullarında eğitim gören 

öğrencilerimizin akıllarında bu metodoloji farklılığı neticesinde doğan birçok sorunun 

oluştuğu görülmektedir. Dini şüphe ve tereddütlerin en yoğun olduğu bu dönemlerde 

birtakım olumsuzluklar popüler kültürün de etkisiyle bazen inanç krizlerine 

dönüşebilmektedir.  İnsanın dini meselelerde bağımsız kararlar alma yeteneklerinin 

geliştiği gençlik döneminde inançla ilgili sorularına bilimsel yöntemler ışığında cevap 

bulmaları oldukça önem arz etmektedir.  

Varlık ve âlem üzerinde pozitif ilimler ekseninde düşünen günümüz gençliğinin inanca 

dair birçok konuda asrın idrakine uygun cevap arayışları içerisinde oldukları bilinen bir 

gerçektir. İnanca dayalı sorularla ilgili gözle görülmeyen inanç meselelerinde vahiy 

ekseninde söz söyleme, sahih bilgiyi tespit etme ve cevap verme görevini Kelam İlmi 

üstlenmiştir. Akait konuları üzerine söz söyleyen Kelam ilmi akla, duyu organlarına ve 

mütevâtir habere dayanan bir inanç disiplinidir. Allah, peygamber, başlangıç ve sonu 

itibarı ile varlık konularını ele alan Kelam ilmi vahye dayanan yaklaşımı ile materyalist 

disiplinlerden ayrılmıştır. Bu bağlamda gençlerin dine dayanan inançla ilgili sorularına 

cevap vermek Kelam ilminin en temel görevidir. 

Bilişim çağında bilgiye kolaylıkla ulaşabilen gençlerimizin inançla ilgili akıllarına takılan 

sorularına cevap verirken bu gençlerimizin yaşadıkları inanç coğrafyası ve eğitim 

düzeyleri bizim için sorulara cevap verirken kullanacağımız dilin üslubu ve 

faydalanacağımız kaynak eserlerin tespiti için oldukça önem arz etmektedir. Bu bağlamda 



101 

 

çalışmamızı gençler açısında Denizli’de ortaöğrenim ve lise eğitimini alan İmam Hatip 

ve Anadolu liseleri ile sınırlı tuttuk. Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesinde eğitim 

görüp Denizli’de staj için gittikleri ortaokul ve liselerde ders veren öğretmen adaylarımız 

öğrencilerinin Din Kültürü ve Mesleki derslerde inançla ilgili olarak kafalarına takılan 

sorularının sözlü ve yazılı olarak tespiti yapıldı. Biz sorularımızı Din Kültürü dersleri 

doğal seyrinde işlenirken yazılı ve sözlü olarak öğretmen adaylarımızın tespit ettikleri 

yaklaşık beş yüz soru içerisinden seçtik. Sorulan sorulardan stajyer öğretmenlerimizce en 

önemli görülen sorulardan başlanılmak üzere sade bir dil kullanarak cevap vermeye 

çalıştık. 

Çağımız gençlerinin inanç problemleri Denizli’de ortaokul ve lise eğitimini gören 

öğrencilerimizin inançla ilgili soruları esas alınarak oluşturulmuştur. Bu sorulara 

baktığımızda konu olarak ateizm, deizm, kötülük, şeytan, ruh, kader, cennet ve cehennem 

gibi gayb aleminin inanç soruları ekseninde yoğunluk kazanan meseleler olduğunu tespit 

etmekteyiz.  

Bu sorulara cevap verilirken ülkemizde halkımızın çoğunluğunun Matürîdî mezhebine 

olan mensubiyetinden dolayı bu mezhebin görüşleri esas alınarak cevap verilmiştir. Bu 

üsûl sahih bilgiye ve doğru içtihada güvenilir metodoloi ile ulaşmaya çalışan Kelam 

İlminin gayesine ve bin küsur yıldır itikatta Matürîdîlik içtihadı ile amel eden halkımızın 

inanç yapısına uygunluk arz etmesi bakımından oldukça önem arz etmektedir. Çünkü 

yanlış inanç problemleri “Eğri ağacın doğru gölgesi olmaz” misali bizatihi yanlış din 

algılarının bir tezahürü olarak karşımıza çıkmaktadır.  Bu minvalde din, nasıl ve ne 

amaçla kullanıldığına bağlı olarak insanın her iki dünyası için güzellikler bahşettiği gibi 

yanlış kullanıldığında insan hayatını olumsuz olarak da etkileyebilmektedir. Doğru din, 

hurafelerle, kulaktan dolma bilgilerle, internet ortamında ehlince ele alınmamış yazılarla 

değil; ancak sahih kaynaklardan doğru usullerle tespit edilmiş yöntemlerle 

anlaşılabilmektedir.  

Bu çalışmamızda günümüz gençliğinin inanç eğilimleri ve soruları doğrultusunda 

Mâtürîdî alimlerin eserlerinde bu sorulara verdikleri çözüm önerilerini sunmak hedef 

edinilmiştir. Gençlerimizle yaptığımız bu çalışmada tarihten gelen inanç bağlarımızın ne 

kadar güçlü, kaynaklarımızın ne kadar sahih, inancımızın ise ne kadar doğru olduğu bir 

kes daha anlaşılmıştır. Sahih bir inancın faydalarının evrensel olduğu nitekim, dindar bir 

çevrede yetişen bir birey ile dindar olmayan bir çevrede yetişen bir bireyin toplum, din 

ve devlet hayatında farklılıklar gösterdikleri, inancın toplum hayatında olumlu etkileri 

olduğu bir kes daha anlaşılmıştır.  

Yaptığımız çalışmalar neticesinde vardığımız sonuçlara kısaca baktığımızda; itikadî 

anlamda gençlerde özellikle deizm ile kötülük meselesi çerçevesinde, Tanrı’nın 

yeryüzüne ve kötülüklere müdahale etme şekli , sınırı ve yetkinliği sorusu   ön plana 

çıkmaktadır. Bununla beraber kader, Allah’ın zatı ve tasavvuru, sabır, tevekkül ve insan 



102 

 

hürriyeti gibi konularında pek çok genç tarafından merak edilen inanç problemleri 

arasında olduğu görülmektedir.  

Kelam ve Akait başta olmak üzere ilgili din derslerinin güncel inanç meseleleri 

minvalinde uygun dil ve somut etkinliklerle anlatılması dini soruların daha iyi 

anlaşılmasını sağlayacaktır.   

Dini anlatan kişiler arasında yaşanan tartışmalar, branşlardan doğan usûl ve mezhepsel 

farklılıklar hoşgörünün sınırlarını aşınca düşünce zenginliğinden öte dini inanca zarar 

veren ötekileştirici, tutucu ve taklitçi bir eyleme dönüşebilmektedir. 

Hiçbir sınır ve kural tanımayan popüler kültürün inanç ve ahlak haline gelmesi, haz 

merkezli yaşam tarzı itikadî ve ahlakî problemleri artırmaktadır. 

Din dersi öğretmenlerinin ve toplumda rol model olan din adamlarının tutum ve mizaçları 

gençlerde din ile özdeşleştirilmekte bu durum din eğitimini olumlu veya olumsuz bir 

şekilde etkileyebilmektedir.   

Gençlerde bireyi özgürleştiren ve ona tercih hakkı veren bir din anlayışının daha çok 

benimsendiği, kısıtlayıcı ve baskıcı bir din anlayışının ise pek tasvip edilmediği 

anlaşılmaktadır.  

Kelam ve Akait başta olmak üzere ilgili din derslerinin güncel inanç meseleleri 

minvalinde uygun dil ve somut etkinliklerle anlatılması dini soruların daha iyi 

anlaşılmasını sağlayacaktır.   

Din derslerinde, sosyal medyada ve ilgili yerlerde ele alınan inanç konularının kendi branş 

uzmanlarınca ele alınması, konuyu ele alan kişinin deneyimli ve yetkin olması 

gerekmektedir. İnanç meseleleri üzerinde konuşan kişinin ise ideolojik yaklaşımlardan 

uzak kendi kişisel tercihleri hususunda objektif olması istenilmektedir. 

Din ve bilimin çeliştiği düşüncesi öğrencilerde itikadî sorunlara neden olabilmektedir. 

Doğru bilgiler üzerine kurulmuş varlık, Allah ve gayb âlemi tasavvuru ile materyalist 

felsefenin çıkmazı ve pozitif bilimlerin, din bilimlerine olan mesafesi uzmanlarınca iyi 

değerlendirilmelidir. 

Anahtar Kelimeler: Allah, Âlem, Gayb, Melek, Vahiy, Şer, Kader, Şeytan, Cehennem, 

Sihir. 

 

 

 



103 

 

ÜNİVERSİTE GENÇLİĞİNİN İNANÇ EĞİLİMLERİ 

ÜZERİNE NİTEL BİR ARAŞTIRMA  

 

 

 

Dr. Hasan KAFALI                     

Pamukkale Üniversitesi  

 

Neriman Merve ERASLAN                                 

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Gençlerin dini inanç eğilimlerinin tespit edilmesi birçok açıdan önem arz etmektedir. 

Sosyolojik açıdan yeni yetişen genç bireylerin değerleri benimseme durumlarının 

belirlenmesi, değerleri benimseme seviyelerine göre davranış yönelimlerinin kestirilmesi, 

toplumsal devamlılığın sağlanması, varsa kültürel yozlaşmanın teşhis edilmesi, ruh 

dünyalarına etki edebilecek diğer etmenlerin ortaya konması açısından inanç 

eğilimlerinin belirlenmesi büyük önem arz eder. Teolojik açıdan dinin hedef kitlesinin 

dini kaynakların işaret ettiği istikamette gidip gitmediği, hangi noktalarda anlaşılma 

zorlukları ve sapmalar olduğunun tespitinde inanç eğilimlerinin tespiti önem 

taşımaktadır. Eğitim bilimleri açısından da adeta eğitim döngüsündeki değerlendirme 

aşamasındaki gibi eğitimin amaçlarının metotlar ve eğitim süreçleri doğrultusunda 

gerçekleştirilip gerçekleştirilmediğinin tespit edilmesinde yardımcı olur. Bu sayede 

eğitim döngüsünde metotlar ve eğitim süreçlerinin iş görürlüğünün test edilmesini de 

sağlamış olur. Araştırmamız gençlerin inanç eğilimlerinin nitel olarak kendi ifadeleri ile 

ortaya konmasını amaçlamaktadır. Bu yönde birçok nicel araştırma yapılmaktadır. Bu 

araştırmalar örneklemin özelliklerine göre farklı sonuçlar verebilmektedir. Küçük 

farklılıklar olmakla beraber dine inanma oranlarının baskın şekilde yüksek olduğu 

görülür. Bu konuda tartışmanın inançların niteliği konusunda yoğunlaştığı görülmektedir. 

Alanında otorite kabul edilen akademisyenlerin ve tecrübe sahibi öğretmenlerin kişisel 

tecrübelerine ve yaşadıklarına dayanarak gençlerin inanç konusunda tereddütler 

yaşadıklarını ve inançlarının niteliğinin kaybolduğunu bildirdikleri yazılar ve kişisel 



104 

 

yorumlar internet medyası üzerinden konunun gündeme gelmesini sağlamıştır. İddialar 

nicel araştırmaların ortaya koyduğu değişimlerin çok ötesinde değişimler olduğunu 

şeklindedir. Araştırmamız bu iddiaları açıklığa kavuşturmaya yardımcı olmak amacını 

taşımaktadır.  Bu amaçla 17- 28 yaş aralığında 30’un altında kalmamak hedeflenerek 

farklı alanlarda eğitim gören üniversite öğrencileri ile yarı yapılandırılmış mülakat 

yöntemi ile görüşmeler yapılacaktır. Araştırma için Pamukkale Üniversitesi Sosyal ve 

Beşeri Bilimler Araştırma ve Yayın Etiği Kurulundan 15/06/20022 tarih ve 

68282350/2022/G12 sayı numarası ile etik kurul izni alınmıştır. Araştırmada amaçlı 

örnekleme yöntemlerinden “maksimum çeşitlilik örneklemesi”, “kartopu örneklemesi” 

ile birlikte kullanılacaktır. Maksimum çeşitlilik örneklemesi örneklemin problemle ilgili 

olarak kendi içinde benzeşik farklı durumlardan oluşturulmasıdır. Birbirinden oldukça 

farklı ve heterojen olan bir grupta belirli deneyimlerin ortak olması, önemli bir bulgudur. 

Maksimum çeşitlilik örneklemesinde araştırmacı örneklemi oluştururken temel alacağı 

farklı özelliklerin neler olduğunu belirler. Bu özellikleri taşıyan vakaları örneklemine 

dâhil eder. Araştırmamızda üniversite gençliğinin inanç eğilimleri üzerine 

yoğunlaşılmaktadır. Üniversite hayatı farklı özellikler taşıyan bireylerin çeşitli bilgi ve 

beceri kazanımlarına göre sınıflandıkları bir ortamdır. Bu bilgi ve beceri farklılaşmasının 

inanç eğilimleri konusunda farklılaşmalara neden olması muhtemeldir. Diğer yandan 

inancın bu farklılaşmayı ortak bir noktaya sabitlemesi de ihtimal dahilindedir. 

Araştırmada bu amaçla üniversiteye yerleşme durumlarına göre sayısal, sözel ve dil 

alanlarında yerleşmiş eşit sayılarda kız ve erkek öğrencilerle mülakatlar 

gerçekleştirilecektir. Mülakatlar ile tespit edilmeye çalışılacak hususlar ve üzerinde 

yoğunlaşılacak problemler şunlar olarak planlanmaktadır.  

Üniversite gençleri dini açıdan kendilerini kendi ifadeleri ile nasıl tanımlamaktadırlar? 

Gençler kendilerini toplumda kabul gören inanca ait hissediyorlar mı? Gençler, 

inançlarının gündelik hayatlılarına yön vermesine izin veriyorlar mı yoksa inançlarını 

kendileri mi kontrol edip yön veriyorlar?  Üniversite öğrencilerinin inanç noktasında 

etkilendikleri inanç akımları var mı, varsa nelerdir?  Üniversite gençleri ateizm veya 

deizm tartışmalarından haberdarlar mı, bu konuda kendilerini nasıl tanımlıyorlar?  Yakın 

çevrelerinde, arkadaş ve dost meclislerinde inançla ilgili tartışmalar yaşıyorlar mı, 

yaşıyorlarsa buralardan kalan tecrübeleri neler? Aileleri ile din ve geleneksel değerler 

çerçevesinde tartışmalar yaşıyorlar mı, yaşıyorlarsa rahatsız oldukları ve olumlu 

buldukları yönler neler? İnançlarında ve dünyaya ait kabullerinde çevrelerinden 

öğrendikleri bilgileri mi kabul ediyorlar yoksa otorite kabul ettikleri kişilerin görüşlerini 

benimseyip onlara mı itibar ediyorlar. Sosyal medyadaki inançla ilgili videoları izliyorlar 

mı, bu videolardan etkileniyorlar mı? İnsanoğlunun dünyaya nasıl geldiği ve ölümden 

sonrası ile ilgili düşünceler akıllarına geliyor mu, akıllarına geldiğinde neler yapıyorlar, 

bu durumu sorguluyorlar mı? Yakın arkadaş veya akraba çevrelerinde inançla ilgili 

problemler yaşayan tanıdıkları var mı, böyle kişilerle karşılaştıklarında neler yapıyorlar, 

onlara yardımcı olmaya çalışıyorlar mı? Gençler, inançla ilgili sorunları olduğunda 



105 

 

nereye ve kimlere başvuruyorlar? İnançla ilgili farklı fikir ve düşüncelerin hangi yaşlarda 

ve hangi nedenlerle ortaya çıktığını düşünüyorlar, kendileri ve çevrelerindeki tecrübeleri 

neler? Yahudilik, Hristiyanlık, Budizm gibi farklı inanç eğilimleri hakkında ne 

düşünüyorlar, bunlardan etkileniyorlar mı? İnanç esaslarının unsurları ile ilgili tatmin 

olmadıkları, farklı düşündükleri şeyler var mı? Meleklere, cinlere ve gayba iman gibi 

görünmeyene inanmayı telkin eden inanç esasları hakkında ne düşünüyorlar, şüphe 

duyuyorlar mı, bu konudaki bilgi ihtiyaçlarını nasıl gideriyorlar? İnanç onlar için bir güç 

kaynağı mı yoksa taşınılıp katlanılması gereken geleneksel bir bagaj mı? 

 Araştırmamız bu problem aksları çevresinde üniversite gençliğinin inanç eğilimlerini 

kendi ifadeleri ile somut bir şekilde ortaya koymayı amaçlamaktadır. Cevaplar ve 

yorumlar çerçevesinde inanç eksenindeki fay hatları ve gerilim unsurları belirlenmeye 

çalışılacaktır.  Mülakatlarda nitel araştırma desenine uygun olarak spesifik konularda 

görüş bildiren katılımcılara ayrıyeten sondaj soruları da sorulabilecektir. Sondaj soruları 

ile derinlemesine kesitler elde edilmeye çalışılacaktır. Mülakatlar iki kayıt cihazı ile 

kaydedilecek, yazı dökümü yapıldıktan sonra okumaları yapılarak içerik analizi 

yöntemiyle yorumlanacaktır. İçerik ve elde edilen verilere göre başlıklandırmaya 

gidilecektir. Yorum yapılırken konu üzerine yapılmış nicel ve diğer nitel çalışmalar ile 

karşılaştırmalara gidilerek literatürle bütünleşilmeye çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Din Sosyolojisi, Üniversite Gençliği, İnanç Eğilimleri, Çağdaş 

Akımlar, Nitel Araştırma.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 

 

ÇAĞDAŞ DÜNYADA EVRENSEL AHLÂK İLKELERİNE 

AKIL-KALP İLİŞKİSİ AÇISINDAN BİR YAKLAŞIM  

 

 

 

Dr. Hatice TEBER                                  

Akdeniz Üniversitesi  

 

 

 

ÖZET 

İnsanın fikrî ve manevi yönünü oluşturan; kendisi için iyi ve kötüyü ayırmasını sağlayan 

akıl ve manevî anlamda, akıldan daha ince bir düşünceye ve ilahi tecelliye sahip kalbin 

varlığı bilimsel gerçeklerin kuşku duymadığı iki gerçekliktir. Aklî istidlal ve muhakeme 

yolu ile elde edilen tahkiki bir iman,  akleden bir kalp meydana getirir ki bu durum da 

insanı yaratılış rütbesi olan eşref-i mahlukat olma konumuna terfi ettirir. Kur’ân-ı 

Kerîm’de düşünmeye, akletmeye çağrılan kalp, aklın ve duyuların kendisine sunduğu 

bilgileri Allah’ın verdiği ilham ve keşf gücüyle yorumlar ve gerçek imana ulaşabilir.   

Kur’ân-ı Kerîm bilgi kaynağı olarak kabul ettiği akıl, kalp ve duyuların birlikte 

çalışmaları halinde elde edecekleri bilginin, insanı yanıltmayan doğru ve kesin bir bilgi 

olduğunu ifade eder. İnsanın asıl hedefi de budur. Söz konusu üç kaynaktan akıl düşünen, 

muhakeme eden ve karar veren, doğruyu ve yanlışı değerlendirerek rasyonel tavır 

sergileyen bir kaynaktır. Başka bir ifadeyle insanın varlığına, canlılığına ve hayatı 

içerisinde süregelen tüm aktivitelerine anlam kazandıran, sayesinde elde edilen bilgi 

vasıtasıyla doğru ile yanlışı; hak ile bâtılı birbirinden tefrik etmeyi sağlayan en önemli 

güçtür. 

Kur’ân-ı Kerim’de insanları akletmeye yönelten ayetler olduğu gibi, akletme işini kalbin 

yaptığım, iman ve imansızlıkların kalpten çıktığım belirten ayetlerde pek çoktur. Çünkü 

kalp, insanı gerçek bilgiye götüren bir kaynaktır. 

Kutsal Kitabımız Kur’ân-ı Kerim’de geçen akıl ve kalp kavramları üzerinde çok 

düşünülmüş ve çeşitli araştırmalar yapılmıştır. Ancak onlar üzerine söylenecek sözler 

bitmemiştir ve bitmeyecektir. Çünkü akıl ve düşünen kalp, insanın varlığım şüphesiz 

kabul ettiği ama görüp, dokunamadığı kavramlardır, insan onların varlığım ancak 

tezahürleriyle anlayabilmektedir. İnsan içgüdüleriyle hareket eden hayvanlardan 



107 

 

farklıdır. Ona sorumluluk kazandıran akli kavrayışı içgüdüden farklıdır. O tercih etme 

yeteneği, muhakeme ve mukayese cihazıdır. Kendisine verilen bilgileri değerlendirerek 

doğruyu, eğriden ayırma özelliğine sahiptir. Görülüyor ki Kur’ân’da anlama, düşünme, 

idrak etme yönünden kalp ve akıl arasında sıkı bir münâsebet vardır. Burada akla şöyle 

bir soru gelebilir. Acaba aklın kaynağı beyin sayıldığı halde neden Kur’ân’da kalp ve akıl 

arasında böyle sıkı bir bağlantı vardır? Anlamada düşünmede, bilgi elde etmede duyular 

ve akıl yeterli olamamakta mıdır? İnsan sadece duyu organlarını kullanarak iman edemez 

mi? Metafizik alan duyularla anlaşılamaz. Ancak duyuların farkında olduğu, görünen 

âlemdir. Allah insana akıl nimetini vererek onu, yarattığı bütün canlılardan üstün 

kılmıştır. İnsan da bu yeteneğini kullanarak dünya hayatında bir imtihandan geçmektedir. 

Bu imtahan sırasında kimi insanlar başarılı olarak kendisini yaratana iman etmekte, bir 

kısmı ise küfür bataklığına saplanmaktadır. Küfür ehlinde de akıl olduğuna göre acaba 

neden başarılı olmamışlardır? Salt Aklın, zekanın yanında Allah’ın bizlere verdiği basiret 

gücü yani sezgi gücü vardır. Mesela insan sadece gözleriyle, akıllı ya da akılsız bütün 

canlıların görebileceği güneşe baktığında, onu ısıtan, aydınlatan, doğudan doğup, batıdan 

batan, insanlar için son derece önemli bir varlık olarak görür ve bunun ötesine geçemez. 

Fakat duyu organlarımızın gördüğü bu güneşe bir de basiret yani kalp gözüyle bakarsak 

onun neye yaradığı, ne olduğu ile ilgilenmenin yanında, onun nereden geldiği, hangi güçle 

uzayda durduğu, kendiliğinden varolup olmadığı, onu bir yapanın bulunup bulunmadığı 

sualleri de ortaya çıkacaktır. Çünkü Güneş Kur’ân’ın ifadesiyle âyettir, işarettir. İnsanı 

başka bir varlığa yönlendiren işaret levhasıdır. İşte insan bu noktada kendisinde oluşan 

bilgiyle imana ulaşabilmektedir. 

Bu yönüyle selim bir kalp ile müstakim bir akıl fıtratı gereği insanı iyiye, doğruya ve 

faydalıya götürebilen en önemli araçlar olduğu görülecektir. Düşünebilen bir akıl ve selim 

bir kalbin   arasındaki fark ise ilkinin zihinsel akıl-duyu ilişkisini; ikincisinin ise insanın 

hem zihinsel hem de kalbiyle ilişkili fıtrî akılı ifade etmesidir. 

Biz bu tebliğimizde akıl ve kalp korelasyonu içerisinde Kur’ân-ı Kerim ve Sünnet-i 

Nebevî anlayışını ortaya koyarak Çağdaş Dünyada Psikososyal Kimlik Yönelimleri ve 

Din temelli bir çözümleme yapmaya çalışacağız.  

Anahtar Kelimeler: Akıl, Kalp, Ahlak, Çağdaşlık, Sünnet. 

 

 

 

 

 



108 

 

KURAN’DA RABBİNİ ARAYAN GENÇ PROFİLİ: HZ. 

İBRAHİM ÖRNEĞİ  

 

 

 

Dr. İbrahim ULUDAŞ 

 Pamukkale Üniversitesi 

   

 

 

ÖZET 

İlk insan olan Hz. Adem zamanında cevabı aranmaya başlamış ve dünyanın son bulması 

anına kadar yaşayacak son insana kadar cevabı aranmaya devam edecek olan bir soru 

vardır: Beni kim yarattı? Bu soru, akıllı, yanlışı-doğruyu ayırt edebilecek, belli bir 

düşünme potansiyeline sahip her insanın merak ettiği, cevabını araştırmaya kendini 

mecbur hissettiği bir istifhamdır. Nitekim semâvî dinlerin temsilcileri olan 

peygamberlerin ve o elçilerin rehberleri olan kutsal kitapların müntesiplerine açıklamak 

istedikleri konu, işte tam da budur. Bütün peygamberlerin anlatılarının ve tebliğlerinin 

merkezinde kendi yaratıcılarını, Rabblerini, İlahlarını, Tanrılarını arayan insan vardır. 

Özellikle insanın kendisini yoktan var eden, ona akıl veren, iyiyi-kötüyü ayırt edebilmesi 

için her türlü düşünme, anlama ve idrak etme becerisi veren, onu yediren, içiren, her türlü 

gereksinimini karşılaması için her türlü canlıyı hizmetine sunan, ilim, kudret, irade 

bakımından her canlıdan üstün bir varlığın mevcudiyetini aramak, araştırmak ve en 

önemlisi de düşünmek gibi beşerî bir yönü vardır. Daha da ötesi, insan bazen bunu 

düşünmek istemese de, insânî olmanın verdiği sâiklerle düşünmek zorunda kalmaktadır. 

Çünkü insanın aklını çıkarıp atıp, hayvan gibi olmak gibi bir şansı yoktur. Şu da bir 

gerçektir ki; insan dünyaya gelirken, insan olarak dünyaya geleceğini bilmemektedir. 

Bizler insan olarak değil de, taş, toprak, bitki veya herhangi bir hayvan türü olarak 

dünyaya gelebilirdik. Bu olay, bizim irademiz dışında, tamamen yaratıcının iradesiyle, 

ilmiyle, kudretiyle ortaya çıkan bir gelişmedir. Bu yaratıcı kavramı, semâvî dinlerde 

Allah, Rabb, İlah, Tanrı şeklinde ifade edilmiştir. Yaratıcı, insanı en iyi bilen ve en iyi 

tanıyan  varlıktır. Dolayısıyla ona kendini tanıtmak, kudretini göstermek için bazı rehber 

ve kılavuzlar göndermek varlığının gereklerindendir. İnsanlık tarihine baktığımızda da 

yaratıcı tarafından gönderilen nice peygamberler, kutsal kitaplar ve sahifeler şeklinde 



109 

 

mesajlar görmekteyiz. Bu bize şunu göstermektedir: Allah, Rabb, İlah, Tanrı -nasıl 

isimlendirirsek isimlendirelim- bizi sadece yaratıp, kendi başımıza bırakmadı, bizim 

merak ettiğimiz veya edeceğimiz her türlü sorunun cevabını elçileri, kutsal kitapları ve 

sahifeler şeklinde gönderdiği mesajlarla bizlere verdi. Burada insana düşen; gerçekten 

samimi bir şekilde, aklını fikrini kullanarak cevapların peşine düşmek ve araştırmaktır. 

Bununla birlikte; İnsanı, diğer canlılardan ayıran en önemli özellik; akıl sahibi olmasıdır. 

Yaratıcı; hiçbir rehber, kılavuz, peygamber, kitap göndermese bile insan, etrafında olan, 

kendi gücünün ve kudretinin üstündeki olaylara ve gelişmelere bakarak, kendi acizliğini, 

yetersizliğini, düşünüp, aklını kullanıp şöyle düşünmesi gerekir: insan olarak bu kainatın 

en güçlü varlığı benim, insan dışındaki bütün canlılar bana hizmet ettikleri halde, benim 

bile tâkat getiremediğim, gücümün yetmediği olaylar meydana geliyor, bunların kendi 

kendine olması veya ilimsiz, fikirsiz, akılsız sebeplerin biraraya gelip bu olayları 

meydana getirmesi mümkün olmadığına göre, bunları yapan bir yaratıcı olması gerekir, 

diye düşünmesi ve akletmesi gerekir ki bu insaniyetin bir gereğidir. Yaratıcı, buna ragmen 

insanların kendisini tanıyıp, iman etmeleri için, onlara akıl verip,  peygamberler, kutsal 

kitaplar göndermiştir. 

Yukarıda yapmış olduğumuz girişten sonra; tebliğimizin asıl konusuna geçebiliriz. 

Tebliğimizde, işleyeceğimiz konu, Kur’ân-ı Kerim bağlamında işlenecek olup, diğer 

kutsal kitaplardaki verilere çok fazla yer verilmeyecektir. İnsan, mahlukatın en şereflisi 

olarak yaratılmış, kendisine, diğer canlılara verilmeyen özellikler verilmiştir. Bunlardan 

en önemlisi  akletme ve düşünme yetisidir. Kanaatime göre; Rabb, bu yetiyi kendisini 

tanımamız ve O’na îmân etmemiz için vermiştir. Kur’ân-ı Kerîm’de birçok âyette 

akletme, tefekkür etme gibi yeteneklerin kullanılması tavsiye edilmekte, kullanılmaması 

eleştirilmektedir. İslâmiyetin kutsal kitabı olan Kur’ân-ı Kerim, genç, yaşlı, hasta, zengin, 

fakir gibi sınıflandırabileceğimiz toplumun her kesimine birtakım metodlarla mesajlar 

iletmektedir. Bu metodlardan biri de peygamberlik gibi üstün ve şerefli bir göreve layık 

görülen insanların kendi döneminde yaşadıkları olayların aktarılmasıdır. Teknik 

tanımıyla kıssa olarak isimlendirilen bu olaylar; insanlık için önem arzeden, ibret alınması 

tavsiye edilen hayâtî yaşam hikayeleridir. Dolayısıyla kıssaların baş kahramanları, 

peygamberlerdir. Hz. Eyüp (a.s.)’ın kıssasının hastalar için bir örnek olması, Hz. Lût 

(a.s.)’ın çarpık ilişki içerisinde olmak isteyenlerle arasında geçen ibretlik kıssası, Hz. 

Salih (a.s.)’ın kıssası, Hz. Âdem (a.s.)’ın kıssası gibi daha birçok peygamberin kıssaları 

toplumun her kesimini oluşturan insanlar için birer mesajdır. Bu tebliğimizde, 

peygamberlerin en büyüklerinden olan,  kendisine peygamberlik gelmeden önce, genç 

yaşına ragmen döneminde yaşanan akıl dışı ve mantıksız olaylara tepki gösteren hatta 

ailesini bile karşısına alacak kadar cesaretli olan Hz. İbrahim (a.s.)’ın gençlere rol-model 

olarak nitelendirebileceğimiz tavır ve davranışlarını konu edineceğiz. Hz.İbrahim, daha 

genç yaşlarında kâinata bakıp, birtakım düşüncelere dalar. Yaşadığı toplumda var olan 

inanç ilgili kabullerin mantıksızlığını irdeler ve yeri geldiği zaman bunu ailesiyle 

tartışırdı. Tabii ki bu, peygamberlerde bulunan fetanet yani akıllı ve  zeki olmak sıfatının 



110 

 

bir tezahürüydü. Yaşadığı toplumda da bu yönüyle temâyüz etmiş bir gençti. Yukarıda da 

zikrettiğimiz gibi, peygamberlerin örnek olma gibi bir misyonu vardır. Akıllı ve zeki bir 

genç olan İbrahim, yaşadığı toplumdaki insanların inanç sistemlerini, çok fazla irdeler, 

yanlış birşeylerin olduğunu farkeder ve bunu başta babası olmak üzere insanlarla 

tartışırdı. İnsanların tepkisinden çekinmez ve onlarla mücadele ederdi. Fakat kendisi de 

içten içe gerçek ilahın kim olabileceği, özelliklerinin neler olabileceği konusunda 

tefekküre dalar ve tahkiki imanı elde edebilmek için gerekli her türlü yolu denerdi. 

Dolayısıyla biz de Hz. İbrahim’in örnekliğinde gençlere ne tür mesajlar verebiliriz, onu 

işlemeye çalışacağız. 

Anahtar Kelimeler: Kuran, Gençlik, Tevhid, Delil, Zekavet. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 

 

BİREYİN ERKEN YAŞTA ALDIĞI KUR'AN EĞİTİMİNİN 

GENÇLİK DÖNEMİNDEKİ AHLAKİ GELİŞİMİNE 

ETKİSİ 

 

 

Dr. İmran ÇELİK                          

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsanın dünya serüvenindeki en önemli dönemi şüphesiz gençlik dönemidir. Bir gencin 

eğitimi, terbiyesi, değer yargıları ve hayatını olumlu şekillendirmesi hem kendisinin hem 

de içerisinde yaşadığı toplumun geleceği anlamına gelmektedir. Kur’an ise yeryüzünün 

ilahi son mesajı ve insanlığı eğitme, terbiye etme ve varlık gerekçesini ona öğretme 

noktasındaki yüce kitabımızdır. 

Eğitim ve öğretimin temel amacı, zihinsel, duygusal ve davranışsal alanlarda bireyi ayrı 

ayrı yetiştirebilmektir. Kur’an öğretimi, nüzulünden bugüne kadar Müslümanların gerek 

örgün gerek yaygın eğitim çerçevesinde en önem verdiği eğitim çabası olmuştur. Bu 

çabanın ilk hedefi çocukluk ve ergenlik dönemindeki bireye ibadetlerini yapacak kadar 

Kur’an okumayı öğretmektir. Bunun yanı sıra çocukluk ve gençlik dönemideki bireyin 

aynı zamanda Kur’an öğrenimi sırasında hem Kur’an’ın mahreç, tecvid ve makam ile 

okunmasındaki fonetik ahengini hem de bu ilahi sözün manevi atmosferini duygusal ve 

ahlak olarak fıtratında hissetmesini temin etmektir. Çünkü Kur’an öğretimi salt bir bilgi 

aktarımı olmayıp aynı zamanda etiğe dayalı biçimlendirmeyi, ahlaki değerlerin öğretim 

ve yaşanılmasını da temin eden bir mahiyet arz eder.  

Kur’an’ın insanlığa seslenişindeki ilk sözü ‘oku’maktır. Ayrıca tefekkür, tedebbür, 

tezekkür, taakkul ve teemmül gibi kavramları ile Kur’an’ı okuyan herkesin bu öğrenimini 

lafız olarak okumanın yanında düşünce boyutuna taşıması, sevgi, şefkat ve merhamet gibi 

duygularına, tutumlarına ve davranışlarına kısaca ahlakına da yansıtması gerektiğini ifade 

etmektedir. Kur’an’da, ‘Biz Kur’an’dan öyle bir şey indiriyoruz ki, o müminler için bir 

şifa, bir rahmettir’ ilahi mesajı bunun insanların iman, amel ve ahlâka ilişkin mânevî 

hastalıkları iyileştirmede, insanın fıtri yönünü canlı tutmada önemli bir unsuru ortaya 



112 

 

koyduğu; ‘Müminler o kimselerdir ki, Allah’ın adı anıldığında yürekleri titrer, kendilerine 

Allah’ın âyetleri okunduğunda bu onların imanlarını arttırır. Onlar yalnızca rablerine 

güvenirler’ şeklinde geçen âyet(ler) ise Kur’an tilavetinin insanın duygu boyutuna nasıl 

tesir ettiğini ifade eden ilahi mesajlardır. 

Ergenlik dönemi gençlerin eğitimi için en önemli husus olan ahlaki değerlerin kaynağının 

belirlenmesinde ve öğrenilmesinde bir Müslüman genç için en temel kriter şüphesiz 

Kur’an’dır. Değerlerin davranışlar ile bütünlük oluşturması için bunların öğretilmesinde 

gözetilen metot, öğrencinin hazır bulunuşluğu ve bunun çocukların ve gençlerin hayatına 

yansımasının temin edilmesi önemli hususlardır. Örneğin, namaz  Müslüman genç için 

önemli bir dini ritüeldir. Namazda hem Kur’an tilaveti hem ibadet şuuru hem de ahlak 

boyutu vardır. Ergenlik dönemindeki bir gencin Kur’an, tilavet, namaz ve ahlak arasında 

doğru bir ilişki kurması temin edilebilirse bu genç için, din anlamlı bir inanç değeri olarak 

hayatında yer edinebilir. 

Ülkemizde Kur’an eğitimi Milli Eğitim Bakanlığı bünyesindeki okullarda, Diyanet İşleri 

Başkanlığına bağlı Kur’an Kurslarında ve İlahiyat Fakültelerinde örgün olarak 

sürdürülmektedir. Ayrıca Diyanet İşleri Başkanlığı aracılığı ile de yaz dönemlerinde 

yaygın eğitim çerçevesinde camilerde devam ettirilmektedir. Ülkemizde insanların dini 

bilgilerini aldıkları bu kurumların yanı sıra ebeveylerin evlerinde ve yaşam alanlarında 

inanç, ibadet ve ahlak eğitimini verme çabası da gençlik dönemindeki birey için temel bir 

ödev ve gereksinimdir. Bu süreçte Kur’an eğitimi alan gençlerin ahlaki olarak daha 

erdemli davranışlar sergilediği, suça bulaşma ve diğer suç teşkil eden olaylara karışma 

hususunda daha düşük bir oranın olduğu görülmektedir. Ayrıca dini ve milli değerlerine 

daha bağlı olduğu müsellem bir durumdur. Resmi istatistiklere yansıyan bu durumun en 

önemli gerekçesi Kur’an eğitiminin ergenlik dönemindeki bireyin ahlaki değerleri 

kazanmasına pozitif katkıda bulunması olduğu söylenebilir.  

Kur’an’ın eğitim ve öğretiminin yanı sıra tilâvetinin, belli makam ve musiki ile icra 

edilmeside gençlik döneminde olan bir insanın fıtratına, duygularına ve gönül dünyasına 

tesir eden başka bir husus olabilir. Duygusal yoğunluk dönemi olan gençlik çağı, var olan 

duyguların fark edilmesi, eğitilmesi, doğru yola kanalize edilebilmesi, fıtrata ve ahlaka 

uygun bir şekilde de yaşanabilmesi için mülzemdir. İlahi kitabın güzel bir kâri’den 

dinlenildiğindeki sesinden hissedilen duygulardan, onu dinleyen bir gencin duygu 

dünyasında ve inanç değerleri üzerinde çok olumlu bir etki bırakacağı söylenebilir.  

Bu çalışmada insanın çocukluktan gençlik dönemine uzanan yolculuğunda Kur’an 

eğitiminin, öğretiminin, Kur’an tilavetinin makam ile icra edilmesinin genç bir mü’minin 

gönül dünyasına nasıl tesir ettiği, onu nasıl eğittiği ve fıtratında var olan zevk alma, 

beğenme, tatmin olma ve mutlu olma duygularını yaşamasına nasıl katkıda bulunduğu 

sorusuna cevap aranacaktır.  



113 

 

Çalışma sürecinde konu ile ilgili temel kavramlar ifada edilecek, insanın fıtratına, 

eğitimin önemine, eğitimin insan üzerindeki etkilerine ve Kur’an’ın okunmasının olumlu 

tesirine yönelik âyetler ve hadisler ele alınıp değerlendirme yapılacaktır.  

Ayrıca araştırmada nitel araştırma yöntemi de kullanılacaktır. Nitel araştırma 

yöntemlerinden durum dönemi tercih edilecektir. Veri toplama yöntemi olarak görüşme 

(mülakat), veri toplama aracı olarak yarı yapılandırılmış mülakat formu kullanılacaktır. 

Elde edilen bulgular yorumlama yaklaşımı ile analiz edilecektir.  

Yapılacak mülakat görüşmelerinde gençlerin Kur’an eğitimine nasıl yaklaştıkları, dini 

eğitim ve duygularının kendilerini tatmin edip etmediği, Kur’an okurken ya da dinlerken 

ne hissettikleri, ve gençlerin, son yıllarda ülke gündeminde de tartışılan ateizm, deizm vb. 

çeşitli yeni dini akımlara bakış açıları ve bu konulardaki beklentilerine dair sorular 

yöneltilecektir.  

Bu çalışma sonucunda Kur’an eğitim ve öğretiminin Kur’an okuyan veya dinleyen 

gençlerin ahlaki gelişimi üzerinde pozitif katkısı olduğunun ortaya konulacağı ön 

görülmektedir.       

Anahtar Kelimeler: Kur’an Öğretimi, Gençlik, Makamla Tilâvet, Ahlak.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 

 

DİN DİLİNİ ANLAMA VE YORUMLAMA BAĞLAMINDA 

GENÇLERİN İNANÇ SORUNLARI ÜZERİNE BİR 

DEĞERLENDİRME 

 

 

Dr. Mehmet Akif ALTUNIŞIK 

Amasya Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Din dili bağlamında yapılan tartışmalar başta Tanrı hakkında olmak üzere daha çok inanç 

konularını kapsar. Kutsal metinlerdeki Tanrıyla ilgili ve varoluşsal sorunlara dair ifadeleri 

anlama ve yorumlama biçimi yani din dili anlayışı, insanların Tanrı’ya karşı konumunu 

ve bir bütün olarak dine yaklaşımını büyük oranda etkileyecektir.  

Günümüz gençlerinin en azından önemli bir kısmının inançlarını kendi tercihleri ile 

oluşturmak istedikleri anlaşılmaktadır. Başka bir ifadeyle çevresinde hazır buldukları 

inançları olduğu gibi kabul etmek yerine din ve Tanrı tasavvurlarını daha çok rasyonel 

olarak ve dini metinleri de ihmal etmeden kendi bilgi ve emekleriyle oluşturmaya 

çalıştıkları söylenebilir. Bu konuların uzmanlık gerektirmesi sebebiyle gençlerin yetersiz 

kalacağı, mevcut yorumlardan birinin kabul edilmesi ya da bir bilene güvenilmesi ile 

sorunun çözülebileceği öne sürülebilir ancak söz konusu gençler kendilerini tatmin 

edecek cevap arayışından vaz geçecek görünmüyorlar.  

Bazı gençlerin dinden ya da Tanrı’dan uzaklaştıklarına dair yaygın kanaatin kısmen doğru 

olma ihtimali yadsınamaz ancak bize göre bu tür gençler mevcut teolojiyi olduğu gibi 

kabul etmek istemiyorlar, daha açıkçası mevcut teoloji ile tatmin olamıyorlar. Dolayısıyla 

bu tür gençler dini en yukarıdan en aşağıya kadar yani Tanrı inancından başlayıp tüm 

inanç konularını, ritüelleri vs. masaya yatırıp anlamını, önemini, makullüğünü, gereğini 

vesaire, akıl, bilim ve vicdan gibi ölçütlerle değerlendirmeye tabi tutuyorlar. Bu aşamada 

ise din dilinin nasıl anlaşılacağı ve yorumlanacağı meselesi kritik bir önem 

kazanmaktadır. Başka bir ifadeyle eğer din dilinin anlaşılıp yorumlanması meselesinde 

gençleri tatmin edecek bir yöntem bulunamaz ise birçok genç için din anlam ve önemini 

kaybedebilir. Daha açıkçası ciddi soruları ile arayış içinde olduğu anlaşılan söz konusu 



115 

 

gençler ya yeni yorumlar ile dine bağlanacaklar ya da dinden ümidini kesip deizm, ateizm 

ve agnostisizm gibi inançları tercih edeceklerdir.  

Meseleyi daha belirgin kılmak için şunlar söylenebilir: Bazı temel dini ilkeler hakkındaki 

yaygın söylem ve kabullerden tatmin olmayan ve bazı konuları tam olarak 

anlamlandırmak isteyen gençler örneğin Tanrı’nın merhameti, yaratılış, din-bilim ilişkisi, 

kadın, savaş, kölelik, özgürlük, ahiretteki ceza gibi konuları ele alan bazı ayetler hakkında 

sorular sormaktadır. Bu tür ayetlere yaklaşırken daha çok literal bir okuma 

yapmaktadırlar ve sonuçta da gençlerin bir kısmında Tanrı ve dine dair ciddi şüpheler 

oluşmaktadır. İşte tam da burada din dilinin nasıl anlaşılıp yorumlanacağı meselesi 

gündeme gelmektedir. Mesela yaratılış Adem ve Havva ile birden başladıysa evrimsel 

yaklaşımın nereye konulacağı ve insanların ensest bir ilişki ile mi çoğaldığı, dünyaya 

Adem’in günahından dolayı gelindiyse tüm insanların niçin bundan sorumlu tutulduğu, 

kadınların mirastan az pay alması, birden fazla kadınla evlilik, çocuk evliliği, kölelik gibi 

konuları bir sorun olarak gören gençler bu tür konularla ilgili ayetleri tartışmaktadır. Bir 

bütün olarak Kur’an’ı ve bu tür ayetleri anlama ve yorumlamada daha çok literal bir 

yaklaşımı tercih ettikleri için genelde olumlu bir sonuca varamamaktadırlar. Ayrıca bu 

tür konularda klasik ve modern İslam düşüncesindeki birbiriyle çok mutabık olmayan 

yorumların beklentilerini tam olarak karşılayamaması ve hızlıca kesin bir sonuca varmak 

istemeleri nedeniyle gençlerin bir kısmı vahyi ya da Tanrı’yı reddetme eğiliminde 

olabilmektedir.  

Dine karşı bu tür olumsuz yaklaşımları aşmak için kolay, sistematik ve kısmen yeni bir 

din dili anlayışının geliştirilmesi gerekir. Bunun için de başta din felsefecileri olmak üzere 

ilahiyatçılar tarafından birtakım çalışmalar yapılabilir. Mesela, gençlerin, Tanrı’nın vahiy 

göndermesindeki asıl amacı ve dinin bir bütün olarak anlamını ve önemini kavramasına 

yönelik bir din dili anlayışı oluşturmak. “Tanrı nasıl konuşur?” sorusuna dair tatmin edici 

bir söylem geliştirmek. Gençlerin Kur’an’daki kültürel unsurlar ile dini unsurları 

birbirinden ayırabileceği bir yöntem oluşturmak. Gençleri, yaratılış konusu başta olmak 

üzere bilimsel konular ile inanç/din arasında ikilimde bırakabilecek söylemlere karşı 

alternatif söylemler geliştirmek. Kölelik ve kadın konusundaki ayetleri açıkça tartışıp 

vicdanları tatmin edecek bir bakış açısını cesaretle oluşturabilmek. Bahsettiğimiz bu 

önerilerin gerçekleştirilmesinde din dilinin sembolik yönünün öne çıkarılmasının etkili 

olacağı kanaatindeyiz. Sonuç olarak, bilimin gelişmesi başta olmak üzere birçok etken 

nedeniyle evrensel bazda yaşanan değişim din alanını da etkiledi. Dolayısıyla birçok 

insan ve özellikle de birçok genç içine doğduğu dini sorgulayarak olumlu ya da olumsuz 

bir kanaate sahip olmaya başladı. Yani bazı gençlerin Tanrı ve dinin kendileri için anlamlı 

ve gerekli olup olmadığına karar verme sürecinde olduğu açıkça görülmektedir. Bu karar 

sürecindeki birçok etkenin en önemlilerinden birisi de din dilinin nasıl anlaşılıp 

yorumlanacağı meselesidir. 



116 

 

TWİTTER’DA DEİZM İÇERİKLİ İLETİLERİN 

İNCELENMESİ 

 

 

Dr. Mehmet ÇINAR                                    

Pamukkale Üniversitesi  

 

 

 

ÖZET 

Deizm, evreni ve evrendeki varlıkları yaratan ancak dinlerin iddia ettiği gibi vahiy veya 

mucize gibi herhangi bir tabiatüstü yolla ona artık bir daha müdahale etmeyen bir 

yaratıcıya inanma şeklinde tanımlanmaktadır.  Başka bir tanımda ise, deizm, mutlak 

yaratıcı olarak kabul edilen ancak evren ile devam eden bir ilişki ve bağı reddedilen bir 

yaratıcı anlayışına dayandırılmaktadır. Bu tanımlardan deizm anlayışına bakıldığında 

evren tasavvurunda farklılıklar olsa da yaratıcının varlığına inanç söz konusudur.  Bu 

açıdan bakıldığında deizmin bir inanç eğilimi olduğunu kabul etmek gerekir. Başka bir 

ifadeyle deizmde bilinenin aksine inançsızlık söz konusu değildir. Ancak kurumsal dinin 

prensipleriyle büyük oranda uyuşmamaktadır. Türkiye’de son yıllarda deizm eksenli 

söylem, yayın ve tartışmalar gündemi meşgul etmektedir. Özellikle görsel medyada 

deizm oldukça yaygın bir şekilde konuşulmaktadır. Hatta din eğitimi veren kurumlar 

özelinde bir takım iddialar gündeme gelmektedir. Bu iddiaların çoğunluğunun bilimsel 

bir temele oturduğunu söylemek neredeyse imkansızdır. Bu iddiaların gündeme geldiği 

çeşitli platformlardan birisi de sosyal medyadır. Konunun sosyal medyaya taşınmasında 

internet kullanımının yaygınlaşmasının etkili olduğu düşünülmektedir. Zira internet 

kullanımındaki artışa paralel olarak dünyanın farklı noktalarındaki insanlar farklı 

konulardaki düşüncelerini sosyal medyalar aracılığıyla kolay bir şekilde ifade 

etmektedirler. Bu sosyal medya araçları içerisinde önemli bir yere sahip olan Twitter 

vasıtasıyla küresel ölçekte her gün çeşitli konularda milyonlarca tweet yazılmaktadır. 

Türkiye’de de Twitter yaygın kullanılan sosyal medya platformalarından biridir. Bu 

noktada Twitter’da deizm içerikli tweetlerin içerik olarak analizinin önemli olduğu 

düşünülmektedir. Bu çalışmada verilerin analizinde rapidminer studio 9.10 paket 

programı kullanılmıştır. Rapidminer, metin incelemesi için de ortam sağlayan bir 

yazılımdır. Ayrıca rapidminer literatürde bilinen çoğu veri bilimi algoritmasını kullanma 



117 

 

imkanı sağlamaktadır. Bu çalışmada rapidminer programının kullanılmasının amacı 

geleneksel yöntemlerle analiz edilmesi neredeyse mümkün olmayan kapsamlı veri setinin 

analiz edilmesini kolaylaştıran seçenekler sunmasıdır. Rapidminer paket programı ile 

Twitter üzerinden bağlantı sağlanarak içinde deizm geçen tweetler toplanmıştır. 

Tweetlerin toplama aşamasında parametrelerde dil, güncel ve limit filtreleme işlemi 

yapılmıştır. Bu işlemler sonucunda toplamda 955 tweet analiz edilmiştir. Veri analizi, 

önişleme, sınıflama, kümeleme, birliktelik kuralları çıkarımı, nitelik seçimi vb. 

işlemlerini içermektedir. Yine bu aşamada nominal to text operatörü ile nominal 

özelliklere sahip olan veriler metin formatına dönüştürülmüştür. Rapidminer programı 

içindeki doğal dil işleme araçlarından faydalanılarak metinlerin analizi 

gerçekleştirilmiştir. Modelde en önemli kelimeler, sıklıkları ve duygu durumları elde 

edilmiştir. Bu kapsamda ön plana çıkan en önemli kelimelere bakıldığında “deizm”, 

“islam”, “ateizm”, “imam”, “eğitimi”, “hatiplerde”, “yayılıyor”, “çocuklar”, “hızlı”, 

“geliyorlar”, “kaynaklarıyla”, “yüzyüz” ve “gençler” kelimelerinin olduğu görülmüştür. 

Kelimelerin sıklığına bakıldığında ise “deizm” 836, “islam” 274, “ateizm” 258, “imam” 

227, “eğitimi” 222, “hatiplerde” 221, “yayılıyor” 219, “çocuklar” 214, “hızlı” 211, 

“geliyorlar” 210, “kaynaklarıyla” 210, “yüzyüz” 210 ve “gençler” 101 kez geçmiştir. Bu 

bulgulardan hareketle sosyal medyada deizmin gençler üzerinde hızla yayıldığına yönelik 

bir algı olduğu sonucuna ulaşılabilir. 

Anahtar Kelimeler: Deizm, Gençlik, Twitter, Rapidminer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

 

MODERN ÇAĞDA KUR’ÂN VE SÜNNET 

PERSPEKTİFİNDE GENÇLİĞİN EĞİTİMİ 

 

 

Dr. Mehmet Mahfuz ATA 

Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Gençlik, çocukluk çağı ile yetişkinlik çağı arasındaki geçiş dönemidir. Fert ve toplumun 

geleceği için son derece önemli bir yere sahip olan gençlik olgusu, aynı zamanda insan 

hayatının en değişken ve sorunlu bir dönemini teşkil etmektedir. Gençlik dönemi sosyal, 

fizyolojik ve psikolojik gelişim ve değişimlerin yaşandığı bir zamanı kapsamaktadır. 

Gençlik döneminde olumlu yönde kişilikler oluşabileceği gibi eş zamanlı olarak olumsuz 

yönde de kişilikler gelişip şekillenebilir. Yönlendirilmenin keyfiyetine göre gençler, 

insanlığa dair pek çok faydalı projeler yapabilecekleri gibi kimlik bunalımına girmeleri 

durumunda kötü sonuçlarla da karşılaşabilirler. 

Bu çalışma, Kur’an’ın ve Sünnet’in perspektifinde gençlerin bilinçlendirilmesi ve 

yetiştirilmesinde Kur’ân’ın rehberliğini konu etmeyi hedeflemiştir.  Bu amaçla ilk önce 

medeniyetlerin inşasında önemli bir rolü olan gençlerin İslam’da din eğitimi algısı, 

analitik ve eleştirel bir yaklaşımla ele alınmış, Kur’ân ve Sünnet’e dayalı İslam eğitim 

anlayışının teorik temelleri araştırılmıştır. Kur’ân’ın ve dinin, insan anlayışı çerçevesinde 

gençlik çağına bakışı irdelenmiştir.  Çalışmanın esas sorunsalı olarak İslâm’ın kendine 

özgü eğitim düşüncesinin gençlik çağı din ve ahlâk eğitimine, sosyal ve pratik hayata 

yansımaları araştırılmıştır. 

Modernleşen ve sekülerleşen bir çağda ve teknolojinin baş döndürücü bir hızla ilerlediği 

bir dünyada insanoğlunun en verimli ve bereketli hayat safhalarından biri olan gençlik 

dönemine Kur’an-ı Kerim ve hadislerde, çokça vurgu yapılmıştır. Gençler Müslümanlığı 

ilk kabul edenler arasında bulunmuş; şirk ve kötülükle mücadele etmişlerdir. Ayrıca iffet, 

haya, sabır, Allah’a kulluk etme, azim, sebat, kararlılık, ve sorumluluk bilinci taşıma,  

ahlâklı olma vb. şekillerde övülmüş ve onların hayatlarından örnekler verilmiştir. Hz. 

Muhammed (s.a.v) gençlere çok büyük değer vermiş, onlara; ilmî, idarî, siyasî ve sosyal 

alanlarda çeşitli görev ve sorumluluklar tevdi etmiştir. İslam davasında Hz. 



119 

 

Muhammed’in (s.a.v) yanında olanların çoğunluğunu oluşturan gençler, büyük 

fedakârlıklar sergilemişler ve bu konuda mücadele etmişlerdir. Çalışmamızda özellikle 

gençlerin, gençlik döneminden önce çocukluk döneminde edindikleri bilgi, birikim ve 

tecrübelerinin gençlik dönemlerini şekillendirdiği görülmektedir. Sapmaların en çok 

olduğu bu dönemde ailelerin gençlere yeterince örnek olamadıkları yahut otoriter 

davrandıkları; İslam bilinci ve güzel ahlâkı sergileyemedikleri ve şuurlu bir imanı telkin 

edemediklerinden dolayı, gençler farklı dini eğilimlere yönelebilmektedir. Bu nedenle 

gençler doğru yönlendirilmeli, Kur’an-ı Kerim’den örnek genç modelleri tasvir edilmeli 

ve peygamberlerin hayatları anlatılmalıdır. Sadece bunu yapmakla kalınmamalı aynı 

zamanda sorumluluklarını bilen, yalnız kendi menfaatini değil toplumun yararını gözeten 

fertler yetiştirilmeli, milli ve manevî duygular gençlere telkin edilmelidir. 

Allah Teâlâ Kur’ân’da, peygamber ve inançlı şahsiyetlerin gençlik çağlarında yaşadığı 

hadiselerden örnek kesitler sunarak gençlik için bir rol model ortaya koymuştur. Sünnette 

de gençlik için örnek modellerin bulunduğu müşahede edilmiştir.  

Kur’ân-ı Kerim’de gençliğe dair alınabilecek pek çok örnek bulunmaktadır. Kabil’in 

öldürmeye yeltenmesine karşılık Hâbil’in karşılık vermemesi,  Hz. İbrahim’in kavmine 

karşı yapmış olduğu tevhid mücadelesi, Züleyha’nın ısrarlı birlikteliğine karşılık Hz. 

Yûsuf’un ahlâk ve iffetini sergilemesi, ilahlık taslayan zorba Firavu’nun baskılarına 

maruz kalan Hz. Mûsâ’nın cesaret ve güvenirliği, kavminin ithamlarına karşı karşıya 

kalan Hz. Meryem’in iffet ve teslimiyeti, inançları uğruna zorba bir yöneticiden kaçan 

Ashâb-ı Kehf’in tevhid inancında göstermiş oldukları azim ve kararlılıkları, temel 

değerlerin yerleşmesi için Hz. Lokman’ın çocuğuna yaptığı tavsiyeler, gibi örnekler farklı 

Kur’ân kıssalarında yer almaktadır. 

Literatür taraması yöntemiyle elde edilen verilerin kullanıldığı araştırmada Kur’an, 

Sünnet ve İslâm’ın insanın akıl ve duygularına ehemmiyet verdiği tespit edilmiştir. İrade 

hürriyetini gözeten Kur’an’ın eğitim anlayışı ile gençlik döneminin akıl, irade, duygu 

boyutu, şahsiyet, benlik bilinci, hür olma arzusu arasında paralellik görülmüştür. Böylece 

Kur’an bilinciyle bütünleşen İslam’ın eğitim anlayışının, gençlik döneminde elde edilen 

gelişimsel hususiyetleri desteklediği görülmüştür. 

Kur’ân ve Sünnet perspektifinde gençlik dönemi din ve ahlâk eğitimi, rol modeller göz 

önünde bulundurularak psikolojik ve sosyal temellere dayalı olarak izah edilmiştir. 

Kur’an ve Sünnet anlayışıyla yaşayan kişilerin, din ve ahlâk eğitiminin insanın ruh ve 

bedenden meydana gelen huy ve mizacının gençlik döneminde dengeli bir biçimde 

geliştirmesinde müspet tesirler taşıdığı tespit edilmiştir. 

Çalışma sonucunda elde edilen bulgular, çağdaşlığın ve modernitenin, gençlik üzerindeki 

psikolojik huzursuzluklara ve yaşamsal tatminsizliklere sebep olan menfi etkilerinin, 

Kur’ân’ın yol göstericiliği ve hidayet rehberliğinde örnek model şahsiyetler sunularak din 



120 

 

ve ahlâk eğitiminin destekleyici ve iyileştirici tesiriyle büyük oranda giderilebileceği 

kanaatine varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Kur’an, Sünnet,  Peygamber, Model, Ahlâk, Eğitim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

YOUTH AND FAITH IN THE CONTEXT OF LIBERALISM 

 

 

 

Dr. Kadir GÜNDÜZ                                   

Children, Youth, and Family Services 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

This qualitative study, employing literature review and purposive sampling, explores how 

liberalism and student-centered philosophies and practices impact young people’s search 

for meaning. The apparent failure to achieve such a goal makes the philosophies and 

applications surrounding youth questionable. 

Complaining about youth misbehavior and attitudes dates back to ancient Greek and 

Egyptian obelisks. Blaming youth is unnecessary and unproductive for these reasons: (i) 

Except for Prophet Muhammad’s (pbuh) community, it has always been present in 

societies all the time and complaining brings no solution. There has been no record of 

such a hadith, most likely because of that wisdom. (ii) The problem is not youth. With its 

social, economic, educational, etc. policies, it is a structural problem in society 

perpetrated by adults. (iii) The “trauma-informed” approach requires that the question be 

asked “what has happened to young people”. Instead of asking what’s wrong with youth, 

we must investigate who did what to them. 

This study establishes that some ideological elements and cultural values stemming from 

the United States (taken as central and dominant culture for the sake of presentation here) 

are among the responsible factors for the social and cultural state the world is in today. 

Liberalistic thoughts and practices, along with student-centered philosophies and 

applications in educational settings, shape the fate and faith of youth in both negative and 

positive terms.  

Liberalism is promoted as “free, independent”, associated with intellect and progress, and 

is contrasted with the word “servant”. Who wants to identify himself as “abd” (servant in 



122 

 

Arabic) when “abd” is put in opposition to a free and independent intellect and made 

synonymous with conservatism? Liberalism comes with a prescription that 

nonconforming attitudes and deviation from the principles, regardless of the 

consequences, are necessary ingredients. Individuals are encouraged to practice self-

thought and actions free from social pressure and general opinions. This is a package 

program with some positive inputs and some negative side effects. It may be that it is 

designed to cause the side effects, or that the side effects are the intended outcome of 

liberalism. Thus, in terms of social behavior, religion, and faith, liberalism, in a nutshell, 

functions as “no one can tell me what to do, including God”. 

Some underlying US cultural features in liberal thoughts and practices are offered with 

some critiques: (i) Emphasis on individuality; (ii) adversarial relationships in political and 

economic life, as well as the encouragement of competition; (iii) reliance on rationality, 

and the assumption that individuals make rational decisions. When these ideological and 

cultural elements are compared to Turkish culture, *most references cite Turkish culture 

as collectivist, as opposed to individualistic, *not adversarial, traditionally geared towards 

social solidarity, and function as such, *not only Turkish people but humankind in 

general, tend towards certain thoughts, attitudes, and behaviors within a social set-up, 

thus making socially and psychologically satisfying decisions, not necessarily rational 

ones. 

On the other hand, catered by liberalism and “pragmatism”, individual-centered 

approaches enter the practices of psychology, counseling, and guidance, and are 

employed in education as student-centered thoughts and applications. The end-result of 

these applications, in summary, is the notion of “being happy and feeling good” about 

whatever is done, even against one’s own faith and religion. 

With the absence of an emphasis on traditional and general value systems, philosophies 

of liberalism, pragmatism, and individualism are taken as values themselves and a 

premium is placed on them. Then everything in society, such as the legal, economic, 

political, educational, psychosocial, etc. spheres, is set accordingly, and in return, those 

spheres keep feeding more of the same philosophies. Members of society, including 

young people now, are subject to those philosophies, thoughts, and practices. Some of the 

assessments and observations indicated by research, exhibiting the impact of liberalism 

and student-centered education on youth in terms of faith and religion, are the following: 

(i) When it comes to ejecting some societal principles at any cost, the prophets were very 

liberal. However, they were not acting on their own self-centered whims and lust (“heva” 

& “heves” in Turkish), and they were not in the business of being happy and feeling good. 

(ii) when faiths and religions are customized to individuals in the name of “do-good, feel-

good spirituality”, it creates countless religious categories without guidance and authority 

explaining what good is. (iii) Promoting the notion of “God is not involved in daily life 

except when one really needs God” creates personal gods, or personal butlers in some 



123 

 

cases. (iv) The promotion of “good people go to heaven when they die” creates an 

optimistic metaphysics, making the believers in it easily ignore sin; however, with the 

function of “Moralistic Therapeutic Deism”. 

Fortunately, there is a possibility of turning a crisis into an opportunity, so there is a 

remedy for this.  

(a) On the theory that the problem is with the situation, changing the situation may make 

the intended change more likely. The situation is to be normalized by replacing 

liberalistic and student-centered approaches with others. There is always enough 

talent and experience to come up with alternatives to replace them with a value-

centered approach. 

(b) Many studies on the subject agree that the new generation of young people not only 

believe in government and value the role of government, but also anticipate an active 

and involved government. Even though the youth expect the government to promote 

more liberalism, this does not change the fact that the youth will work with the 

government. It is also a scholarly opinion that the government should do more to solve 

the problem of the situation. 

(c) Research suggests a strong relationship between religious commitment and positive 

social engagement, citing faith as a provider of guidance and resources for knowing 

how to live well. Proper religious education is the only remedy to “moralistic 

therapeutic deism”. The catch here is the fact that Islam is in jeopardy and in a sad 

state because of Muslims. Who is going to propose the proper teaching of Islam other 

than professionals and academicians? 

Keywords: Youth, Faith, Liberalism, Pragmatism, Student-Centered, Deism 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

دور السٌّنَّة النَّبويَّة في بناء القيم وتوجيه السلوك الإيجابي لدى 

 الشباب

 

 

لقضُاةأ.د. أمين محمد سلمان ا  

ة الأردنيةالجامع  

 

 

 

  ملخص

يجد المتتبع للحديث النَّبوي والسَّيرة النَّبويَّة، اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم في بناء المجتمع 

الإسلامي بكل مكوّناته، بناء متكاملا، من جميع النواحي )الروحية والتربوية والتعليمية، والاجتماعية 

لأن الإسلام جاء ليعيد بناء المجتمع بناء سليما، بعيدا عن العادات والسلوكية والأخلاقية...( 

 والأعراف السلبية الجاهلية التي ألِفها الناس.

وكان من ذلك عناية الرسول صلى الله عليه وسلم بفئة الشباب؛ فهم المكوّن الأساسي في بناء 

لطاقات العظيمة، ولديهم المجتمع؛ فهم عماد حضارة الأمة، وسبب نهضتها؛ لأنهم يمتلكون من ا

القدرة على بذل التضحية والفداء في سبيك تحقيق مقتضيات عقيدتهم، والإسهام في بناء مجتمع 

 متطور ومتقدم وقوي، قادر على الوقوف أمام التحديات الكبرى.

وقد كان عليه الصلاة والسلام شديد الحرص على استغلال طاقات الشباب، وإكسابهم الخبرة والعلم، 

لمهارة في جميع شؤون الحياة، وكان يعلم أن انهيار المجتمع؛ إنما يبدأ بانهيار جيل الشباب علمياً وا

 وسلوكياً وقيمَياّ؛ً فكان لا بد من بناء هذا الجيل قيمَياً وسلوكيا، وعلميا؛ً تماما كبنائه روحيا وعقائديا.. 

ة لتكون أمة قوية من الناحية العلمي ولا شك أن البناء المتكامل الذي يصنع الحضارة، وينهض بالأمة

والاقتصادية والعسكرية والإدارية، وكذلك من الناحية الاجتماعية من حيث تعزيز قيم التكافل 

 والتراحم، والتعاون والتَّحاب في كل مجالات الخير..

 ولدينا في كتب الحديث باب واسع أطلق عليه العلماء: )باب الهدي النبوي في الأدب( سواء كان

الأدب مع النفس، أو مع الفرد، ومع الجماعة والأمة، بل هو أدب قائم على احترام النظام، وحقوق 

الغير، وتحقيق العدالة، والتسامح والتراحم، ليكون مجتمعا نظيفا شعاره الصدق والأمانة والإيثار 

 حاجته...(. )المسلم أخو المسلم أخو لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في



125 

 

فقد كان الاهتمام بفئة الشباب منذ الولادة، ثم الطفولة من حيث ملاطفته والتدرج في تقويم سلوكه 

وتوجيه طاقاته نحو الخير، ثم التدرج في تعليمه روحيا )مروا أبناءكم بالصلاة وهم أبناء سبع...( 

 الكلام الحسن والنهي عن الكلام وأدب التعامل )الاستئذان.. احترام الكبير.. ستر العورة.. استخدام

 البذيء ...الخ.

بل إنه عليه الصلاة والسلام كان يحرص على بناء ثقة الشباب بأنفسهم، فكان يدربهم على هذا، 

ويمكّنهم من تحقيق ذلك، فكان يحرص عل حضورهم مجالس كبار الصحابة، ويستمع إليهم )حديث 

مؤمن.. حدثوني ماهي.... الخ.  وقصة الشاب عبد إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وهي مثل ال

 الله بن عمر..(

ًّ أتى  وقد كان يحاورهم ويناقشهم حتى في القضايا الحساسة العظيمة )حديث أبي أمامة: أن فتىً شابا

النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، إئذن لي بالزنا؛ فاقبل عليه القوم فزجروه، فقال له 

 العظيم الهادي المربي: أدنه )اقترب(؛ فلما دنا منه قال له: أتحبه لأمك .... الخ.(النبي 

وكذلك فقد أذن لهم بالمشاركة في الجهاد )قصة معاذ ومعوّذ ابني عفراء في بدر...( بل عين بعضهم 

 يقود الجيوش التي فيها كبار الصحابة )أسامة بن زيد وقيادته للجيش الذي سيوجهه للروم...(

توجيهه لهم نحو استثمار طاقاتهم في الخير والنافع المفيد، كتعلم الرماية والفروسية وفنون القتال،  ثم

واللعب بما هو مباح، بل حتى إنه صلى الله علية وسلم أذن للنساء الشابات أن يشاركن في مشاهدة 

 ئشة ـ وهي دوالألعاب الرياضية )حينما أذن للحبشة أن يلعبوا بالحراب في المسجد، وجاءت عا

الثامنة عشرة من عمرها ـ ووقفت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم تشاهد ذلك..( وكان برفقتها 

 بعض النساء.  

والسيرة النَّبويَّة، والحديث النبوي الشريف مملوء بمثل هذه الأحاديث التي تؤكد المنهج النبوي الرائد 

علم يقينا أنهم هم الجيل الذي سيحمل المسؤولية، وهم في بناء طاقات الشباب واستثمارها، فقد كان ي

الذين سيواصلون الطريق نحو التقدم والتطور، وهذا ما ثبت في عهد الخلفاء الراشدين رضوان الله 

 عليهم، وما بعده من عهود مزدهرة.

مت هنعم إنه منهج بنى حضارة استطاعت أن تواجه التحديات، وأن تبني أمة عظيمة قادت العالم، وأس

في تقدم الإنسانية نحو الأفضل، فجيل الشباب ـ في توجيهات الرسول صلى الله عليه وسلم ـ هم 

صناع المستقبل وبناة الحضارة، فالعناية بهم يحافظ على الأمة ويرفع من مكانتها ويبني عزتها 

تها ومهان وكرامتها )ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين..(، كما أن ضياعهم سيكون سببا في انهيارها

 وذلها وتبعيتها للأمم الأخرى..              

 

 



126 

 

ملامح المنهج النبوي في بناء الشخصية الإبداعية ورعايتها لدى 

 الشباب

 

 

 أ.د.سعيد محمد علي بواعنة

 جامعة اليرموك

 

 

 

 

  ملخص

ل مَن لفتَ الأنظار إلى موضوع الإبداع ، ودعا إلى احتضانهِ، وقد كان أول بزوغ  إنَّ دينَ الإسلام هو أوَّ

ألا وهي كلمة ) إقرأ (؛ لتكون كلمة الإبداع الأولى  eلشعاع عملية الإبداع منذ نزول أول كلمة على النبي 

وشعار الإسلام المتميز؛ وليتحقق في ضوء فهم معناها القراءة الإيمانية الصحيحة والواعية للإنسان والكون 

رفةِ  والحياة. ولقد حرص الإسلام على رعاية الإبداع وأهله بصورةٍ منهجية غير مُغرقةٍ في الماديةّ الصِّ

في السابق واللاحقِ من الحضارات، ودليل ذلك وبرهانه، تلكَ الحضارة الإسلامية الخالدة، بكل  التي سادت  

تزاوجُ بين حقائق الإيمان في العقيدة الصحيحة، وبين العمل  -ما فيها من مكتسباتٍ ومنجزات إبداعيةٍ 

هد حق وصدقٍ على الشوط الإبداعي في شتى مناحي الحياة؛ حيث لا يزال كثيرٌ من آثارها، ومنجزاتِها شا

 الكبير، لا بل الأشواط الكبيرة التي قطعتها تلكم الحضارة الخالدة في هذا المضمار.     

بوي ملامح المنهج الندراسةَ  -باعتماد المنهجين الاستقرائي والاستنباطي  -وعليه فيستهدف هذا البحث 

ة ؛ ضوءِ الشواهدِ الصحيحة في السنة النبويوذلك في  -في بناء الشخصية الإبداعية ورعايتها لدى الشباب

 حيث يسعى البحث للإجابة عن التساؤلات الآتية:

 كيف تنظر السنة النبوية الشريفة إلى الشخصية الإبداعية؟

 وما ملامحُ المنهج النبوي في بناءِ الشخصية الإبداعية على الصعيدين النفسي والعقليّ؟ِ

 ا في رعايةِ الشخصية الإبداعية؟وكيف تجلت ملامح المنهج النبوي أيضً 

يسُهِمُ في  معاينة واقعِ الإبداع في الأمة الإسلامية، واتخاذ تلك الملامح وتبرز أهمية البحث في كونه 

مقياسًا، يدُرَكُ بهِ مدى اقتراب الأمّةِ، أو ابتعادها، عن قواعد وأسس البناء الصّحيح للفردِ المبدع في 



127 

 

ل منه أن يرسم الخطوط العريضة لـمنهج النبي كما وشتىّ نواحي الحياة وشؤونها،  في بناءِ  eيؤمَّ

الشخصية الإبداعية ورعايتها ، كي يكونَ ذلك المنهج خارطةَ طريقٍ للأمة الإسلامية في البناءِ 

الإبداعي لأفرادها ؛ تتلمّس من خلالها واقعهم ، وتلبي رغباتهم، وحاجاتهم، و تكفلُ لهم الرعاية 

و تنبه العقلاء ؛ من القادة، وصناّع القرار، على الثغراتِ، ومواطن  تليق بالمبدعين،السليمة التي 

 الخلل، التي ينبغي معالجتها، وتصويبهُا، في مسيرة العمل الإبداعي الإسلامي.  

في البناء النفسي للفرد المبدع من  eحرصَ النبي وتظُهر الدراسة المعمّقة في نتائج هذا البحث 

جذير الإيمان بالله تعالى في نفسه، وتطويعها للتصديق بالغيب عنه، والتوكل عليه؛ إذ الشباب على ت

رُه مِن حوله وقوته، ويجعله معتمدا على حول الله تعالى العظيم وقوته، كما تظهر أيضا  الإيمانُ يحرِّ

معِ عن طعلى نفسية المبدع بترسيخه مبدأ الإيمان بالغيب فيها والذي مقتضاه انقطاعُ الeتركيزه 

إدراك حقيقة ذات الله العليةّ؛ فيدركُ المرءُ حينئذٍ محدودية العلمِ وقصوره في حقِّ نفسهِ، وأنَّ الله 

تعالى هو المحيط بالغيبِ وليس لأحدٍ من خلقهِ أن يخترق غيبه، أو يأتي بغير المألوف فيه إلا بإذنه، 

 " فرد المبدع على ربطه بآثارِ اسمي اللهكما ونراه عليه الصلاة والسلام يحرص في البناء النفسي لل

البديع " و" النافع" لما لهما من أثر بالغ في سيلان لا بل جريان الإبداع وتفتقّ القرائح عن طاقاتٍ 

 eوأفكار خلّاقة؛ فيعلمَ الفردُ المبدع  أنّ ناصية الإبداع المطلق بيد الله تعالى ، وكذا فقد حثَّ ودعا 

، والحَزنِ، والعجز، والكسل، والتحلي بروح معنويةٍ عالية، تجافي الإحباط  النفوس إلى نبذ الهمِّ

على تبني الأفكار الإبداعية، وإدخالها حيزّ التنفيذ على سبيل تعزيز ثقة  eوالخذلان والتكدّر، وعمل 

 eالمبدع بنفسه ، وتحفيزه على مزيدٍ من الأفكار الإبداعية. ويظهر البحث في نتائجه تأكيد النبي

يرته العملية على ضرورة بناء المبدع وفق منهجية سليمة ترتقي بالعقل وتحترمه وتسمو به إلى بس

بوصفه مناط التكليف، والنقطة الفاصلة التي تميزّ الإنسان عن سائر  -مدارج التميزّ والإبداع 

تحقيق ذلك ل eالمخلوقات ، حتى عن الملائكة الذين ليس لهم اختيار ، وقد ظهر بالتتبع أنه قد راعى 

الملكة الإبداعية في العقل المسلم مِن القيودِ الماديةِّ ؛ إذ الغاية هي  eأمورًا على رأسها : تحريره 

على إرساء  eالإخلاص لله تعالى، والشعار في ذلك هو القناعة دون اللهاث وراء المال، كما حرصَ 

أنه أن  مناحي الحياة على نحو من شوتفعيل مبدأ المرونةِ في التفكير من خلال تطبيقاتِ الشورى في 

يسهم في ارتضاء وتحسين الصواب لدى العقول السويةّ بحبهّا الإنصافَ، والموضوعية العلمية بعيدًا 

على إعطاء العقل  عن الجمود الفكري الذي هو مظهر من مظاهر التعصّب والكِبر، كما عمل

لى عيا منه لتوسيع مداركه وتحفيزه للوقوف عالمبدع فسحة لتلمّس المشكلاتِ، وابتكارِ الحلول لها س

بناء الشخصية الإبداعية عقليا بإيراده شيئا من قصص  eحقيقة مشكلة ما، فضلا عن تعزيزه 

ة تراكميةّ وتكوين خبر المبدعين التي تمثلّ باعثاً مهمّا على تحفيز العقول على الإبداع، والابتكار،

في منظومة البناء العقلي للمبدع  eد منها، ويبني عليها.ونجده لدى المبدع في مسيرتهِ الإبداعية ، يفَي

يستثير عقل المبدع بإلقاء الأسئلة أو الألغاز عليه ، مثل لغز النخلة الشهير بغية تحفيزه على إعمال 

يقُرُّ أسلوب العصف  eكما ونراه الفكر، ومن أجل اختباره بهدف الكشفِ عن مستواه الإبداعي. 

والذي هو في حقيقته صورةٌ من صور الشورى الجماعية  -لحلول في مسألة ما الذهني لابتكار ا

التي تقوم على أساس أن  يدُلي كلٌّ برأيه في مسألة ما، بغُيةَ ابتكَارِ حلٍّ ناجع يعالج مشكلةً فيها .كما 

أيضا يقرُّ ما فيه توسيع مدَاركِ العقول من الأفكار التَّخَيُّلية غير المألوفة في الواقع مثل  eونراه 



128 

 

هذه و -رضي الله عنها -إقرارهِ فكرة الفرس ذي الجناحين الذي كانت تلعبُ به أم المؤمنين عائشة

مل  ن علىالفكرة التي لعلها جعلت العالم الأندلسي عباس بن فرناس يأخذ فكرة طيرانِ الإنسا مَح 

 الجدِّ في تنفيذها، حتى باتت حقيقة بصنع الطائرة على يد الأخوين )رايت(.

هذا ويظُهر البحث بالاستقراء الدقيق أنه لم تكن الجهود النبوية منصبةّ فقط على عملية بناء المبدع 

تكفل سلامة  عيةنفسياً وعقلياً، بل واكبت تلكم الجهود المتميزة ذلك بمنظومة رعايةٍ للشخصية الإبدا

الجوانبِ  eالبناءِ وحمايتهُ ومراقبتهُ وحسنَ توجيهه ، وقد اتضحت معالم تلك الرعاية في ملاحظتهِ 

بتعزيز الدافعية  eالإبداعية والتركيز عليها بإثرائها بالخبراتِ اللازمة لتنميتها وتطويرها، وقيامه 

انها وتقريبها بقصدِ الإشرافِ عليها لاحتض eفي الشخصية الإبداعية بالثناء والدعاء ، وسعيه 

اللوم والعتاب في حقِّ المبدع، وإعطاؤه فرصةً للتعلم بالاستنتاج  eومتابعتها، وكذلك أيضا حذفه 

ل النتائج على أن  تبلغ الشخصية الإبداعية مرتبة  eوينضاف إلى ذلكَ حرصه 0والاكتشاف وبتأمُّ

ي ذاتها، وإثباتها لِقدُُراتِها، وتحقيق ما تطمحُ إليه، تحقيق الذات؛ فتكون قادرة على تأكيد حضورها ف

من شباب الأمة الملكات الإبداعية إلى ما ينفعُ الأمّة. على نحو يكُسِبُ المبدع  eفضلا عن توجيهه 

 الثقة بنفسه، والشعور بقيمة موقعهِ، وعمقِ تأثيرهِ 

 بداعي، الشباب، المنهج النبوي.: الشخصية الإبداعية ، الإبداع ، البناء الإ الكلمات المفتاحية

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

TASAVVUFÎ GELENEĞİN GELECEĞE HİTAP İMKÂNI 

 

 

 

Dr. Mustafa Salim GÜVEN                             

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Övgü ve yergi tuzağına düşmeden ibret almak amacıyla incelenen geçmiş, insanların 

geleceği için büyük bir güç kaynağıdır. Her ne kadar zaman geçmiş, şimdi ve gelecek 

şeklinde üçe bölünerek anlaşılmaya çalışılsa da esas itibariyle içinde birbirini takip eden 

“süreklilik” mevcuttur. Toplumlar başarılarının altında yatan ana unsurları keşfedip onları 

devam ettirerek sonraki asırlara taşıyabilirlerse kendi medeniyetlerini de oluştururlar.  

Türk ve İslâm medeniyetinin temel dinamiklerinden biri tasavvuftur. Pek çok tanım ve 

tarifi yapılan tasavvuf, geçmişten bugüne İslâm toplumlarını etkileyerek ciddî bir gelenek 

oluşturmuştur. Onun geçmişteki etkinliğini gelecekte sürdürüp sürdüremeyeceği merak 

konusudur. Bu çalışma, söz konusu merakı giderme ve ilgili sorulara cevap bulma çabası 

taşımaktadır.    

Tasavvuf başlangıçta Hz. Peygamber’in (sav) yaşamındaki sadeliğe ittibâen ibadet ve 

zühd hayatı olarak ortaya çıkmıştır. Bunu gerçekleştirebilenlere de “âbid” ve “zâhid” 

denmiştir. Zâhidler dünya sevgisini kalbe sokmamaya çalışan, konuşmak ve yazmak 

yerine ameli ve ibadeti öne çıkaran kimselerdir. Zamanla Müslümanlar arasında 

dünyevîleşme yaygınlaşıp tefrika çoğaldıkça zâhidliğin önemi de artmıştır. Öyle ki 

Havâric, Şia ve Mutezile gibi farklı fırkaların her biri doğru yolda olduklarını ispat etmek 

için zühde vurgu yapma lüzumu hissetmişlerdir. Bunun üzerine Ehl-i sünnet zâhidleri, 

kendilerini bu fırkalardan ayırmak ve onlardan farklı olduklarını belirtmek için “âbid ve 

zâhid” yerine “sûfî” ismini kullanmaya başlamışlardır. Nitekim ilk sûfî ismi ile anılanlar 

Şia’nın merkezi sayılan Kûfeliler arasından çıkmıştır. Kuşeyrî (ö.465/1072) de er-Risâle 

isimli eserinde, tasavvuf ve sûfîliğin Ehl-i sünnet ve’l-cemaat zâhidlerinin hareketi 

olduğunu vurgulu bir şekilde anlatmıştır. 

Zâhidlerin tasavvuf dönemine yeni girdiği hicrî ikinci asrın sonlarında bazı mezhep ve 

fırkalar oluşumunu tamamlamıştır. Müslümanların gündemini de amelden ziyade fikrî ve 



130 

 

siyâsî tartışmalar meşgul eder hale gelmiştir. Sûfîler bu dönemde yine zâhidâne 

hayatlarını sürdürmeye ve amele devam etmişlerdir. Ancak ilave olarak bireysel 

tecrübelerini anlatmaya, kalplerde meydana gelen ihlâs ve riyâ gibi duyguları açıklamaya 

ve amellerde hangi sâiklerin etkili olduğunu yazmaya başlamışlardır. Bu amaçla yazılmış 

ilk eserlerden biri, Muhâsibî’nin (ö.243/857) er-Riâye li-hukūkillâh’ıdır.  er-Riâye, fikrî 

ve siyâsî karmaşanın yaşandığı, mihne hadiselerinin yoğunlaştığı bir ortamın ürünüdür. 

İslâmî bakış açısıyla tasavvuf zaviyesinden yapılmış psikolojik tahliller içerir. Kalbin 

amelini bedenin amelinden üstün tutar. O devrin şartlarında amel ve fiillerde Allah’ın 

hakkının nasıl gözetilebileceğini anlatmaya ve neyi niçin yaptığını bilmeyen kafası 

karışıklara doğru yolu göstermeye çalışan pusula niteliğinde bir eserdir. Buna benzer 

eserlerden biri de Gazzâlî’ye (ö. 505/1111) ait olan el-Münkızü mine’d-dalâl’dir. el-

Münkız, entelektüel kriz yaşayan ve büyük bir şüpheciliğin içine düşen Gazzâlî’nin, kendi 

düşünce dünyasını etkileyen inanç ve fikir hareketlerini irdeleyerek hayatını düzene 

sokan gelişmeleri özetlediği eseridir. Geçirdiği büyük değişim ve dönüşümü, benzer 

durumu yaşayan başka insanlara da yardımcı olacak şekilde anlatmıştır. Gazzâlî bu 

eserinde içine düştüğü bunalımdan tasavvuf sayesinde kurtulduğunu şahsî tecrübe ve 

bilimsel delilleriyle ortaya koymaktadır. Böylece o, “İslâm dininin ruhu ve mânevî yönü” 

olarak da tanımlanan tasavvufun ilmî bir disiplin olma hüviyeti kazanmasını sağlamış ve 

kitlelere hitap etmesinin önünü açmıştır. Hicrî altıncı asrın sonlarına gelindiğinde 

tasavvufun kurumsallaşması hızlanmıştır  

Tasavvufun eğitim kurumları tarîkatlar, sosyal kurumları tekke ve zâviyeler, meslekî 

kuruluşları ise ahîlik ve fütüvvet teşkilatlarıdır. Toplumu bütün yönleriyle kucaklayan bu 

kurumların en önemlisi şüphesiz tarîkatlardır. Tarîkatlar insanları şerden uzaklaştırıp 

hayra yönlendirmeyi, bireysel kabiliyetlerini en üst seviyede kullanabilecek şekilde 

kemâle erdirmeyi amaçlayan kurumlardır. Tasavvuf döneminde insanın mânevî yapısı 

tahlil edilmiş, psikolojik açıdan öne çıkan temel özellikleri açıklanmış, farklı birey 

tiplerinin kişisel gelişimlerini sağlayacak eğitim usulleri belirlenmiştir. Tarîkat 

döneminde ise bu usuller hem geliştirilmiş hem de ekolleştirilerek yaygınlaştırılmıştır. 

Böylece tasavvuf daha fazla insana hitap etme imkânı kazanmış ve kitlelere mâlolmuştur. 

Tasavvufa göre insan, Allah’ın emriyle ruh ve bedenin birleşmesinden meydana 

gelmiştir. Tamamen ruh olmadığı gibi sırf beden de değildir. Mâhiyeti mevhûme (sanal) 

olan yeni bir varlıktır. Elle tutulup gözle görülmeyen ancak etkileriyle varlığı hissedilen 

akıl, kalp ve nefs olmak üzere mücerred üç temel kuvveye (güce) sahiptir. Bu üç temel 

kuvveye bağlı pek çok latife ve alt kuvveler de mevcuttur. Örneğin hafıza ve düşünme 

yeteneği aklın, merhamet, sevgi ve bağlanma duygusu kalbin, gadap ve şehvet nefsin alt 

kuvveleridir.  

Tarîkatlar insanları kemâle erdirmek için onlarda bulunan temel üç kuvveyi esas alarak 

“nefis tezkiyesi”, “kalp tasfiyesi” ve “ruh tecliyesi” adıyla üç farklı eğitim usulü 

geliştirmişlerdir. Nefis tezkiyesini esas alan tarîkatlar onu terbiye ederek “aksiyoner 



131 

 

dervişler”, kalp tasfiyesini esas alan tarîkatlar “âşık dervişler” ve ruh tecliyesini esas alan 

tarîkatlar “âlim-ârif dervişler” yetiştirmişlerdir. Bu dervişler mizaçlarına uygun şekilde 

maddî, mânevî, sosyal ya da entelektüel sermaye üreterek yaşadıkları topluma ve İslâm 

medeniyetine ciddî katkı sağlamışlardır. Örneğin bir Orta Asya Selçuklu tarîkatı olan 

Kâzerûniyye ile Osmanlılarda yeniçerilerin tarîkatı olan Bektaşiyye, önce içte nefse sonra 

da dışta düşmana karşı savaş usulleri geliştirip öğreterek gençlerin enerjilerini hayra 

yönlendirmiştir. 

Hayvancılıkla uğraşan göçebe Türkler İslâm’ı daha çok tasavvuf ve tarîkatlar vasıtası ile 

tanımışlardır. Onların yaşadığı Horasan ve Mâverâünnehir coğrafyasında Budizm, 

Manihaizm, Hinduizm, Zerdüştlük, Mecûsîlik ve Şamanizm gibi pek çok eski din ve 

mistik inancın yanı sıra Yahudilik ile bazı kadim Hristiyan mezheplerin etkileri söz 

konusudur. Bunlara bir de hicrî ikinci asrın başlarından itibaren Mu‘tezile ile Şiî-Bâtınî 

fırkaların güçlü propagandaları eklenmiştir. Tüm bu olumsuzluklara rağmen bölgede 

İslâm adına en büyük başarıyı İmâm-ı Âzam Ebû Hanîfe’nin (ö. 150/767) görüşlerini 

benimseyen Sünnî sûfîler göstermiştir. Türkler yerleşik hayata geçip tarım ile meşgul 

olmaya başladıklarında tasavvuf ve tarîkatların etkinliği daha da artmıştır. Sağlanan 

toplumsal barış ve dayanışma ortamında işler hayli kolaylaşmış ve tasavvufî bir gelenek 

oluşmuştur.  

Tasavvuf en büyük kitlesel başarısını, batıdan gelen Haçlılar ile doğudan gelen 

Moğolların târumar ettiği İslâm dünyasının tekrar toparlanmasında ortaya koymuştur. 

Asya kıtasındaki bütün Müslüman devletlerin yıkıldığı, maddî gücün zayıfladığı bir 

dönemde sûfîler toplumu ayakta tutan tutkal olmuşlardır. “Bu da geçer yâ Hû” 

düşüncesini zihinlere yerleştirerek moral güç sağlamışlardır. Diğer bir başarı örneği de 

Anadolu ve Balkanlar’da yaşanmıştır. Buralar Selçuklular ve Osmanlılardan önce İslâm 

ile tanışmamış olan yerlerdir. Anadolu Selçukluları ve Osmanlılar bu topraklarda 

yaşayanları tasavvuf vasıtası ile müslümanlaştırarak büyük bir dönüşüm ve değişim 

gerçekleştirmişlerdir.  

Bugün çok farkında olunmasa da Türk toplumunun tasavvuf ile güçlü bir bağı vardır. 

Bunun en önemli kanıtlarından biri, neredeyse hiçbir mevzuda anlaşamayan Sünnî-Alevî, 

sağcı-solcu ve dindar-laik zümrelerin iş tasavvuf konusuna gelince birçok ortak paydada 

buluşmalarıdır. İlaveten Kürtlerin ekseriyetinin öteden beri tasavvuf ve tarîkatlarla arası 

hep iyi olmuştur. Kısaca tasavvuf, Türkiye’de yaşayan çok sayıda insanın kendisine 

altında yer bulabileceği ortak şemsiyelerden biridir. Ayrıca Osmanlı devleti yıkıldıktan 

sonra Millî Mücâdele’ye ve Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşuna pek çok tarîkat şeyhinin 

ciddi katkı ve destek sağladığı da malumdur. Buna rağmen geçen asırda Müslümanların 

yaşadığı bazı ülkelerde insanları şirke sürükleyip dinsiz yapıyor, bazılarında da aşırı 

dindar ve gerici yapıyor diyerek tasavvuf ve tarîkatlar resmen yasaklanmıştır. Ancak 

tasavvuf İslâm’ı anlama ve yorumlamada ruh ve kalp merkezli bir düşünce biçimi 



132 

 

olduğundan, onu engellemek pek mümkün olmamıştır. İşin pratiği ile ilgilenen tarîkatlar 

da kendilerini yeni şartlara uyarlayarak fiiliyatta varlıklarını hep sürdürmüşlerdir.  

Fransız ihtilali ve sanayi inkılabı ile oluşan yeni sosyal yapıda tarîkatlar hizmetlerine 

devam etmiş, batılı bazı kimselerin İslâm’ı tanıyıp Müslüman olmalarını sağlamışlardır. 

Şimdi ise yüksek endüstri ile gelen bilişim çağında yaşıyoruz. Bu çağda ulaşım, iletişim 

ve haberleşme son derece hızlanmıştır. İnsanlar istedikleri şeyleri daha kolay elde 

etmektedir. Bir günde dünyanın bir ucundan öbür ucuna gidip gelmek mümkündür. Tüm 

bu maddî gelişmelere rağmen insanlık istenilen mutluluk ve huzuru yakalayabilmiş 

değildir. Hatta tatminsizlik artmış; kıskançlık, hırs, haset, kin ve intikam duyguları 

kamçılanmıştır. Teknoloji daha çok nefsin şerre yönlendirilmesi için kullanılmıştır. 

Eskiye göre insanlar daha mutsuz ve daha huzursuz hale gelmiştir. Günümüzde maddî 

alanda aradığı tatmini bulamayan bir kısım dünya zenginlerinin mistik arayışlara 

yöneldiği bilinen bir gerçektir. 

Psikolojik yapısı itibariyle insan maddî desteğin yanında mânevî desteğe de muhtaç 

şekilde yaratılmıştır. Maddî hayatını idame ettirecek bir mesleğe sahip olabilmek için 

nasıl eğitim ve öğretime muhtaç ise aynı şekilde mânevî huzur için de eğitilmeye ve 

öğretilmeye ihtiyaç duymaktadır. Ontolojik olarak temel yapısında akıl, kalp ve nefs 

üçlüsü bulunan insan her zaman tasavvufun ilgi alanına girer. Eldeki mevcut bilgilere 

göre tasavvuf ve tarîkatlar asırlardır insanlığa ve Müslümanlara hitap etmiştir. Özellikle 

kafaların karışmaya müsait olduğu değişim, dönüşüm ve kriz zamanlarında fert ve 

toplumun imdadına yetişmiştir. Sağlıklı bir dönüşüm ve değişimin gerçekleşmesinde aktif 

rol oynamıştır. Yaşanan tecrübeler ciddi bir birikim ve gelenek oluşturmuştur. Bu nedenle 

tasavvufun gelecek nesillere de hitap etme imkânı vardır. Çünkü tasavvuf, Kur’an ve 

sünnete bağlı kalarak her devrin şartlarına adapte olma esnekliğine sahiptir. Bunu 

geçmişte kelâmî ve fıkhî hükümlerin sınırlandırıcılığının yanında dinin ruhunu, nihaî 

amacını ve genişliğini dikkate alarak gerçekleştirmiştir. Aynısını gelecekte de yapma 

kapasitesine sahiptir. Zira geleceğin problemleri geçmişin tecrübelerinden yararlanılarak 

daha kolay çözülebilir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Tarîkatlar, Değişim, Gelenek, Gelecek. 

 

 

 

 



133 

 

TRANSHÜMANİZM VE YAPAY ZEKA BAĞLAMINDA 

GÜNCEL MEYDAN OKUMALAR KARŞISINDA DİN VE 

İNANÇ  

 

 

Doç. Dr. Mücteba ALTINDAŞ 

Afyon Kocatepe Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Batı’nın vahiy ve dinî otoritenin yerine bilim ve aklı ön plana koyarak pozitivist bir 

düşünceye ulaşması, bunun bir sonucu olarak hümanizm, modernizm ve ardından 

transhümanizme geçiş yapmasına neden olmuştur. Bu bağlamda transhümanizm; 

nanoteknoloji, sibernetik, farmakoloji ve genetik başta olmak üzere biyoteknolojik 

müdahaleler yoluyla insan yaşamının kalitesini ve uzunluğunu iyileştirme sürecini ifade 

etmektedir. Transhümanizm, bilimsel ve teknolojik gelişmelerle sürekli güncellenen ve 

yeryüzünde yaşanan hayattan daha idealini insanlara vaad ederek dinlerin bir aldatmaca 

olduğunu ortaya koymaya çalışan bir düşünce olarak ifade edilebilir.  

İnsanların daha uzun yaşayacağı, yeni fiziksel ve bilişsel yeteneklere sahip olacağı, 

yaşlanmaya ve hastalıklara bağlı olarak acıdan kurtulacağı yeni bir post-insan aşaması 

için çalışmalar yürütülmektedir. Bu açıdan transhümanizmin temel amacı, insanları post-

insana dönüştürmek, insan yaşamını uzatmak, ölümü geciktirmek ve ölümsüzlüğü 

keşfetmektir. Bu amaçları gerçekleştirmek ise üç teknolojik ilerlemeye bağlıdır: Dünya 

üzerinde tam kontrol sağlamaya neden olacak nanoteknoloji, yaşlanmayı ve ölümü 

ortadan kaldıracak gelişmeler ve son olarak bilgisayar alanındaki gelişmelerle yapay 

zekânın üst seviyeye çıkarılması. 

Teknoloji ve bilimdeki ilerlemeler, insanlığın zaaf noktası olan acıların ve hastalıkların 

son bulma ihtimali, ilahi dinlerin âhiret için vaad ettiği ölümsüzlük, mutluluk ve cennet 

hayatının mükemmelliği gibi inanç ilkelerini transhümanizmin bu dünya için kullanması, 

bu düşünceyi dinler karşısında bir tehdit unsuru olarak öne çıkarmaktadır. Ölümsüzlük 

hayalini aşkın bir varlıktan daha çok bilimsel gelişmelere bağlamış olması da bu gerçeği 

doğrulamaktadır. Ölümsüzlük arzusu insanın fıtri bir özelliğidir. Ancak İslam’a göre 

ölümsüzlük ideali ahiret hayatıyla mümkün iken, transhümanizm ile bu düşünce dünyevî 



134 

 

bir boyuta taşınmıştır. İmanın şartlarından olan âhiret gününe iman, ölümün de mutlak 

olarak gerçekleşeceğine imanı ifade etmektedir. Bu açıdan ölümsüzlüğün ölümden sonra 

olduğuna iman eden bir müslümanın itikadi anlamda dünyada ölümsüz olmak gibi bir 

problemi yoktur. Ancak insanı sadece bedeniyle değerlendiren transhümanizm ise bu 

yönüyle  fıtrata aykırı bir şekilde  inanç ilkeleri için tehdit oluşturmaktadır. Anlık hız ve 

hazların peşinde olan genç nesiller ise, bu düşüncelerin etkisinde fıtratlarının aksine 

hareket edebilmekte, bu meydan okumalar karşısında farklı eğilimlere yönelmektedirler. 

Transhümanizmin önemli bir ayağı olan yapay zeka çalışmalarına temel teşkil eden dini 

alt yapının Hristiyan apokaliptizmine dayandığı ifade edilmektedir. Bu yönüyle  Hristiyan 

apokaliptizminde üç temel özellik vardır. 1- Bu dünyaya yabancılaşma 2- Yenidünya 

cennetinin kurulması temennisi 3- İnsanın saflaştırılmış bedenlerde yaşaması için 

dönüştürülmesi. Bu dini beklentilerin farkında olan yapay zekâ programlayıcıları 

bedensel hayatın sınırlamaları ile hayal kırıklığına uğramış insanoğlunun akıllı 

makinelerin kendi yerini aldığı sanal dünyaya hazır olduğunu savunmaktadır. Zira 

insanoğlunun en büyük rüyalarından birisi din ve inançları da içine alacak şekilde insan 

ötesi yaşamın kurulması olmuştur. 

Bu süreçte dinlerin büyük bir tehdit altında olduğu medya haberlerinde yer almaktadır. 

Yakın zamanda çıkan yapay zekâ dininin kurulduğu şeklindeki haberler, yapay zekâ 

uygulamaları yoluyla Tanrı’ya ulaşmayı veya yapay zekânın tanrılığına ulaşmayı 

hedeflemektedir. Bu gelişmeler ise insanın fıtri inanma ihtiyacının yeni gelişmelerle 

birlikte yeni şekillere büründüğünü göstermektedir. Tarihin bitiminde Tanrı yeni 

bedenlerle yeni bir dünya yaratacak ve insanlığı diriltecektir. Apokaliptik yapay zekâ 

savunucuları ise yaklaşan krallığı garantilemek için ilahi gücü devre dışı bırakmışlardır. 

Böylece Tanrı olmadan bile yapay zekâ insanın kendi zekâsını makinelere yüklediği 

mekanik sanal gerçeklik cennetinin mükemmel sanal bedenlerde gerçekleşeceği sanal bir 

cenneti sunmaktadır. Bu açılardan yapay zekânın geliştirilmesi düşüncesinin arkasında 

dini etkenlerin var olduğu iddia edilebilir. Ancak yapay zekânın sonuçlarının dine uygun 

olup olmayacağı veya dinin öngördüğü gibi bir mutluluk getirip getirmeyeceği şimdilik 

belirsiz görünmektedir. 

Teknolojinin de günümüzde artık yapay zekâ adı altında ele alındığını düşünürsek “insana 

karşı yapay zeka” tehdidinin var olduğu söylenebilir. Öncelikle dini ve ahlaki değerlerin 

unutulabileceği iddiası pek inandırıcı gelmeyebilir. Ancak bu tehlike, toplumsal hayattan 

ve alışkanlıklardan din ve değerlerin uzaklaşmasıdır. Tercihlerin yapay zekaya bırakıldığı 

bir dünyada bu değerlerin ihmal edilmesine ve yavaş yavaş unutulmasına yol açabilir. Bu 

bağlamda dinlerin karşı çıktığı cinsel sapmaların yapay zekâ kodlamalarında kendilerine 

yer bulması, toplumun kendi bünyesinde dini ve ahlaki normlarıyla engellenen bu tür 

yönelimlerin hayatın her alanında kendine yer bulabilmesi mümkün olabilir. Bunun için 

yapay zekâ dilinin ve literatürünün oluşturulmasında dinlerin ve türün devamı için gerekli 

olan ailenin korunmasına yönelik hassasiyetlerin sağlanması gerekmektedir. Zira anne, 



135 

 

baba, kardeş, evlat gibi değerlere sahip bireylerin yerini bir yazılıma sahip programın 

veya biyoteknolojiyle geliştirilmiş insan şeklinde yaşayan bir robotun tutması mümkün 

değildir. 

Dinin bireysel ve toplumsal yönüyle insanın hayatına anlam katan inanç ve değerler 

dünyası olduğu bir hakikattir. Bilim ve teknolojinin verdiği güçle modern dönemin insani 

gerçeklik anlayışımızı değiştirmeye yönelik meydan okumaları karşısında, İslam’ın insan 

tasavvurunun doğru bir şekilde anlaşılmasına duyulan ihtiyaç daha da derinleşmiştir. Bu 

açıdan özellikle genç bireylerin güncel teknolojik gelişmeler ve akımlar karşısında itikadi 

anlamda doğru yönlendirilmesi, inancın ve etik değerlerin muhafaza edilmesi noktasında 

bilinçli hale getirilmesi önem taşımaktadır. Bunun için gerek transhümanizm gerekse 

yapay zekâ konusundaki gelişmelerin inanç ve din konusunda nasıl bir meydan okumaya 

dönüşebileceği ortaya konulmalı ve bununla ilgili çözüm önerileri geliştirilmelidir. Dini 

kurumlar tarafından dinin yapay zekânın getireceği yenilikler ve ortaya çıkarabileceği 

sorunlara karşı güncel cevaplar ve çözümler üretmesi, din dilinin güncellenerek özellikle 

genç nesillerin yönlendirilmesi büyük önem arz etmektedir. Bu açıdan çalışmamızda 

insanlığın geleceğini kökten değiştireceği öngörülen transhümanizm ve yapay zekâ 

teknolojilerinin bireylerin inancını ve dini-ahlaki aidiyetini olumsuz yönde 

etkileyebilecek muhtemel sonuçları ele alınacak, teknoloji din ilişkisi bağlamında çözüm 

önerileri sunmaya gayret edilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Din, İnanç, Fıtrat, Transhümanizm, Yapay Zeka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 

 

İNANÇTA GENÇLİĞİN VÜSATI  

 

 

Dr. Mürsel ETHEM                                     

Pamukkale Üniversitesi  

 

Sabri DEMİR                                   

 

 

 

ÖZET 

Her olgu başlangıç, gelişim ve sonuç itibariyle üç boyutludur. Kur’an-ı Kerim “kün” 

emrinden itibaren söz konusu olan üç boyutun tüm olgulardaki her safhasını ayet ayet 

ayrıntılı bir şekilde tasrif, tafsil ve tebyin etmektedir. Kur’an-ı Kerim’in anlatımıyla 

insanın hayatı da, tarihi de böyle bir olgudur ve bu üç boyuttan ibarettir. Şöyle ki 

çocukluğu başlangıç, gençliği gelişim ve yaşlılığı da sonuç safhası olarak değerlendirmek 

mümkündür. İnsanlık olgusunun gelişim safhasında yer alan gençlik, insan ve insanlık 

tarihinin gelişimi kadar dönüşüm ve değişiminde de aktif rol oynamaktadır. Gençliğin bu 

aktivitesinin sınırlarını, gücünü, nitelik ve nicelik olarak belirleyen de; çocukluk çağından 

itibaren, mensubu bulunduğu toplumca eğitim ve öğretim adı altında yüklenen bilgi ve 

inançlardır. Toplum tarafından yüklenilen bu bilgi ve inançların nitelik ve nicelik 

bakımından en salimini ise Kur’an-ı Kerim’de buluyoruz.    

Bu hususta, Kur’an-ı Kerim ilk nüzulünden itibaren insanlık için uyarıcı, rehber ve şifa 

kaynağı olma özelliğini koruya gelmiştir. O; doğru yolda olanları müjdelemiş, özellikle 

yanlış yolda olanlara ve de tüm insanlığa, bütün zamanlarda geçerli olacak her konuda 

birçok uyarıcı ve yol gösterici tavsiyeler sunmuş, kıssalarla geçmişten örnekler vermiş ve 

adeta insanlık tarihinin ve doğanın mücazat ve mükâfat bakımından bir tekerrürden ibaret 

olduğunu ortaya koymuştur. İnsanlık tarihinin değişim ve dönüşümünün tekerrüründe 

dün olduğu gibi bugün de en dinamik ve en faal rolü gençler üstlenmiştir. Bir nevi her 

toplumda başlangıçla sonun vuslatı olan dünya ve özellikle Türkiye gençliğinin değişim 

ve dönüşümdeki bu rolünü ifa etmede ne kadar teçhiz olduğunu/olunduğu görme ve 

ölçmenin önemi açısından bu çalışmayı kaleme aldık.      

Sempozyumun konusu olan XXI. Yüzyılda Gençlik ve İnanç Eğilimleri bize Kur’an-ı 

Kerim’den konuyla ilgili aşağıdaki surelerde, hedeflenen eğilimlerin yönlerini, sebep ve 



137 

 

sonuçlarının neler olabileceğini, eğilim sahiplerinin davranış biçimleriyle birlikte bize 

hatırlatmaktadır:  

A’raf suresinin 11-25. ayetlerinde insanoğlunun şeytan tarafından hangi yönlerden nasıl 

kandırılacağı konu edinmektedir. Aynı şekilde Yusuf suresinin belli ayetlerinde gençlerin 

yakın çevreleriyle etkileşimleri sonucunda ortaya koydukları farklı davranışlar 

nitelikleriyle ve nicelikleriyle ele alınmaktadır. Yine Kehf suresinde 9-22. ayetlerinde 

Ashâb-ı Kehf gençlerin hem inançlarına hem de aynı davayı paylaşan arkadaşların 

aralarındaki sadakat ve bağlılıklarını görmekteyiz. Ayrıca Kasas suresinde Musa (a.s.)’ın 

kavga eden iki kişiden kendi kavminden olana yardım etmesi, düşman kavimden olanı 

öldürmesi sonucu Medyen’e kaçması, orada iki genç kızla tanışması ve daha sonra 

onlardan biriyle evlenmesi gençlerin çeşitli aynı etkilere karşı farklı tepkileri ortaya 

koyması; sebep, nitelik ve nicelik bakımından güzel bir örnek teşkil etmektedir. Buraya 

kadar örnek babından verdiğimiz ayetlerde geçen etkilere karşı tepkiler 

(stimulant/uyarıcılar) sebepleri, nitelikleri, nicelikleri ve sonuçları bakımından münferit 

diyebileceğimiz örneklerdir. Eğer bu örnekler zamanla toplumda veya toplumlarda 

yaygınlaşır ve belirli bir taraf ve kesafet kazanırsa - ki Vakıa suresinin ilk ayetlerine göre 

de muhakkak kazanacaktır - insanların sağ, sol ve mukarrebûn olmak üzere inanç ve amel 

bakımından üç sınıfa nasıl ayrılacağı görünmektedir. Ayrıca bu surenin sonlarında ve 

birçok ayetlerde, bu üç grubun dünya ve ahiret akıbetlerinin ne olduğu, ne olacağı da 

görülebilmektedir.  

Gerek zikrettiğimiz surelerde geçen, gerekse başka birçok ayetlerde geçen, gençlik ve 

gençliği hatırlatan kıssalardan, gençlerin içinde bulundukları toplumsal ama vahiy ama 

batıl inanç ve tavırlara karşı ama olumlu ama olumsuz denilebilecek tepkilerinin 

olduğunu görüyoruz. Batıla karşı Hz. İbrahim’in, vahye karşı Hz. Nuh’un oğullarından 

birinin tepkisi tezimize güzel bir örnek teşkil etmektedir.  

(I) Kur’an-ı Kerim’in bahsettiği çağlarda gördüğümüz gençliğin çeşitli davranışlara karşı 

tepkisinin bugün de aynı veya benzeriyle geçerli olup olmadığını, (II) şeytanın 

huzurullahtan kovulduğunda “beni azdırmana karşılık, onları saptırmak için senin doğru 

yolunda oturacağım. Sonra (pusu kurup) onlara önlerinden, arkalarından, sağlarından ve 

sollarından sokulacağım ve sen onların çoğunu şükreden kimseler bulamayacaksın” 

vaadinin, (III) Vakıa suresinde o gün geldiğinde insanların inanç ve amel bakımından sağ, 

sol ve mukarrebûn olmak üzere üç sınıfa ayrılacağı zuhurat vaktinin neresinde 

bulunduğumuzu tespit etmek, bazı veriler elde etmek üzere anket düzenledik. 

Düzenlediğimiz ankette XXI. yüzyılda Türkiye ve dünya gençliğinin uyruklarına, 

doğdukları ve yaşadıkları ülkelere, aldıkları eğitimlere, çeşitli iş ve fikir alanlarındaki 

tercih sebeplerine göre bir nevi kültürel dokularını tespit ederek, sosyal inançlarının ve 

eğilimlerinin neler olabileceğini ve hangi tesirler altındaki kalabilmiş olacaklarını elde 

ederek değerlendirmeye çalıştık. 



138 

 

Bu hususta anketimiz üç ana başlık altında toplanmıştır: Birinci başlık altında 

katılımcının kimlik bilgilerini tespit etmek amacıyla on soru sorduk. İkinci başlık altında 

ankete katılanın kendi ve çevresiyle ilgili sosyal ve itikadî inanç eğilimlerini 

değerlendirebilmek için katılımcıya on bir soru sorduk. Üçüncü ve son başlık altında 

ankete katılanın Kur’an hakkındaki bilgi ve düşüncelerini öğrenmeye yönelik dokuz soru 

sorduk. Böylece anketimiz toplam otuz sorudan oluşmaktadır. Bu soruları oluştururken 

Kur’an-ı Kerim’i hem ilham hem de kıstas kaynağı kabul ettik. Anketimizdeki sorularla 

Kur’an-ı Kerim’in çeşitli vaad ve kıstasını hayatın pratiğine indirerek elde ettiğimiz 

cevaplarla gençlerin inanç eğilimlerini yorumladık. 

Katılımcılarımız Türkiye başta olmak üzere Kırgızistan, Azerbaycan, Rusya, Özbekistan, 

Kazakistan, Afganistan, Almanya, Belçika, İtalya, Balkan Ülkeleri, Suriye ve ABD gibi 

ülkelerin kırk yaş ve altındaki gençlerinden seçildi.   

Elde ettiğimiz anket verilerine göre gençlikte görünen inanç eğilimlerini, sebeplerini ve 

çözüm önerilerini Kur’an-ı Kerim rehberliğinde tahlil edip sonuçlandırdık.  

Anahtar Kelimeler: Gençlik, İnanç Eğilimleri, Vüsat, Kur’an, Tefsir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 

 

GENÇLER ARASINDA DİN DIŞI YÖNELİMLER VE 

NEDENLERİ  

 

 

Dr. Ömer Özdemir 

Harran Üniversitesi  

 

Arş. Gör. Dr. İrfan Erdoğan  

Necmettin Erbakan Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Bugün dünyada 500 milyondan fazla inançsız insan olduğu tahmin edilmektedir. 

Günümüzde Çin, Japonya, Güney Kore, İskandinav ülkeleri ile özellikle ekonomik olarak 

gelişmiş Batı ülkelerinde inançsız insanların oranının hızla attığı görülmektedir. Öyle ki 

bazı ülkelerde inançsız insanların sayısı hemen hemen toplam nüfusun yarısını 

oluşturmaktadır.  

Bu bağlamda son yıllarda yapılan birçok araştırmada gençler arasında din dışı 

yönelimlerin bir hali yüksek olduğu dile getirilmektedir. Bu konuda Amerika’da 

gerçekleştirilen bir araştırmada gençler için dinin çok da önemli bir olgu olmadığı 

sonucuna ulaşılmıştır. Aynı zamanda World Religion Database (Dünya Dinleri 

Veritabanı) esas alınarak yapılan bir habere göre herhangi bir dine mensup olmayanların 

sayısında önemli bir yükseliş olduğu görülmektedir. 

Yapılan istatistiksel çalışmalar ve bilimsel araştırmalarda yapılan durum tespitlerinin yanı 

sıra sayım sonuçları da söz konusu tespitleri destekler niteliktedir. Örneğin İngiltere’de 

on yılda bir yapılan nüfus sayımında, vatandaşlara “Dininiz nedir?” sorusu 

yöneltilmektedir. İlk defa 2001 yılında yöneltilen bu soruya nüfusun %14,8’i “Dinsiz (No 

religion)” cevabını vermişken, aynı soruya 2011 yılında yapılan nüfus sayımında 

insanların %25,1’i “Dinsiz (No religion)” cevabını vermiştir.  

2011 yılındaki duruma göre bu cevabı veren kitle, %59,3’lük Hristiyan nüfustan sonra en 

büyük grubu oluşturmaktadır. Nüfus sayımına katılan kişiler isterlerse bu soruyu cevapsız 

bırakabilmektedirler. Buna rağmen cevap vermek istemeyenlerin oranı 2001 yılında %7,7 



140 

 

iken, 2011 yılında yalnızca %7,2 ile sınırlı kalmıştır. 2021 yılında yapılan sayım sonuçları 

henüz açıklanmamış olmakla birlikte 2001 ve 2011 yılları arasındaki artış oranı bilimsel 

çalışmalardaki tespitleri destekler niteliktedir. 

Bu araştırmanın amacı, son zamanlarda gençler arasında yayıldığı dile getirilen ateizm ve 

deizm gibi din dışı yönelimlerin yaygınlık durumunu ve nedenlerini ortaya koymaktır. 

Nitel araştırma yöntemlerinden biri olan doküman incelemesi yönteminin kullanıldığı bu 

araştırmada, ele almış olduğumuz konu ile ilgili yazılmış olan başta kitaplar, tezler, 

makaleler olmak üzere konu ile ilgili yayımlanmış raporlar, nüfus sayım kayıtları ve 

kamuoyu araştırma sonuçları vb. bu alanda daha önce yapılmış çalışmalar incelenmiştir.  

Araştırma sonucunda elde edilen bulgulara göre, dünya genelinde gençler arasında ateizm 

ve deizm gibi din dışı yönelimlere kayma olduğu görülmektedir.  

Literatür taraması sonucu elde edilen bulgulara göre gençler arasında din dışı 

yönelimlerin başlıca nedenleri şu şekilde sıralanabilir:  

Ergenlik dönemine girmekle birlikte gelişimsel dönemin temel özellikleri, dini şüpheler, 

hastalık, musibet, ölüm vb. olayların gençlerin dünyasında tam olarak 

anlamlandırılamaması, alınan eğitimin etkisi, yapılan bazı duaların kabul olmaması, dini 

konularda bilgisizlik veya yeterli bilgi sahibi olmama, takip edilen bazı sosyal medya 

kanalları ile kitle iletişim araçlarının dinî değerlere karşı olumsuz yayınlarının etkileri, 

evrende görülen zahiri kusurların, savaşların ve doğal afetlerin gençler tarafından 

anlamlandırılamaması, ergenliğe giriş ile birlikte gençlerde bağımsızlık duygusunun 

uyanmasıyla her türlü otoriteyi reddeden isyankâr eğilimin gelişmesi, alınan din 

eğitiminin yetersiz oluşu, dini sosyalleşmenin başarılı olmaması, cinsel ve nefsi arzularla 

dinin emir ve yasaklarının karşı karşıya gelmesi, bazı bilimsel teoriler ile birtakım dinî 

inanç ve öğretiler arasında uyumsuzluk hatta çelişkilerin görünmesi, bazı ebeveyn ve 

eğitimcilerin gençlerle sağlıklı iletişim kuramaması, dinin bazı naslarının gençlere doğru 

bir şekilde anlatılamaması, bazı dindar insanların dini temsil sorunu, hedonist popüler 

kültürün etkisi, dinin birtakım insanlar tarafından kendi çıkarlarına alet edilmesi, din 

adına insanlar arasında yapılan haksızlıklar, çatışmalar, Allah’ın zatı ve varlığı, kader gibi 

konuların gençler tarafından doğru anlaşılamaması, özellikle dinin kendisi ile yaşanma 

biçimi arasındaki ayrımın fark edilememesi, ortaokul ve liselerde din öğretiminde 

kullanılan ders kitaplarının bilgi, kullanılan dil ve görsellik açısından yeterli olmayışı, 

inanç öğretimine yönelik hâlihazırda kullanılan yöntemlerin yetersizliği, dini temsil ettiği 

düşünülen bazı kişilerin söz ve davranışlarındaki uyumsuzluk gençlerin dinden 

uzaklaşmalarının başlıca nedenleri arasında sayılabilir. 

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Ateizm, Deizm, Din Dışı Yönelim 



141 

 

METAVERSE TEKNOLOJİSİNİN FIKIH ALANINDAKİ 

İMKÂN VE SINIRLILIKLARI: FIKIH EĞİTİMİ VE 

METAVERSEL ALIM SATIM ÖRNEĞİ  

 

 

Dr. Ramazan KORKUT                                

Bingöl Üniversitesi 

  

 

 

ÖZET 

Gençler fiziki-sosyal çevreye ilaveten, zamanlarının bir kısmını internet tabanlı 

teknolojilerle sanal bir çevrede geçirmektedir. Genç kuşakların dini inanç, algı, tavır, 

tutum ve yaşantıları derin bir şekilde sanal çevrenin etkisinde kalmaktadır. Sanal teknoloji 

araçları, sunduğu imkân ve faydaların yanı sıra birçok problemi de bünyesinde 

barındırmaktadır. Buna bağlı olarak sanal teknoloji dini inanç, tutum, ahlak ve yaşantı 

üzerinde faydalı olabileceği kadar zararlı da olabilmektedir. Bu durum iki tarafı keskin 

bir bıçaktan farksız teknolojik imkânların konusuna, amacına ve kullanım tarzına bağlı 

olarak değişmektedir. Teknoloji kullanımının zararlı olmaktan çıkarılarak faydalı bir 

sürece dönüşmesinde fıkıh ilmi önemli bir rol almaktadır. Zira fıkıh, dinî hüküm 

açısından mükellefin fiillerini konu almakta; bu fiilleri naslar ışığında maslahat 

bakımından emredilmiş, yasaklanmış ve serbest bırakılmış kategorilere ayırmaktadır. 

Teknoloji kullanımı da arz edilen kategorik çerçeveye dâhildir. Fıkıh disiplini öncelikle 

maslahat kapsamında teknolojik imkânları fırsata dönüştürerek faydalı hale getirmeyi 

esas alır. İkinci olarak teknolojik imkânların dinî yaşantı alanında beraberinde getirdiği 

problemleri önlemeye ve gidermeye çalışır. Teknoloji kullanımını konusuna, yöntemine, 

amaçlarına ve sonuçlarına göre değerlendirerek hüküm açısından cevaz ve adem-i cevaz 

şeklinde fıkhî bir perspektif sunar.  

Günümüzde imkân, sınırlılık; fayda ve zararlarıyla birlikte ortaya çıkan teknolojik 

imkânlardan biri de metaverse uygulamasıdır. Metaverse, fiziki çevreyi sanal bir dünyaya 

aktararak, bireyi fiziki çevre ve sanal dünyanın kesiştiği bir evrende yaşatan; hayallerine 

tasavvur-taakkul düzeyinde sanal bir gerçeklik kazandırmaya çalışan; buna ilaveten sanal 

bir ortamda dışarıdan müdahale yoluyla alış-veriş, toplantı, oyun, tarihi, kültürel ve dini 

mekânları ziyaret türünden çeşitli imkânları sunan ve gelişimini sürdürmekte olan çok 



142 

 

boyutlu bir platform olarak tanımlanabilir. Böyle sanal bir teknoloji imkânı, örgün ve 

yaygın fıkıh eğitimi alanında önemli imkânları sunmaya müsaittir. Buna ilaveten sanal 

ortamda gerçekleşen fiil ve tasarrufların hükmünü fıkhî açıdan değerlendirmek önem arz 

etmektedir.  

Metaverse teknolojisinin örgün-yaygın fıkıh eğitimi kapsamında dinî amelî yaşantının 

gelişmesine sunabileceği katkıların ve dinî yaşantı alanında beraberinde getirdiği başlıca 

problemlerin fıkhî hükmünü değerlendirmeyi beklemektedir. Metaverse teknolojisinin 

faydalı bir mecraya kanalize etmek, zararlarını bertaraf etmek ve teknolojiyi gençlik için 

maslahatı temin ederek mefsedeti giderecek bir araca dönüştürmek üzere, bu teknolojinin 

fıkhî-hukukî sınırlarını belirlemek hayati bir önem taşımaktadır. Aksi halde maslahatı 

temin eden faydalı bir araç olmaktan çıkarak, mefsedete sürükleyen zararlı bir araca 

dönüşebilecektir. Nitekim günümüzde teknoloji tabanlı sanal işlemlerin yapıldığı bitcoin, 

çiftlik bank gibi sanal alım satımların; belirsizlik, fiziki varlığın bulunmaması, aldanma-

aldatma ve devlet müeyyidesiyle desteklenmemiş olmaması gerekçesiyle fıkhî açıdan 

caiz olmadığı açıklanmıştı. Ne var ki bu meselenin dinî/fıkhî hükmünün dikkate 

alınmaması vurgun, dolandırıcılık ve büyük malî kayıpları beraberinde getirebilmiş; 

bitcoin vurgunları bireylerin canına zarar vermesine bile yol açabilmiştir. Haliyle bu vb. 

meselelerin fıkhî yönünün dikkate alınmaması can ve mal güvenliğini zarara 

sürüklemiştir. Benzer şekilde mavi balina türünden birçok oyun uygulaması şiddete 

özendirmiş ve bazı can kayıplarını beraberinde getirebilmiştir. Dolayısıyla fıkhın vesail-

makasıd kapsamında teknoloji kullanımı için belirlediği ahlakî ve hukukî sınırlar hayati 

bir önem taşımaktadır. Bu kapsamda metaverse teknolojisinin yaygın ve örgün fıkıh 

eğitimine somutlaştırma açısından sunabileceği imkânlar; metaverse gibi sanal bir 

evrendeki fiillerin, sanal alışveriş ve diğer sanal hukukî işlemlerinin hükmüne dair fıkhî 

bir perspektifin ortaya konulması önem arz etmektedir. Metaverse problemini fıkhî 

açıdan ele alan araştırmamız, bir giriş ve iki ana başlıktan oluşmaktadır. Giriş kısmında 

ana hatlarıyla metaverse teknolojisinin tanımına, türlerine, olumlu-olumsuz yönlerine, 

günümüzdeki kullanım alanlarına, kullanım amacına ve gelecekte ulaşabileceği sınırlara 

yer verilecektir. Bilahare metaverse teknolojisi iki başlık altında fıkhî bir problem olarak 

ele alınacaktır. Öncelikle metaverse teknolojisinin örgün ve yaygın fıkıh eğitimi alanında 

sunabileceği fırsat ve imkânlar üzerinde durulacaktır. İkinci olarak metaverse gibi sanal 

bir evrende gerçekleşen fiillerin, sözleşme ve tasarrufların hukukî yönüne dair fıkhî bir 

perspektif ortaya konulacaktır.  

Metaverse uygulaması örgün ve yaygın fıkıh eğitiminde İslam İbadet esaslarından 

temizlik (abdest, gusül ve teyemmüm), cenaze yıkama, hutbe okuma, namaz kılma-

kıldırma, zekât, kurban, umre ve hac gibi fiil, zaman ve mekân boyutlarıyla varlık 

kazanan ibadetleri somutlaştırma ve uygulamalı olarak öğretme hususunda önemli bir 

mesafe kat ettirecektir. Bu durum din eğitiminin yaygın ve örgün olarak icra edildiği 

kurumların tamamında nazarî olan bilgileri uygulama yoluyla öğrenmeyi sağlayacaktır. 

Örneğin hac ve umre ibadetleri mekânsal açıdan isim bazında kaldığından; bu ibadetleri 



143 

 

soyut, sadece ezbere dayalı teorik bilgilerle idrak etmek gerçekten zordur. Bu 

uygulamanın sanal evrene aktarılması hac-umre adaylarının, öğrencilerin ve vatandaşın 

bu ibadetleri öğrenmesini oldukça kolaylaştıracaktır. Sanal olarak hayal-tasavvur bazında 

kalan bir ibadetin zimmetten düşmeyeceği izahtan varestedir. Ancak sanal uygulamanın 

sonucunda sözgelimi metaverse üzerinden verilen bir zekâtın fiziki niyet ve karşı tarafa 

temlikle sonuçlanması, ibadeti tamamlayabilecek mahiyettedir. Çocukların metavers 

üzerinden oyun mantığı ile hayal bazında ibadete hazırlanmaları mümkündür. Sanal 

evrene aktarılan ya da bu alanda inşâ edilen gerçeklik ile sanallık arasındaki bir hayatın, 

reel hayatta dinin emir-yasaklarına uygun bir şekilde inşa edilmesi amelî bir 

mükellefiyyettir. Mükellefin sanal âlemdeki fiillerinin reel âlemdeki emredilmiş, 

yasaklanmış ve serbest bırakılmış fiillerine uygun olması gerekmektedir. Hayal bazında 

gerçekleşen sanal eylemlerin sürekliliği, zamanla bu aşamalardan geçerek hayata 

yansımakta, olumlu olumsuz her fiil bir hayalle başlamaktadır. Hayal, tasavvur veya 

evham mertebesinde insan iradesinin dışında kalan fiiller mükellefiyete konu olmaz. 

Ancak bu üç alandaki iradî-kasdî olan hayal ve tasavvur merkezli düşünceler kısmen 

mükellefiyete konu olabileceği gibi, zamanla bunun hayata yansıması da mümkündür. 

Gençliğe hayal bazında olumlu örneklerin sunulması; kasdî-iradî olan tahayyül-

tasavvurun meşru olması; vesail-makasıd, sedd-i zerayi ilkesinin gereği olarak 

mükellefiyet kapsamına girmektedir. Metaverse alemindeki eylemler kasdî tahayyül, 

tasavvur ve taakkul mertebelerinden geçtiğinden, kısmen tasdike ulaştığından 

mükellefiyete konu olmaktadır. Reel alemde yasaklanan içki, kumar, zina, adam öldürme 

vb. fiillerin temeline inildiğinde bunların hayata yansımasının ilk aşamasını hayalle 

başladığı görülecektir. Bu sebeple söz konusu fiiller normalde kuvveden fiile çıkmadığı 

sürece mükellefi zahiren sorumlu hale getirmez. Ancak haram işlemenin, zinanın, adam 

öldürmenin kasıtlı olarak hayal edilmesi, sanal olarak tasavvur edilmesi ve kurgulanması 

haramdır. Bu açıdan metaverse eksenli sanal kurguların dinî hükümlere uygun olması 

gerekir. Buna ilaveten fiziki varlığı olmayan sanal alım-satımların ğarar, cehalet, devlet 

müeyyidesinden yoksunluk türünden gerekçelerle bitcoin türünden hatarlı ve zararlı bir 

işlemle sonuçlanacağı gerekçesiyle caiz olmadığı anlaşılmaktadır. Ancak metavers bir 

diğer yönüyle sanal olarak kurgulanmış bir programa, sözgelimi çizgi film izleme, görsel 

açıdan önem arz eden sanal bir mekân satın alarak toplantı düzenleme; müze, doğal ve 

tarihi mekanları ziyaret etme türünden ücrete tabi olan hususların oyun, uygulama, 

program veya bir programı çalıştırmak üzere lisans satın alma türünden yönleri de 

bulunmaktadır. Bu konuda içerik, yöntem ve amaç meşru olduğu sürece, işlemin câiz 

olduğu da savunulabilir. Metaverse uygulamasının imkân-sınırlılıkları; arz edilen 

konulardaki fıkhî perspektif araştırmanın sonucunda netleşecektir. Buna ilaveten 

konunun diğer muameleler ve ceza hukuku açısından incelenmesi önem arz etmektedir.  

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Metaverse, İmkân, Sınırlılık, Gençlik 



144 

 

GENÇLİĞİN VAROLUŞSAL BENLİK ARAYIŞINDA 

POSTHÜMANİZMİN YERİ VE DİNÎ BOYUTU: BAZI 

MANTIKSAL ÇIKARIMLAR 

 

 

Dr. Remziye Selçuk                                    

İnönü Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İnsan sadece fizyolojik ve biyolojik ihtiyaçları olan ve bu ihtiyaçları giderildiğinde 

sorunsuz yaşayabilen bir varlık değildir. Onun ruhsal, psikolojik, manevî ihtiyaçları 

bulunmaktadır. Dolayısıyla dinî ve ya dine benzeyen tutum ve davranışlar içerisinde 

olmak insan hayatının bir parçasıdır. Bunlar olumlu ya da olumsuz tavır takınmak 

şeklinde gerçekleşse de yine belli belirsiz duygusal ya da aklî uğraşların mülahazasından 

geçmişlerdir. İnsan hayatının önemli bir bölümünü meydana getiren gençlik dönemi ise 

dine ait tavrın geliştiği ya da geri planda kaldığı dönem olabilmektedir. Bu tavırlar 

özellikle gençliğin benlik geliştirme ve oluşturma sürecinde etkili olabilmektedir. Modern 

ötesi çağda gelişen teknolojik gelişmeler ve bunun beraberinde getirdiği ‘insanın 

geleceği’ kaygıları, toplumla ama toplum içinde yalnızlığın, dev şirketlerin sürekli yeni 

ürünler çıkarıp piyasayı ve gündemi yönetmeleri, ani ve anlık değişimlerin karmaşası ve 

bunlara benzer durumlar gençliği ve gençliğin benlik tasarımını etkilemektedir. 

Posthümanizmin etkilerinin yaygınlaşmasına bağlı olarak var olma ve yer edinebilme 

olgusu da farklılık göstermektedir. “Gerçeklik” ve “özdeşlik” kavramlarının daha az 

güvenirliğe sahip olmasının getirdiği boşluk genci kendisiyle başa başa bırakmaktadır. 

Diğer insanlar tarafından görünmeye çalışma, onlara fark atma, beraberinde başka türlü 

karmaşalar da getirmektedir. Sanal ortamda paylaşım yapma, ilgi çekici videolar çekme, 

izlenme ya da beğenilme oranındaki sabit olmayan oranlar, dersler, okula devam, 

sınavlar, iş bulma ve işte devamlılık sağlayabilme; beraberinde akran ya da aile etkisi; 

diğer taraftan varlık ve varlığa anlam yükleme şekli gençliğin maruz kaldığı durumlardır. 

Tüm bunlar arasında yaşam amacını bulmada bazı problemler yaşayan genç, evrende 

kendisi için en anlamlı konumu arama peşinde olmaktadır. En önemli olanı ise gencin 

kendini evrende “değerli” ve “güvende” hissetme duygularına sahip olabilmesidir. Bu 



145 

 

arayışları sağlıklı bir şekilde tamamlayabilen genç benlik tasarımını olumlu bir şekilde 

tamamlamış olmaktadır. Olumlu benlik oluşturabilmede dinin etkisi önemli olmaktadır. 

Özellikle hayatın amacı ve ölümden sonraki hayat hakkında dinin açıklamaları yardımcı 

olabilmekte, genci sorumluklarını yerine getirmede teşvik etmekte ve yaşam süresi sona 

erdiğinde kaybolup gitmeyeceği güvenini vermektedir. Tüm kutsal dinlerde verilen en 

belirgin sorumluklardan biri erdemli bir hayat tarzını yakalayabilmektir. Gencin kendine 

ve çevresine karşı aşırı uçta davranışlar sergilemesine engel olmakta, mutedil bir duygu 

durumu da edinmesine yardımcı olmaktadır. Kutsal dinler içerisinde İslam dininin 

gençlik dönemine ait oldukça çok sayıda ayetleri ve hadisleri bulunmaktadır. İslam’a göre 

bu dönem insan ömrünün en hareketli aynı zamanda kıymeti bilinmesi gereken, boşa 

harcandığında pişmanlık oluşturabilen dönemidir. Pothümanizmin ifadeleri ile İslam’ın 

öğretileri karşılaştırıldığında insanın, evrenin ve artan bilimsel gelişmeler ışığında 

‘gerçekleştirebileceği’ en büyük değer insanlığı bozmadan insanlık için yararlı olabilmeyi 

sağlamaktır. İslam’ın en büyük değeri de ‘insan’dır. İslam’a göre dinin temel gayesi 

insanın hem bu dünyada hem de ahirette mutlu bir yaşam sürmesini sağlamaktır. Burada 

‘insan ötesi’ demek kendini manevi olgunluğa eriştirebilmiş, dünya hayatı için de her 

türlü gelişime açık olmaktır. Ancak bu gelişimlerin insan doğasına aykırı olmaması 

şartıyla. Çünkü Yüce Yaratıcı aynı zamanda yarattıklarına yapılan zararlı ve gereksiz 

müdahaleleri yasaklamaktadır. 

Varlık algısı ve benlik oluşturmada İslam dini ayet ve hadislerle, kişiyi evren ve uzay ya 

da diğer tüm canlılar arasında konumlandırmaktadır. İnsan diğer yaratılanlarla, yani 

varlıklarla etkileşim halinde olmaktadır. Varlığın bir parçası da görülmektedir aynı 

zamanda. Ancak onu diğer yaratılmışlardan farklı kılan kişinin ‘eliyle yaptıklarıdır’. Yani 

kendisi için ne hazırlarsa ileriki yaşamında hatta ahrette karşısına çıkacak olan da odur. 

Öyleyse öncelikle kendini tamamlamış, yani olgunlaştırmış, tatmin olmuş bir benlik 

oluşturmak öncelikle gerekmektedir. 

İslam dininin öğretileri çerçevesinde gençlik döneminde benliğin sağlıklı gelişimi için, 

asıl olan gencin sorumluluk alabilmesi ve aldığı sorumlulukların neticelerinin 

verimliliğini görebilmesidir. Öyle ki insanî olarak kendi özelliklerini bilmesi (Müslim, 

Ķader, 25), acele etmemesi (İsra,17/11), yapabileceği ve yapamayacağı şeylerin farkında 

olması (Ahzab, 33/72), kendine ve çevresine yararlı olan şeyleri amaç edinmesi (Tirmizi, 

Kıyamet,1),  arzularını kontrol etmeyi öğrenmesi ve kendini iyi şeyleri yapmak ve 

kötülerden uzak tutmak için sürekli bir çaba içinde olması (Şems, 91/8-10) (Ebu Davut, 

Salât, 26),  zamanını boşa harcamaması (Tirmizi, Kıyamet, 1) gibi durumlar gençler için 

bazı tavsiyelerdir. Ayrıca gencin aklına ve zihin yapısına uygun açıklamalar yapmak ve 

onun seçiminde iradesiyle hükmetmesine yardımcı olmak, yine taklit değil gerçekliğe 

verdiği değeri gerçekleştirmesine imkan sağlamak benlik tasarımını olumlu yönde 

etkilemektedir. Sorgulamış ve kabul etmiş genç insan öncelikle kendine sonrasında diğer 

varlıklara ait pozitif tutumlara sahip olabilecektir. 



146 

 

 İlk olarak gençlere, açıklama sağlayacak dinî argüman olarak, İslam dininin temel 

kaynakları olan Kur’an-ı Kerim ve hadislerden yola çıkarak, var olan ve varlık içinde yer 

almanın nedeni ve yaratılışın bu şekilde olmasının hikmetleri akıl yürütmelerle delil 

getirilebilmektedir. Yaratıcı’nın insana bahşettiği en kıymetli nimeti akıl sahibi olma 

nimetidir. Yaratıcı bu nimeti diğer canlılara değil sadece insanlara vermiştir. Aklı 

kullanmak nimete sahip çıkmak; kullanmamak ise nankörlük etmek olarak görülmektedir.  

Dolayısıyla bu çalışmanın amacı, posthümanist duyguların ve yaşamın yaygın olduğu 

mevcut çağda, gençliğin varoluşsal kaygılarına dinî yönden (özellikle İslam dini 

bağlamında) açıklamalar getirmek, bu açıklamaları, mantık ilminde kullanılan birtakım 

akıl yürütmelerle desteklemek ve delillendirmektir.   

Anahtar Kelimeler: Gençlik, Din, Benlik Arayışı, Var Olma, Posthümanizm, Mantıksal 

Çıkarımlar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

HİKMETLER ARASINDAKİ HÜKÜMLER AÇISINDAN 

GENÇLİĞE FIKIH PERSPEKTİFİ -ASHÂB-I KEHF 

ÖZELİNDE- 

 

 

Dr. Sefa Atik 

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Din ve insan arasındaki ilişki ve anlam arayışı insanların yaşları üzerinden de 

kurulabilmektedir. Sabavette duygusallık, gençlikte enerji, ihtiyarlıkta tecrübe bu 

ilişkilerde etkili olabilir. İslam ve gençlik üzerine mülahazalar söz konusu edildiğinde 

elbette konunun dinî yönüne eğilinileceği zâhirdir. Konunun dinî yönüne temas, dinin 

temel referans metinleri olan Kur’an ve sünnet aracılığı ile olacağına göre elbette 

Kur’an’da geçen kıssalarda hayatlarına övgü ile değinilen Peygamberler ve o 

Peygamberlerin peşinden giden havârî, ashâb, hızb, şîa, fitye ve fetâ vb kavramlar öne 

çıkarılacak, oralarda söz konusu olan arı, duru, muvazaasız örnek siretler merkeze 

çekilecektir. İslam kültür ve medeniyetinde kurumlar tarihinin bir şubesine isim dahi 

olmuş Abbâsîler döneminde fütüvvet teşkilatı, Osmanlı devleti aliyyesinde ise ahî 

teşkilatı olarak esnaf örgütlenmesinin gövde ve gönyesini oluşturmuş olan fütüvvet ve 

ahî teşkilatı ilk temel kavramsal referansını Kur’an’da geçen Kehf suresinden almaktadır. 

Dolayısıyla Kur’an’da özel bir kıssa olarak zikredilen “Ashâbü’l-kehf” ve orada geçen 

“fityetün” kelimelerinin bulunduğu asil ve örnek yaşamın satır aralarında mevcut olan 

fıkhî ve hukukî referanslara dikkat kesilmek önem arz etmektedir.  Elbette gençlik ve 

protestlik, gençlik ve enerji, gençlik ve doğruluk, gençlik ve açık sözlülük, gençlik ve 

değişim gibi kavram ilişkilerinden hareketle konunun sosyal, siyasal, sosyolojik ve 

psikolojik yanlarına atıf yapılarak bilimsel sonuçlara ulaşılabildiği gibi benzer yollarla 

burada zikredilen fıkhî sonuçlara da atıf yapmak mümkün olacaktır. Bu anlamda bu metin 

Kehf suresinde asil ve onurlu yaşam tarzlarına değinilen bu delikanlıların kıssasında 

meknuz olan fıkhî yön ve çıkarımların ahkâm ayetlerini kendi münderecatında ele alan 

ahkâm tefsirleri başta olmak üzere fürû-i fıkıh eserleri izleğinden hareketle ele almayı 

hedeflemektedir. Bilindiği gibi cevâmiu’l-kelîm olan Hz. Peygamber’in söz söyleme 

sanatında olduğu gibi bir vahiy mahsulü olan Kur’an’ın söz söyleme sanatı da ondan daha 



148 

 

ayrıcalıklı bir şekilde  maruf söz ( kavlen ma‘rûfen), etkili söz (kavlen belîğan), yumuşak 

söz (kavlen leyyinen), dosdoğru söz (kavlen sedîden), değerli söz (kavlen kerimen), 

kolaylaştırılmış söz (kavlen meysûren) ve büyük söz (kavlen azîmen) gibi vasıflarla 

zikredildiğine göre bu vasıflar iletişim ve etkileşimin yol, yöntem ve niteliğine işaret 

ederken aynı zamanda Kur’an’ın kendi söz söyleme sanatlarının arkasında söz konusu 

edilebilecek anlam katmanlarına da işaret etmektedir. Hikemî ve hükmî anlayışın gereği 

de zaten bunun dışına bir yaklaşım olamazdı. Böylece gençliğe örnek yaşam motifleri 

sunulurken aynı zamanda orada söz konusu olan hukuk dili ve içeriklerine dair verilere 

atıf yapmak gençliğin akademik ve rasyonel arayışlarına da katkı sağlanmış olacaktır. 

Kendisini imana adayan gençlerin hayatları insanlara evrensel bir anıt olarak 

nakledilirken İslam alimleri bu nakillerdeki hikmetlerin arasında örtük bir şekilde 

değinilen şu örnek fıkhî hükümlere dikkat çekmişlerdir: Surenin hemen başında 

yeryüzünde olan her şeyin insanlığa zinet ve estetik görseller olarak sunulmasında 

kulların teklîf kültürüne kendi ihtiyarları ve tercihleri ile hazırlamaya işaret olduğunu 

ifade eder. Böylece gençliğin tercihi, özgür iradesi ve ihtiyarı arasındaki rasyonel zemine 

işaret edilerek bir denge kurulmaya çalışıldığı görülmektedir. Zira fürû-i fıkhın ahkâm-ı 

hamsesi efâl-i mükellefine taalluk eden vasıflara delalet eder. Zira mükellefin zatında 

ilişen bu vasıflar bazen vâcib-müstehab formunda emir sadedinde, bazen mahzûr-mekruh 

formunda nehiy sadedinde bazen ise mübah sadedinde zuhur etmektedir. Diğer yandan 

bu estetik görsellere işaret sadedinde sure, temiz toprak vurgusu üzerinden müminleri 

teyemmüm hükmüne hazırlamayı amaçlamıştır. Surenin akışında zulüm, baskı, haksızlık 

ve dindar insanların toplum dışı sayıldığı yerlerde zulümden kaçma ve hicret arayışı yani 

hicret fıkhına işaret etmektedir. Surenin devamında örtük olarak zikredilen diğer bir 

hüküm ise vekâlet akdidir. Toplumsal yaşam süreçlerinde birlik olma, kollektif hareket 

etme ve ortak yaşam kültürü oluşturmanın kendisine göre yol, yöntem ve örgütsel 

niteliğin olduğuna dikkat çeken fakihler örgütlü yapılar arasında yolculuk vb. durumlarda 

tarafların diğerinin pay ve haklarından az veya çok yeme gibi bir ihtimali dikkate almışlar 

ve buna çözüm olarak vekalet sözleşmesini devreye sokmuşlardır. Bu yüzden verigiküm 

ifadesi ile para herkese nispet edilmiş ve paranın kullanımında vekalet akdi devreye 

sokularak işler asan kılınmak istenmiştir. Bilindiği gibi İslam fıkhına göre vekalet akdi 

Müslümanlar arasında tesis edilmesi amaçlanan din kardeşliğini akit planında tahakkuk 

ettirmeyi amaçlamış, vekil ile müvekkil arasında icra edilen sözleşme sonucunda vekile 

ücret ödemeyi tasvip etmemiştir. Aksi durumda vekilin aldığı ücret akdi icâre akdine 

tahvil edecek ve akit iki taraf açısından lâzım akit vasfını haiz olacaktır. İcâre akdinin 

hilafına vekalet akdi gayr-i lâzım bir akit olarak taraflardan birisine -ki burada vekildir- 

ekstra bir risk yüklemekte bu yük nedeniyle vekîl dünyevî bir kazanç yerine uhrevî sevaba 

mazhariyet kazanmaktadır. Sure ezkâ ifadesi ile büyük ve önemli işlere girişecek olan 

insanların helal ve temiz rızık ile gıdalanmasına işaret eder. Böylece sure gündeme 

taşıdığı gençlerin kafa, kalp ve karın gibi en önemli aktivite merkezlerindeki hassasiyetler 



149 

 

üzerinden hedef kitlesi olan muasır gençlerin fıkıh bağlamında temiz birey, temiz toplum 

ve temiz siyaset talepleri ile mutabakat zeminine işaret etmiş olmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Hüküm, Hikmet, Ashâb-ı kehf, Vekalet, Helal Kazanç. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

JAMES FOWLER’IN İNANÇ GELİŞİMİ KURAMI 

BAĞLAMINDA GENÇLERDE ANLAM ARAYIŞI: NİTEL 

BİR ÇALIŞMA 

 

 

Dr. Süleyman DOĞANAY 

Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi  

 

 

 

ÖZET 

Gençlik dönemi, gelişim psikolojisinin verilerine göre ergenlik ile başlayıp yirmili 

yaşlara kadar devam eden süreçtir.  Ergenlik, fiziksel açıdan büyümenin, bilişsel açıdan 

soyut düşünmeye geçişin ve duygusal açıdan genelde bağımsızlığın kazanıldığı bir 

dönemdir. Bu dönemde birey için akran etkisi belirgin bir şekilde hissedilir ve bireyin 

kimlik arayışı ivme kazanır. Ergen bireyin bu süreçte bilimsel konular ile metafizik 

düşünceler arasında sıkışması daha çok gözlenen bir durumdur.  

Ergenlik dönemi,  “Geçiş (Soyut Tanrı Fikrine Adaptasyonun Zorlukları (12-14 Yaş)”, 

“Dağılma: Şüphe ve Sorgulama (14- 17 Yaş)” ve “Durulma ve Karar: İnanç’a Bağlanma 

(17-20 Yaş)” evreleriyle ayrıntılı bir şekilde değerlendirilebilir. Burada bilhassa 

“Dağılma” döneminden bahsetmek gerekir. Ergen birey bu evrede soyut düşünce 

sürecinin gelişmesi ile birlikte kimlik arayışlarına başlar. Dinî ve mistik konulara karşı 

hassas olan ergen bir yandan dinî ve mezhebî, öte yandan etnik, cinsel ve meslekî 

kimliğini kazanma peşindedir. Dinî konularda bilimsel izah, rasyonel açıklama ve makul 

çözümlemeler arar. Ancak dönem şüphe ve sorgulama dönemi olduğu için –eğer baskı 

yoksa açıkça, baskı varsa içten içe- inanç konuları irdelenir. Örneğin, “Allah mutlak iyi 

ise bu dünyada bunca kötülük neden var?”, “İnsanların bir kısmı gerek fiziksel gerek 

ekonomik birçok yoksunluk veya yoksulluk içindeyken diğerleri niçin mutluluk ve refah 

içinde yaşıyor? İnsanlar niçin adaletsiz ve merhametsiz?”, “İnsanların söylemleri ile 

eylemleri neden tutarlı değil?”, “Allah’ın adaleti ve merhameti bu dünyada veya ahirette 

nasıl devreye girer veya girecektir?”, “Cennet’e sadece Müslümanlar mı gidecektir?” gibi 

sualler ergen birey için mutlaka cevaplanması gereken sorulardır.  

Din psikolojisi literatüründe inanç gelişimi Sosyal Öğrenme (Bilişsel Davranışçılık), 

Psikanalitik ve Bilişsel Temelli kuramlar çerçevesinde incelenmektedir. Bu çalışmanın 



151 

 

bir ayağı, Fowler’ın bilişsel temelli inanç gelişim kuramında durmaktadır. Fowler’ın 

inanç gelişimi kuramı, bir yanıyla genel gelişim kuramlarına, diğer yanıyla da teolojiye 

dayanır. Fowler, inanç aşamalarını oluştururken bireyin mantık yürütme şekli, bakış açısı, 

ahlakî yargılama tarzı, sosyal farkındalık, otorite anlayışı, dünyayı tutarlı görme biçimi 

ve sembole yüklediği işlevsellik boyutlarını dikkate alır. Fowler,  inanç gelişimini aşama 

öncesi dönem veya temel inanç, sezgisel-yansıtıcı inanç, öyküsel-lafzî inanç, yapay-

geleneksel inanç, bireysel-düşünceye dayalı inanç, birleştirici/birleşik inanç ve evrensel 

inanç olmak üzere yedi aşamada inceler. Burada bizi ilgilendiren, ‘yapay-geleneksel 

inanç’ aşamasıdır. Bu aşamada birey, ergenlikle beraber soyut işlemsel döneme ulaşır. 

Soyut kavramları kullanma ve değerlendirme yeteneği sonucu “düşünme” hakkında 

düşünmeye, hikâyeleri değerlendirmeye, onlara ad vermeye, kendi anlamlarını 

oluşturmaya, bilgilerini sentezlemeye başlar. Bununla birlikte bu dönemde kişilik 

bunalımları ve kimlik arayışları ortaya çıkar. Bu aşamada birey, kendi manevî çevresini 

oluşturur. Tanrı inancı, sevme, anlama ve boyun eğme kişisel değerlerle birleşerek 

ergenin dünyasında yerini alır. Bu dönemde ergen genellikle Tanrı’yla kişisel ve özel 

ilişkiler kurma eğilimindedir veya bunun için daha çok gayret eder. 

İnsanın bazen dinî düşünce anlamında değişim veya dönüşümler yaşaması muhtemeldir. 

Bireyin dinî değişiminin zihinsel, duygusal veya sosyo-kütürel güdüleri vardır. Zihinsel 

güdüler olarak ‘zihinsel tatmin arama’, ‘anlam boşluğu’, ‘amaçsızlık ve anlam arayışı’, 

‘insanların eşitliğine dayalı esasları sorgulama’ ve ‘inandığı dinin esaslarını yeniden 

gözden geçirme’ gibi durumlar söz konusudur. Bu durumları genelde anlam arayışı 

şeklinde değerlendirmek mümkündür. Birey, hayatına bir anlam bulamadığı zaman 

varoluşsal boşluk yaşar. Varoluşsal boşluk yaşayanlar kendilerini değersiz ve anlamsız 

bulabilirler. Birey, varoluşsal boşluktan ya yüce bir davaya hizmet yahut bir eser üretme 

gibi belli hedefler ve amaçlarla ya da anlam arayışına cevap veren bir inanç sistemini 

benimsemekle kurtulabilir. Bireyin anlam arayışı, yaşamdaki temel güdülerden biridir. 

Bu anlam, sadece kişinin kendisi tarafından bulunabilir oluşuyla eşsiz ve özel bir 

yapıdadır. İnsan sadece arzu ve isteklerinin doyumu ve tatmin edilmesinden ya da id’in, 

egonun veya süperegonun çatışan istekleri arasında uzlaşma sağlamak ya da sadece 

topluma ve çevreye uyum sağlamaktan ibaret bir varlık değil, yaşamına bir anlam bulma 

çabasından oluşan bir varlıktır. Bu anlam arayışında insanın aslında ihtiyaç duyduğu şey; 

sıkıntısız, bunaltısız, şeksiz, şüphesiz, zahmetsiz bir duygudurum veya yaşamın aksine, 

uğruna çaba göstermeye değer bir hedef, özgürce seçilen bir amaç için uğraşmak ve bu 

amaç için mücadele etmektir. 

Din psikolojisi, bireyin kişilik yapısı, karakteri, duyguları, arzuları, beklentileri, 

arayışları, ruhsal yapısı, gündelik hayatta süregiden tutumları ve davranışları ile dini 

inanç ve yasayışı arasındaki karşılıklı belirlenim ve etkileri inceler. Bir kişinin dindarlık 

yaşantısı onun bağlı olduğu dinî gelenek dikkate alınarak anlaşılır. Bu nedenle din 

psikolojisi araştırmalarında bireyin kendisini ait hissettiği dinî kültürel yapıda hâkim olan 



152 

 

inanç ve uygulamalar dikkate alınarak çözümlemeler yapılır. Bu çalışma, nitel desenli bir 

araştırmanın ürünüdür. Yaşları on sekiz ila yirmi beş arasındaki iki yüz üniversite 

öğrencisine, “Sizce günümüz gençliğinin problemleri nelerdir? Günümüz gençliğinin dinî 

inançla ilgili bir problemi var mıdır? Belirtilen problemlere çözüm için sizin önerileriniz 

nelerdir?” şeklinde sorular yöneltilmiş ve öğrencilerden düşüncelerini kâğıda aktarmaları 

istenmiştir. Öğrencilerden, duygu ve düşüncelerini samimi ve içten bir şekilde 

sunabilmeleri amacıyla kimliklerini belli edecek herhangi bir bilgi vermeleri 

istenmemiştir.  Veriler semantik yöntemle analiz edilmiş ve şu sonuçlara ulaşılmıştır. 

Günümüz gençleri hedefsizlikten, ümitsizlikten, geleceğe dair plan yapamamaktan, 

yetişkinler tarafından baskı görmekten ve kendilerine güvenilmemesinden, 

anlaşılmamaktan veya yanlış anlaşılmaktan, ekonomik yetersizliklerden, yetişkinlerin 

söylem ve eylem tutarsızlığından, çevrelerinin merhamet ve adalet yoksunluğundan 

şikâyet etmektedir. Gençler, hataların hep kendilerine mal edilmesinden yakınmakta, 

çevrelerinden de kendileri için kelebek etkisi yapacak ilgi ve merhamet dokunuşları 

beklemektedirler. Deizm ve ateizm gibi akımlara meyledişlerin kitle iletişim araçlarında 

söylendiği oranda olmadığını, bahsedildiği kadar bir artıştan söz edilemeyeceğini 

vurgulamaktadırlar. İnançla ilgili eğilimlerin zihinsel arka planında, anlam arayışı 

sürecinde kendilerine duygudaşlık ve sempati ile yaklaşmayan akran grubu veya 

yetişkinlere karşı sergilenen inadına bir refleks olabileceğini, sosyokültürel alanda da bazı 

gençlerin dikkat çekme, dikkati kendilerine odaklama veya varlığını kanıtlama arzusunun 

yattığını belirtmektedirler. Burada yetişkinlerin dikkat etmesi gereken en önemli husus, 

bu düşüncelerin veya soruların sağlıklı bir zihnin doğal ürünü olduğu gerçeğini 

unutmadan hareket etmek ve ergen birey ile duygudaşlık kurmaya çalışmaktır. Son söz 

olarak yetişkinlerin başlıca görevi, dinî tebliğ amacındaki gayreti dinî temsil hususunda 

da göstermek, söylem ve eylem tutarlığının sağlanması için çaba sarf etmek ve gençlere 

güzel bir örnek olmaktır.  

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Gençlik, İnanç Gelişimi, Anlam Arayışı 

  

 

 

 

 

 

 

 



153 

 

 الشّباب ولغة الدّين

 

 

Dr. Hana Güven                                     

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

 ملخص

تعتمد كل أمةٍ على الشباب لتحافظَ على تماسكِها ووجودها وقوّتها، وتعتمد عليهم أيضا في السير 

ثوابتهُا ومرجعيتهُا الدينية التي تبني عليها مَنظومتهَا إلى مستقبل أكثر إشراقاً وتطورًا، ولكل أمة 

الفكريَّة، والأخلاقيَّة، والقانونيَّة، والعلميَّة، والمُجتمَعيةّ، ولهذه الثوابتِ والمرجعياّتِ الدينيةِ لغتهُا التي 

 يجب أن يتعلمَها ويفهمَها الشباب .

بعبارة أخرى؛ إذا كان الدين هو المبادئ والسلوكياّت والتعاليم، فاللغةُ أداةُ فهمِ الدين والتعبير عنه، 

فإذا أردنا للشباب المسلم أن يفهم دينه وثوابته، وأن لا يكون عُرضة للتيارات الفكريةّ المعادية التي 

 وتراثِها، وعلمِها، وحضارتِها، فعلينا أن تهدف إلى إفقاده ثقتهَ بنفسه وبأمتهِ الإسلاميةِّ، وتاريخِها،

نعُلِّمه لغة دينه أوّلًا؛ أي اللغة العربية، حتى يفهم بنفسه مصدري  دينه الأساسيين؛ وهما القرآن الكريم 

ثمُّ الحديث الشريف، وثانياً: أن ننشر الوعي بين الشباب المسلم عن أهميةّ اللغة العربيةّ كلغة الدين 

لإسلامية بغض النظّرِ عن اللغة الأم، أو الجنسيةِ، أوالعرقِ، أواللونِ، أوالموقع الذي يجمع الأمة ا

الجغرافي، الأمر الذي عبرّعنه قوله تعالى: "إنمّا المؤمنون إخوة"، وثالثاً: توعية الشباب لما يحَوكُهُ 

مِهِ لِدينهِ ومعانيه  ه العميقة، وقيمأعداءُ الإسلام ِ من خطط ٍلتفكيك الشباب المسلم، وتشويش فهَ 

ومِثالياتِه، وتعاليمه في العبادات والتعامل الاجتماعيِّ، وذلك من خلال إبعاده عن لغة دينه، فهو 

عندما لا يفهم اللغة لا يفهم دينه وتعاليمه حيث يكون ذهنهُ فارغا من كل ما سبق، ولا يمتلك أجوبة 

رِ أو أسلحة مضادّة لما يقُدّم إليه من سموم، فَيتَحََققَُ ذ هنِ المشوّشِ والفِك  جيهُ الذِّ هُلُ توَ  لك التشويشُ ويسَ 

طَرِب إلى ما يريده الأعداءُ من أفكار واعتقادات، إضافة إلى تعلقه بلغة العدو بما فيها من ثقافة  المُض 

 تتعارض مع ديننا، وقيمنا، وتاريخنا، وبما فيها من تحريض على الإسلام ولغته وأهله. 

أراد من المسلم أن يقرأ قرآنه  -عزوجلّ  –ن أوّل آية نزلت هي: } اقرأ {، أي أن الله ومن المُسلمِّ به أ

بنفسه، وأن يقرأ نفسه وخَل قهَُ، فقال: }اقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق...{، وأن يقرأ 

إلى ، والكون وما فيه من حيوان، ونبات، وغيره، حيث قال: } أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خُلقت

ينُ في  السماء كيف رفعت، وإلى الجبال كيف نصُبت، وإلى الأرض كيف سُطحت{، إذاً فقَدَ  أمََرَ الدِّ

لًا، وليتعبدّ بنفسه دون وسيطٍ ثانياً، فقال:  مصدره الأول أن يتعلمَّ المسلم لغةَ دينهِ ليقرأ دينهَُ ويتعلمّه أوَّ



154 

 

ادعو دون واسطة؛ أنتَ بنفسك، فلا يحتاج }فإذا فرغت فانصب وإلى ربك فارغب{، أي تعبدّ و

المسلم إلى وسيط بينه وبين ربهّ، لأنهّ يستخدمُ لغة دينه ويفَ هَمُهَا، والكل يعرف أن العبادات المفروضة 

تؤُدّى باللغة العربية في كل بلاد المسلمين مهما كانت لغُتَهُا الأمُّ، حيث لا يجوز في الإسلام كما في 

هِمَ، وما على التابعين خلفه إلاّ التأمين دون أن يفقهوا شيئاً، أديان أخرى، أن يقر أ رجل الدين ويهَُم 

ى الله عليه صلّ  –لذا وجب على المسلم تعلم قراءة القرآن باللغة العربية وتفقه معانيه، وحثّ الرسول 

مِه، وأدا –وسلمّ   ا يجب.ء العبادات كموأصحابه الكرام على تعلُّمِ اللغة العربيةّ للتفقه في الدين وفَه 

أضف إلى كل ما سبق أنهّ عند الحديث عن الدين واللُّغة، فإنّ المنطق والعقل السليم يدعو إلى تعلمِّ 

رِ، والمحافظةِ على لغة الدين الذي يعتنقه الإنسان، فلو ضربنا مثالأ من حياتنا لوجدنا أن  مِ، ونشَ  وفهَ 

ل ه فهو يرُفق به كُتيبّاً لتعليمات الاستخدام، وأسباب العطالإنسان عندما يخترع شيئاً جديدًا، أو يصنع

دِمَ إذا كان لا يعرفُ لغةَ المُن تجَِ، فهو يسعى لترجمته  وكيفيةّ إصلاحه وما إلى ذلك، ونجد المُستخَ 

هُ،  وفهمه وقراءة تفاصيله؛ ليحافظ على الجهاز فلا يَع طُب هُ، وإذا تعطّل يعرف كيف وأين سيصُلح 

نه على الوجه الصحيح، ولأطول مدّة ممكنة، أفلا ترى معي أنَّهُ من الأولى أن يفهمَ، ويتعلمَّ، ليستفيد م

ويحُافظَ المسلمون عامة، والشباب خاصّة، على لغة دينهم لأنهّ من خلالها يستطيعون قراءة كتابِهم 

تهم ، وقوانينها، وعلاقاالذي يفهمون منه؛ ماهيةَ خلقِهِم، وكيفيتهُا، وهدفهُا، ومصيرهم ودستور حياتهم

بخالقِهم، وبالكون حولهم، وببعضهم، وتراني أخصُّ الشباب؛ لأنهّم هم بالذات يتعرّضون لمحاولات 

إبعادهم عن لغةِ دينهم وتنَ فيرِهِم منها، وإفراغِ عقولهم وملئِها بالشكوك حول دينهم وهذا ما يهدف 

ه لا يشُرّفنُا أن يدخل المسلمُ في المسيحيةِ، بعد أن إليه أعداءُ الإسلامِ، كما يقول أحد المنصّرين: إنّ 

ترك دينهَ الإسلامي، لأن لا خير فيمن ترك دينه، ولكن أهمّ ما يجب عمله هو تشكيكُ المسلمِ في 

 دينه، حتى يكون خالياً من الدّين ثمّ يسهُلٌ جذبُ الجيل الثاّني بعد ذلك إلى ديننا.

ف ورقتنا إلى توعية الشباب بإلقاء الضوء على أهميةّ تعلُّم لغة وانطلاقاً مما سبق، ارتأينا أن تهد

دينهم بالكمِ الذي يقيمون به عباداتهم  ويدركون مفاهيم دينهم، فلا يتركون فرصة  لمن يريدُ إبعادهم 

وتشكيكهم، وتفريغ عقولهم من لغة دينهم، وسنتبع لتحقيق ذلك، المنهج الوصفي في مناقشة ثلاثة 

تسترعي انتباههم ويحذرون من الوقوع في فخها، ومنها: نشر العاميةّ والترويج لها محاور يجب أن 

في وسائل الإعلام والتأليف، والإدّعاء بصعوبة تعلمّ اللغة العربيةّ وعدم مواكبتها لتقنيةّ العصر، 

 وإحلال لغة المستعمر محل اللغة العربية والترويج لها.

الخروج بمقترحات، وتوصيات تفُيدُ في فهم الشباب لأهميةّ ونأمل بعد طرح الموضوع ومناقشته 

لغة دينهم، خاصة في العصرالواحد والعشرين حيث تعصفُ رياحٌ خبيثةٌ من كل اتجاه تستهدف هدمَ 

 اعتقاد الشباب المسلم، وإفساده.

 الدّين، الشّباب، الاعتقاد، ، قِيمَ، لغة.الكلمات المفتاحيةّ: 

 

 



155 

 

TANRITANIMAZLIĞIN YENİ ADI APATEİZM VE 

KELAMİ AÇIDAN ELEŞTİRİSİ 

 

 

 

Dr. Ümit ELSÖZ 

Eskişehir Proje Anadolu Lisesi 

 

 

 

 

ÖZET 

Tarih boyunca inanç eğilimleri gösteren insanoğlu birçok açıdan değerlendirdiği 

kanaatlerini farklı anlayış ve ifade üsluplarıyla fikir dünyasına yansıtmıştır. Zamanla 

gelişen şartlar inandıkları değerlerde de farklılıklar ve yeni düşünceler üretmesine zemin 

oluşturmuştur. Tanrı konusu da böyle bir özelliğe sahip olması bakımından inanılan veya 

inkâr edilen yönleriyle teizm, ateizm, deizm veya agnostisizm adlarıyla 

ilişkilendirilmiştir. Ancak günümüzde aynı bakışla tanrı konusuyla ilişkili olduğu halde 

pragmatik açıdan ele alınan düşünce yapısı “ilgisizlik” olarak değerlendirilerek 

“Apateizm” adıyla ifade edilmiştir. Özellikle günümüz gençliğinin eğilim gösterdiği bu 

anlayışın ateizmin devamı olduğu ancak gizemi dolayısıyla daha problemli bir anlayış 

içerdiği görülmektedir. Bilimsel ve felsefi açıdan doğruluğunu ispat konusunda herhangi 

bir veri ortaya koymadan haklılığını görmeye çalışmak psikolojik bir travma halini ifade 

etmektedir. İnsanın tanrılaşmasına ve sorumsuz davranışlarının değerlendirilemeyeceği 

bir anlayış barındırması bakımından insanlık adına kuralsızlığı ve vicdanın 

donuklaştırılacağı bir sistemi doğurabileceği noktada eleştiriye açık bir düşünceyi 

barındırmaktadır. İslam anlayışı dışında, insan unsurunun etkin olduğu dini veya felsefi 

düşünceleri eleştirerek ortaya çıkan bu tür inanış yapıları yine bir insan tarafından 

üretilmiş olması yönüyle eleştiriye açık bir konumda olduğunu göstermektedir. 

İnancın rasyonelliği bağlamında farklı argümanlar ileri sürenler en genel anlamıyla 

bunları kişisel görüşlerin etkili olduğu nazari ve bilimsel gerekçeler sunarak 

temellendirmeye çalışmaktadır. Epistemik önermeleri doğrulamaya yönelik gerekçeler, 

önermenin doğruluk olasılığını yükselten ya da söz konusu önermenin içeriğini 

destekleyen belgelerin niteliklerine uygun çıkarımlardan oluşmaktadır. Teistik inancı 



156 

 

desteklediği kabul edilen ontolojik, kozmolojik, teleolojik argümanları bu gerekçelerin 

birer örneği olarak saymak mümkündür. Epistemik olarak kabulü tartışılabilir olan fayda, 

ahlak, estetik vb. çıkarımsal ve nazari kabul edilen argümanlarla destek sağlamaya 

çalışılan araçlar da inanç sahibi olmanın meşruluğunu ortaya koymaya çalışmaktadır. 

Epistemik olduğu tartışmalı olan argümanlardan biri olan  “pragmatik argüman” olarak 

da adlandırılan “Apateizm” bunlardan biridir.  

“Apati” ve “teizim” kelimelerinin birleştirilmesi ile türetilmiş bir sözcük olan Apateizm, 

tanrıların varlığı kadar yokluğu da önemli olmadığı gibi onlara inanmanın ya da inkâr 

etmenin önemsiz olduğunu ifade eden bu akım, herhangi bir “deite” ve “teolojiye” karşı 

umursamaz bir tavır içinde oldukları bir düşünce ve kabul sistemidir. İnanca dayalı dini 

sistemlere de inançsız kabul edilen düşünce sitemlerine inanmamak olarak kabul 

edilebilir bir akımdır. Türkçe karşılığı “tanrı umursamazlık” olan apateizm, “pragmatik 

ateizm” veya “pratik ateizm” olarak da bilinmektedir. Ahlâk değerleri olmadan 

yaşanabileceği düşüncesi “ahlâkî apateizm” olarak adlandırılır. Geçmişten bu yana, 

pragmatik ateizm bazı kişiler tarafından ahlaksızlık, bilinçli cahillik veya sorumsuzluk 

olarak görülmüş, apateist olduğu çıkarımında bulunulan insanların "tanrı, etik değerler, 

sosyal sorumluluklar yokmuş gibi davrandıkları, görevlerinden kaçarak hedonizmi 

benimsedikleri" iddia edilmiştir.  

Günümüzde birçok ülkede din dışı kabuller ve aidiyetler düzenli olarak artmaktadır. 

Kurumsallaşmış dinlerin mensupları ise dünyanın birçok bölgesinde düşüş yaşandığı 

görülmektedir. Türkiye’de ise Tanrı inancı konusunda şüphe duyan, inanmayan veya ilgi 

duymayanların oranı ise günümüzde % 3 civarındadır. Türkiye’nin gün geçtikçe 

sekülerleştiği ve dinden uzaklaştığı dolayısıyla geleneksel toplum yapısında hızla bir 

değişim göstermektedir. Bu değişime bağlı olarak dinden uzaklaşma önceki dönemlere 

göre daha yüksek bir trendde olduğu gözlemlenmektedir. Bu tür eğilimlerden biri de 

herhangi bir tanrı fikrine kendini kapatmış ve bu konuda duyarsız olduğunu ifade eden 

Apateist zihniyettir. Günümüz gençliğinin eğilim gösterdiği bu zihniyet, Tanrı inancının 

veya kutsala dair var olan inançların, doğaüstü herhangi bir gerçekliğin, herhangi bir 

sonsuz üstün varlık fikrinin ve ruhların doğaüstü nihai bir güç olmadığına inanmaktır. 

Güncel çıkarımlar, bilimsel gelişmeler, teolojik tartışmalar ve olaylar yeni yüzyılda 

yaygınlaşmaya başlayan bir akım olarak apateist düşüncelerin yaygınlaşmasını 

kolaylaştırdığı görülmektedir. Dinsel motivasyonlardan uzak kişilerin daha çok yatkın 

olduğu apateist düşünce, argümanlarını kendi düşünce sistemlerine uygun bir şekilde 

soyut birtakım düşünceler geliştirmişlerdir. Apateist düşüncenin herhangi bir teolojik 

eğilimi olmadığından herhangi bir doktrini de yoktur. Yani dini bir görüşü, teolojik bir 

inanç sistemi, ibadetleri, ritüelleri ve sınırları çizilmiş öğretileri bulunmamaktadır. 

Apateist inanışlar, “bilinçli olarak cahil olmak”, sorumsuzluk ve ahlaksızlık şeklinde 

değerlendirmek mümkün görünmektedir. Apateist anlayış; Hedonizmi körüklemek, 

zihinlere tembelliği aşılamak, etik değerleri hiçe saymak, sosyal sorumlulukları ve değer 



157 

 

yargılarını önemsememek şeklindeki tutumları sebebiyle birçok eleştiriye maruz 

kalabilmektedir. 

Apateizm pragmatik anlamda “Tanrı’ya ilgisizlik” olarak tanımladığı düşünce sisteminde 

bir Tanrı olduğu veya olmadığıyla ilgilenmeyişi, belirli bir inanç veya inançsızlığın ortaya 

koyduğu sisteme itiraz eden bir karşıtlık tutumu olarak görmek mümkündür. Buradaki 

ilgisizlik; bir teist veya ateist gibi herhangi bir dini inanç ve pratiği ortadan kaldırmaya 

çalışan karşıtlık fikri olmadığı anlaşılmaktadır. Bu anlamda apateist din tartışmasının hoş 

karşılanmadığı toplumsal durumlarda nört olan bir kişi olarak olumlu karşılanır. Bu 

anlamda dini törenlere katılarak müziğin, dini sanatın ve ritüellerinin güzelliğini, inanılan 

tanrının veya tanrıların var olup olmadığı konusunda bir pozisyon almaktan rahatsız 

olmadan takdir edeceği bir tutum sergilemesi anlayışının tutarlılığı gereği kendisinden 

beklenen bir tavır olacaktır. 

Hayatın gerçeklerine kendilerini kapatmış olan bu zihniyete Kur’an, kişinin inanması için 

mantıksal ve retorik birçok gerekçe ileri sürmüştür. Pragmatik bir akıldan bahsedilecekse, 

yaşamın gerçekliği hakkında Tanrı’ya karşı ilgisiz kalmak ve boş vermek yerine ya 

ateistler gibi sorgulayıcı ya da agnostikler gibi tarafsız bir araştırmacılık içinde olmayı 

veyahut İslam vahyinin rasyonel bir tutum olarak sunduğu “Haniflik” çerçevesinde 

sorgulayıcı bir tavrın benimsenmesi daha tutarlı ve mantıklı olacağı düşüncesindeyiz. 

Anahtar Kelimeler: Kelam, Tanrı, Ateizm, Pragmatik Agnostisizm, Apateizm. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



158 

 

الأردنيةجامعة اليرموك نموذجاالأمية العقدية لدى طلبة  الجامعات   

 دراسة ميدانية

 

 

 ا.د عماد عبدالله محمد الشريفين

 جامعة اليرموك 

 

 

 

 ملخص

أشارت منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة )اليونسكو( إلى أن الأمية هي عدم قدرة الفرد 

للمشاركة الكاملة في المجتمع، على القراءة والكتابة، وعدم قدرته على اكتساب المهارات اللازمة 

واللازمة للممارسات الفعالة والمنتجة داخله، ويرتبط مفهوم الأمية وفقاً لليونسكو بالمواطنة، والهوية 

الثقافية، والتنمية الاجتماعية والاقتصادية، وحقوق الإنسان والعدل، والحاجة إلى خلق مجتمع متعلم 

 من أجل بقائه وتطوره.

وجهة نظر في بيان مفهوم الأمية، فالمعنى العام للأمية عندهم الجهل والضلالة ولعلماء التفسير 

والظلام، ولا يرتفع الجهل الضلالة والظلام إلا بالعلم والهدى، أما معنى الأمية الخاص، فهو عدم 

 معرفة القراءة والكتابة، ولا ترتفع عن أحد إلا بمعرفة الكتابة.

أن الأمية مفهوم عام شامل لجميع مظاهر الحياة بمعناها العام تقوم المتأمل للتعريفات السابقة يلحظ 

على الجهالة والضلالة، وعدم معرفة جانب من جوانب الحياة المختلفة، فمن لا يستطيع قيادة السيارة 

فهو أمي ، ومن لا يستطيع التعامل في مواقع التواصل الاجتماعي الشبكة العنكبوتية فهو أمي، وهكذا 

 ب الحياة.باقي جوان

إلا أنه تم إطلاق الأمية بشكل خاص على كل شخص لا يحسن أو لا يجيد القراءة والكتابة، أي 

الجهل بالقراءة والكتابة أو عدم التمكن منها، وذلك بسبب ما أشارت إليه نصوص القرآن الكريم عن 

ي حقه بة وهذا كمال فأمية النبي صلى الله عليه وسلم من حيث أنه لا يحسن ولا يجيد القراءة والكتا

 صلى الله عليه وسلم.



159 

 

وهذا لا يمنع من القول أن الأمية ظاهرة اجتماعيه تمس الأفراد والمجتمع وتلقي بجذورها حول 

 حقيقة واحدة وهي عدم المعرفة والعلم بجانب من جوانب الحياة. مما يتفق مع المعنى اللغوي للأمية.

ل عام: ظاهرة تعني عدم المعرفة أو الغفلة والجهل في يتين أن الأمية عامة وخاصة  فالأمية بشك

جانب من جوانب الحياة المختلفة، الأمية بشكل خاص: ظاهره تعني الجهل بالقراءة والكتابة أو عدم 

التمكن منها على نحو متقن. فالمعنى العام للأمية يحمل دلالات ومضامين متعددة الجوانب، ولا 

فثمة أنواع وأشكال للأمية ومنها أمية القراءة والكتابة ، الأمية  تقتصر على جانب دون آخر، وعليه

 التربوية و الأمية العقدية والدينية

ومن الأمية بالأحكام الشرعية، التفريط في العقائد والمفاهيم بتوسيع حدودها أو تغيير شروطها 

دة يحكم السنة، أو عقيوأركانها مما يجعلها عرضة للتحريف أو التهاون في عقيدة ثابتة في الكتاب و

على صاحبها بالكفر، ومن السلوكات الدالة على الأمية في الأحكام، الإقدام على سب الذات الإلهية 

الذي هو من أعظم الكبائر والمنكرات التي تخرج صاحبه من الملة. فسب الدين أو الرب حرام، 

ى من سمعه أن ينصحه لعله ويعد فاعله مرتداً عن الإسلام، وينفسخ عقده على زوجته، ويجب عل

أن يتوب ويرجع إلى الإسلام( والسؤال هل يعلم من يقوم بهذا الفعل الشنيع هذا الحكم الشرعي أم لا 

 بدّ من نشر الحكم الشرعي ليعلم به.

 إشكالية البحث وأسئلته:

راسات ت الدتعدّ الأمية الدينية والعقدية ظاهرة مجتمعية تعاني منها المجتمعات المسلمة  ، فقد أشار

إلى ارتفاع مستوى الجهل في الأمور الدينية  وزيادة انتشارها في العالم العربي والإسلامي بشكل 

 يلفت نظر المختصين إلى ضرورة دراستها وبحث أسبابها وطرق علاجها.

 يتوقع أن تجيب الدراسة  الأسئلة العلمية الآتية:

 دية ؟ما مفهوم الأمية ، الأمية الدينية ، الأمية العق .1

 ما درجة انتشار الأمية العقدية بين طلبة الجامعات الأردنية .2

 ما خطورة انتشار الأمية العقدية على طلبة الجامعات الأردنية  ؟ .3

 ما مظاهر انتشار الأمية العقدية بين طلبة الجامعات الأردنية ؟ .4

 ت الأردنية ؟ما المنهج التربوي الإسلامي في علاج ظاهرة الأمية العقدية بين طلبة الجامعا .5

 أهداف البحث:

 يسعى البحث الى تحقيق الأهداف التالية :

 بيان المفاهيم التالية الأمية ، الأمية الدينية ، الأمية العقدية. .1

 الكشف درجة انتشار الأمية العقدية بين طلبة الجامعات الأردنية. .2

 توضيح خطورة انتشار الأمية العقدية على طلبة الجامعات الأردنية. .3

 الكشف  مظاهر انتشار الأمية العقدية بين طلبة الجامعات الأردنية. .4



160 

 

 بيان  المنهج التربوي الإسلامي في علاج ظاهرة الأمية العقدية بين طلبة الجامعات الأردنية .5

 أهمية الدراسة الحالية

لإشارة اتنبع أهمية الدراسة من أهمية الموضوع الذي تبحثه والأهداف التي تسعى لتحقيقها، ويمكن 

 إلى جانب من أهمية الدراسة في التالي:

 إثراء المكتبة التربوية الإسلامية وسد النقص الحاصل بهذا الموضوع. .1

بث الوعي بظاهرة الأمية العقدية بين الشباب والأسر، والباحثين والمختصين في كليات  .2

 والدراسات الإسلامية. الشريعة 

 منهجية الدراسة

لمنهج الوصفي بأسلوب الاستبانة  لمناسبته لموضوع الدراسة وتحقيق يتبع الباحث في دراسته ا

أهدافها، حيث محاولة وصف الظاهرة محل الدراسة  وبيان العلاقات بين مكوناتها والأراء حولها، 

 و يتعدى إلى التحليل والتعليل .

 مجتمع الدراسة

 تها وأقسامها.تكون مجتمع الدراسة من جميع  طلبة الجامعات الأردنية بجميع كليل

 عينة الدراسة

 يتم تطبيق الدراسة على طلبة جامعة اليرموك

 النتائج المتوقعة:

 يتوقع من الدراسة النتائج الآتية : .

 رصد درجة انتشار ظاهرة  الأمية العقدية بين طلبة الجامعات الأردنية . .1

طلبة الجامعات الكشف عن المنهج التربوي الإسلامي في علاج ظاهرة  الأمية العقدية بين  .2

 الأردنية .

 الأمية ، الأمية العقدية ، الأمية الدينية ،  طلبة الجامعاتالكلمات المفتاحية: 

 

 

 

 

 

 



161 

 

تنمية الاتجاهات  أثر الإعلام القِيمي البديل على تنشئة الشباب
 العقَدية نموذجا  

 

 

 

 

 د. عصام عبد المولى، أستاذ مشارك

للدراسات والأبحاث، أستاذ مشارك في أكاديمية باشاك شهيرالمدير التنفيذي لمركز الاستشراف   

 

 

 

 ملخص

 بسم الله الرحمن الرحيم

تعُدُّ الهُوية من المرتكزات الأساسية لأي أمة، تميزها وتمُكن تجذرها بين غيرها من الأمم الأخرى، 

 يتربع في مقدمة تلكولو تساءلنا عن الأدوات الجوهرية المعززة للهُوية والقيم لوجدنا أن الإعلام 

الرسائل؛ إذ لا يخفى أن الإعلام أصبح يتدخل في تشكيل أنماط الحياة ونوعيتها، بل وهدم أنماط 

وخلق أنماط جديدة؛ بغض النظر عن مشروعية تلك الأنماط ومدى ارتباطها بالمرجعية العقَدية 

 للأمة.

قرية صغيرة غير مترامية  ومع العولمة والنظام العالمي الجديد أصبح الكون بفضل الإعلام

الأطراف؛ إذ قرُب البعيد إلى درجة غير متخيلة عند الأجيال السابقة، وساهمت أدوات الإعلام 

ورخصها، ومن ثمَ انتشارها في الوصول إلى أبعد نقطة جغرافية في أكثر بقعة نائية متواجدة على 

 الخريطة.

لبعُد العقَدَي كمنبر المسجد، فبعد أن كان المنبر وزاحم الإعلامُ المنابرَ الإعلامية التوجيهية ذات ا

المنصة الحصرية للتوجيه والإرشاد، وبعد أن كان محصوراً بجمهور معين ومحصور كالرجال 

المشَّائين إلى المساجد يوم الجمعة، بعد كل ذلك قدََّم الإعلام وجبات متنوعة لشرائح متنوعة ابتداء 

 كل شريحة بحسب لغتها ونوعية جذبها، والتأثير فيها. من الطفل إلى المرأة ومن ثم الرجل؛

ونجد في كل مجتمع فئة محافظة، وأخرى على النقيض، لتبقى الفئة الأغلبية أقرب إلى الحياديةّ 

بالمجمل، وبنظرة إلى المجتمعات العربية أو المجتمعات القريبة منها، كالمجتمع التركي سنرى ثلاث 

لنقيض من ا شرائح في المجتمع؛ الأولى هويتها الإسلام في بعده الحضاري والثقافي، والثانية على



162 

 

ذلك، والثالثة بين بين، فليست ذات التزام ديني واضح، وبنفس الوقت ليس متحللة من الالتزامات 

الدينية، ويغلب أن تكون الشريحة الثالثة الأكثر شيوعاً وانتشاراً. وتنوعت الأساليب الإعلامية في 

ى وسائل لتقسيم المجتمع عل تغذية تلك الشرائح ذات الأطياف المتباعدة، وانعكست القسمة الثلاثية

الإعلام، فظهر لدينا قنوات إعلامية ذات توجه ديني واضح، بالمقابل نجد قنوات بعيدة عن الهوية 

الإسلامية وقيمها، لتبث برامج متنوعة بأبعاد عَلمانية بعيد كل البعد عن قيم الأغلبية ذات الثقافة 

ثانية إلا بمزيد تمايز لمكونات المجتمع، ووُجد بين الإسلامية، وبالتالي لم تسهم الفئة الأولى ولا ال

تلك المنزلتين قنوات لا نستطيع بحسب الظاهر وصفها بكونها إسلامية دينية صارخة، وليست بنفس 

الوقت من القنوات ذات التوجهات غير الدينية، بل بتنوعها كانت متناسبة مع الإسلام الثقافي الجملي 

ع عامل جذب لأغلب شرائح المجتمع، ومن أمثلتها القنوات الحكومية للأمة، وكانت بسبب ذلك التنو

 .Trtبشكل عام، ويلحق بها بعض القنوات القريبة من ذلك، كقناة 

لكن لوحظ بجلاء انحراف كثير من القنوات الحكومية في المنطقة العربية عن الهُوية الإسلامية 

 المجتمع نسبياً، والواضح في برامجها أهدافللمجتمع، واصطفافها ضمن القنوات المتحللة عن ثقافة 

 تغييرية نحو اتجاهات لا تمت للهُوية العقَدية الإسلامية العامة بأي صلة.

وكمثال عن ذلك، النقلات التي طرأت على التلفزيون السوري الحكومي، فمع التسعينيات لم يكن 

من مشاهد متكررة في كل ضمن المسلسلات السورية الاجتماعية أي مشهد لممثل يتجرع الخمر ض

حلقة، وكانت أغلبية المسلسلات تناقش قضايا مجتمعية، لكن رويداً رويداً أصبح تناول الخمر في 

أغلب حلقات المسلسل من الأمور شديدة التكرار، إضافة إلى انحراف اتجاهات المسلسلات؛ حيث 

 المحافظة للمجتمع السوريتم التركيز على الخيانات الزوجية بطرق ممجوجة لا تتناسب والحالة 

جملة، وبدأ التلفزيون السوري غريباً عن نسيج المجتمع بتلك المسلسلات الكثيرة ذات التوجه الواضح 

في تغيير هوية وثقافة كانت راسخة فيما مضى، وولَّدت هذه النقلة الاستفزازية في التوجه ردات 

 اء مقارنة بين قنوات دينية شديدة الالتزامفعل كان من نتائجها قنوات دينية شديدة الالتزام، وبإجر

مع قنوات على النقيض من ذلك سنرى أن الأخيرة أكثر جاذبية من الدينية، وأكثر متعة وبهاء، 

 وبالتالي انجذبت الأغلبية الشعبية لتلك القنوات ذات السموم الأخلاقية والعقدية المتنوعة.

جملة،  جود قناتين الأولى دينية، والثانية غير دينيةتفطن بعض الخبراء إلى تلك الفجوة، المتعلقة بو

وهنا تفتقت الأذهان عن توليد اتجاه جديد من القنوات يظَهر في مظهر حيادي في شكله الخارجي، 

فلا هو إسلامي صارخ، وبنفس الوقت لا نستطيع أن نقول عنه بعيد عن الإسلام، فهو يحمل في 

التركية،  Trt ا، لا سيما لدى الشريحة الشبابية، وهنا تبرز قنواتطياته زرع القيم والمثل العقدية العلي

إذ المتابع لأحد المسلسلات الاجتماعية سيجد عدة أمور واضحة تماماً: نساء غير محجبات، لا يوجد 

ممارسات دينية صارخة، لا يوجد أي لغة دينية مستخدمة في الحوار...، لكن سيجد بنفس الوقت أن 

قيم عقدية أصيلة لا تتعارض ومقاصد الشريعة الإسلامية الكلية، وهذه القيم المسلسل مبني على 

تجذب المواطن الشاب بغض النظر عن دينه، فمثلاً نجد في المسلسل التركي تركيز على: الأسرة 

وتعاضدها، الأخوة، احترام الكبير، حب الوطن والعلَمَ، الأخلاق الحسنة، مع التركيز على العادات 

نب العادات غير الصحية، إذ لا تجد في تلك المسلسلات على سبيل المثال أي مدخن، الصحية وتج



163 

 

ولا شارب خمر.. وهذا النوع من البرامج هو ما يسمى بالإعلام القيمي الأخلاقي البديل الذي سيتناول 

 الباحث أثره على التنشئة العقدية لدى الشباب.

 هدف الدراسة ومشكلتها:

أثر الإعلام القيمي على التنشئة العقدية للشباب المسلم في المجتمعات ذات  تهدف الدراسة إلى معرفة

الأغلبية المحافظة، والتي تتعرض لضخ إعلامي كبير ومتنوع من الاتجاهات العقَدية الغريبة عن 

 ثقافة المجتمع المحافظ.

 ولذا ستجيب الدراسة على عدة أسئلة محورية:

 لبديل، وحدوده المعرفية؟ما ضوابط الإعلام القيمي الإسلامي ا

 ما الثوابت العقدَية للإعلام المتجه نحو الشباب؟

 ما أثر الإعلام العقَدي غير المباشر على تنشئة الشباب؟

 أهمية الدراسة:

تشكل صناعة الإعلام أحد أكبر هموم المشتغلين في الدعوة الإسلامية؛ إذ تعد المنابر الإعلامية أحد 

وصناعة الرأي العام عمومًا. ومع منتصف القرن الماضي تظهَّرت أهمية وسائل التغيير والتوجيه، 

 الإعلام لدى قادة الرأي من المسلمين، وتركزت الاهتمام حول نقطتين:

الأولى: جدوى الإعلام الجديد، والغريب عن ساحة الواقع المعاصر. والثانية: ضعف التجربة 

 والخبرة الإعلامية من قبل الإسلاميين.

الضخ الإعلامي الكبير كثيرًا من المسلمين، لاسيما مع انعدام أو قلة البدائل الإسلامية،  وقد أحرج

مما ألجأهم إلى دخول هذا المعترك الجديد، وكان المساهمة الإسلامية متواضعة حِرفياً، وذات رسائل 

كرة هرت فمباشرة قد تصل إلى درجة النفرة من البيت الإسلامي الداخلي في المقام الأول، وهنا ظ

الإعلام الإسلامي البديل؛ والتي ستظهر آثاره العقَدية تدريجياً لدى شريحة الشباب في المجتمعات 

 ذات الأغلبية المسلمة.

 منهجية الدراسة:

سيقوم البحث على المنهج الوصفي التحليلي لعينة لا بأس بها من برامج القنوات التلفازية المتنوعة، 

ى الرسائل التي تبثها ضمن أنشطتها المتنوعة، ومن ثم استخلاص ليرسم الخطوط العامة لمحتو

الرسائل العقَدية الكامنة خلفها، وبيان أهميتها أو خطورتها حسب ما يصل إليه الباحث من خلال 

المرجعية الإسلامية القائمة على الوحي، مع بيان البديل الإسلامي العقدي المقترح المناسب لشريحة 

 الشباب.

 



164 

 

الإيماني للقصص النبوي في مواجهة التحديات العقدية التوظيف 

21لناشئة القرن   

 

 

 د. أحمد بن يحيى بن أحمد الكندي

 جامعة السلطان قابوس

 

 

 

 ملخص

: الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، والصلاة والسلام على خير المقدمة وتوطئة للموضوع 

 وبعد:البرية محمد صلى الله عليه وسلم، وآله وصحبه 

جاء الإسلام، وفي العالم ركام هائل من العقائد يختلط فيها الحق بالباطل، وكان البشر يتخبطون في 

ظلمات وظنون، لا يستقرون على يقين ؛ فكانوا في حاجة إلى بلسم الإسلام وعلاجه ؛ ومثل الجاتب 

 العقدي ركيزة العلاج والهدايه. 

سان ، وجرب الناس طلبها بوفرة المال، وقوة السلطان أن السعادة أعز مطلب سعى له الإنولا ريب 

والجاه، وكثرة الأولاد، وغيرها ولكنهم لم يجدوا السعادة والطمانينة الحقيقة إلا في ظل الإيمان بالله 

وصلاح العمل والعبادة ؛ وبذلك تتحقق السعادة وتجري ينابيع السكينة والطمأنينة، والأمن النفسي، 

 والأمل والحب.

وظف الإسلام جملة وسائل لتحقيق ذلك وتقوية الإيمان وحسن الإتصال بالله ؛ ومن وسائل ذلك ولقد 

وأساليبه تنوع طريقة الخطاب الهادي بلسان عربي مبين ؛ وتأتي القصة من الأساليب والوسائل 

 المؤثرة في الخطاب المربي المهذب الغارس للعقيدة وقيم ومعاني الإسلام.  

لِي الألَ باَبِ مَا كَانَ حَدِيثاً يفُ تَ مة التهذيبية للقصة: ويبين القرآن القي وُ  رَى } لقَدَ  كَانَ فيِ قصََصِهِم  عِب رَةٌ لّأِ

مِنوُنَ { يوسف مٍ يؤُ  مَةً لِّقوَ  ءٍ وَهُدًى وَرَح  دِيقَ الَّذِي بيَ نَ يدََي هِ وَتفَ صِيلَ كُلَّ شَي   111وَلـَكِن تصَ 

يهدف لكشف أو غرس مجموعة من القيم، والمبادئ، والاتجاهات،  والقصة في حقيقتها فنّ أدبي

بالكلمة المنثورة التي تتناول حادثة، أو مجموعة من الحوادث التي تنتظم في إطار فني من التدرج 

والنماء، ويقوم بها شخصيات بشرية أو غير بشرية، وتدور في إطار زمان ومكان محددين، مصوغة 



165 

 

ن السرد والحوار والوصف، ويعلو ويدنو وفقاً للمرحلة المؤلفّة لها القصة بأسلوب أدبي راق يتنوع بي

 وللشخصية التي يدور على لسانها الحوار.

والقصة النبوية هي أنموذج مثالي لعالم القصة ؛ صاغها أفصح من نطق الضاد في لفظه الشريف 

يٌ } وَمَا ينَ طِ وتوج معناها الوحي الإلهي ؛ فالناطق بها مبلغ عن الله  قُ عَنِ ال هَوَى ، إِن  هُوَ إِلاَّ وَح 

 (4، 3يوُحَى { )النجم : 

إن التحديات العقدية والفكرية التي تواجه ناشئة القرن الحادي والعشرين عديدة خطيرة ؛ ومنها 

الإلحاد والحداثة والعولمة وآثار مجتمع المعرفة والتقانة والتنمية وغيرها ؛ ونحن في حاجة إلى 

اقاتنا لمواجهة سلبيات هذه التحديات خاصة العقدية  ؛ ولما كان لأسلوب القصص توظيف كل ط

والحكايات والروايات جاذبية خاصة لفئة المراهقين والشباب فينبغي لنا الإجتهاد في توظيف القصص 

 النبوي وربط الناشئة بها؛  وتأتي هذه الورقة العلمية محاولة في هذا الإتجاه.

إن التحديات العقدية التي يواجهها ناشئة اليوم خطيرة وكثيرة ؛ وتحتاج ته: إشكالية البحث وأسئل

إلى توظيف الأدوات الإسلامية لاسيما ما تضمنه كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ؛ وتعتبر 

القصة أداة فعالة لكن قل استعمالها اليوم وراجت قصص وروايات الأباطيل والإنحلال اليوم ؛ 

ه الورقة للتركيز على حسن توظيف القصص النبوي بديلا مهذبا ومصلحا ؛ مجيبة عن وتسعى هذ

 الأسئلة الآتية:

 ما أثر الجانب الفني للقصص النبوي في غرس المعاني الإيمانية والإسلامية؟.

 ما أهم القيم والمباديء الإيمانية للقصة النبوية وما خصائصها. 

 تاجها ناشئة اليوم دراسة ووعيا.ما أولى نماذج القصص النبوي التي يح

 : يسعى البحث من خلال إجابة الأسئلة ليحقق الأهداف الآتية : أهداف البحث

بيان أثرالجانب الفني والإيماني في القصص النبوي في غرس المعاني الإيمانية والإسلامية  -

 وكيفية توظيف ذلك إصلاحا لناشئة العصر.

 توظيفها توجيا وتربية لناشئة اليوم .إبراز خصائص القصة النبوية وحسن  -

 تقديم وعرض نماذج مختارة من القصص النبوي تناسب حاجات ناشئة اليوم.   -

؛ فهي تعيد بعث التعلق  21: تعنبر مثل هذه الدراسة ضرورية وسط تحديات القرن أهمية البحث 

صر ؛ ب متطلبات العبالأصول والمصادر التي ستظل رافد الهداية ما تعاقب الزمان وبكيفية تناس

ومن زاوية أخرى تقدم بديلا في الإشباع المعرفي والعاطفي المتمثل في الجانب القصصي الجاذب 

 لفئة الشباب والفتيات .

: سيوظف البحث المنهج الاستقرائي والتحليلي والاستنباطي والاستدلالي في مباحثه  منهج البحث

 المختلفة وقد يستعمل المقارنة للحاجة. 

 : البحث مخطط



166 

 

المبحث الأول : أثرالجانب الفني في القصص النبوي وجمالياته في غرس المعاني الإيمانية 

 والإسلامية وتوظيف ذلك اليوم.

 المبحث الثاني : القيم والمباديء الإيمانية للقصة النبوية وتوظيف ذلك في مواجهة التحديات العقدية.

 من خصائص القصة النبوية في تربية ناشئة اليوم.المبحث الثالث : نظرة تحليلة في الاستفادة 

 المبحث الرابع: نماذج مختارة من القصص النبوي تناسب ناشئة اليوم.  

النتائج المتوقعة: يرجو الباحث تحقيق نتائج منها تجلية الإمكانات الفنية للقصص النبوي ومقترحات 

علمية عملية لحسن توظيف هذا الجانب الفني المستعمل فيها والمؤثر في أهداف هذا النوع من 

وى تالقصص ؛ وكذلك إبراز القيم والجوانب الإيمانية المضمنة في هذه القصص والمعبرة عن مح

الرسالة الإسلامية التي جاءت رحمة وصلاحا للبشر وكيف لنا أن نستعملها تحصينا لناشئة اليوم ، 

وتقديم بدائل عن قصص وروايات الإنحراف من خلال تحليل وعرض روائع القصص النبوي والتي 

 لها عميق الأثر وقوة الفاعلية في إثارة مكامن الخير في النفس الإنسانية. 

  : الإيمان ، العقيدة ، التحديات ، القصص النبوي ، الناشئة.  فتاحيةالكلمات الم

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 

 

 ظاهرة الإلحاد الجديد

 

 

ماجدولين محمد صادق نواصرة د.  

بمينيسوتا الجامعة الإسلامية  

 

 

 

 

 ملخص

ظهر الإلحاد كمصطلح في العصر الحديث ليعبر عن فكرة إنكار وجود الخالق المدبر لشؤون 

مخلوقاته، بينما استخدم المصطلح منذ القدم ليرمز إلى كل المذاهب الفكرية التي يميل أصحابها عن 

 الإسلام، حيث أن الإلحاد لغة يعني الميل.

ثم ما لبث أن اتخذ شكلا جديدا مع بدايات القرن الجديد، وإن كان يحوم في فكرته الرئيسة حول 

إنكار وجود الخالق، ليطلق عليه حديثا مصطلح " الإلحاد قاعدة الإلحاد الأصيلة التي تتبع فكرة 

 الجديد".

تهدف الدراسة إلى التعريف بمفهوم الإلحاد وأشكاله، وإلى بيان ظاهرة الإلحاد الجديد بشكل خاص، 

كما تهدف إلى توضيح الأسباب التي أدت إلى ظهوره، وإلى أهدافه، وطرائق عرضه وطرحه، كما 

 له. تناقش وتطرح طرق التصدي

 :سئلة الأكثر إلحاحاتتمثل إشكالية الدراسة في الإجابة على الأ

 ما الإلحاد الجديد؟ وكيف تحول إلى ظاهرة تنتشر على مستوى الدول والمنظمات والأفراد في العالم؟

تكمن أهميتة الدراسة في أنها تلقي الضوء على مسألة الإلحاد بشكله الجديد الشرس، والذي يرمي 

إلى فرض أجندته الإلحادية المعادية لكل الاعتقادات الدينية والروحانية، وكسب التأييد والقبول 

 العالميين على الصعيد الدولي والأكاديمي.  

بالرجوع إلى المراجع العربية والأجنبية لوصف وتعريف  اتبعت الباحثة المنهج الاستقرائي وذلك

مسألتي الإلحاد والإلحاد الجديد، والمنهج المقارن لبيان ما يميز الإلحاد الجديد عن الإلحاد الأصلي 

 من حيث المفهوم والممارسة.

 



168 

 

باب سوأخيرا المنهج التحليلي الذي يحلل كل ما سبق للوصول إلى تعريف خاص بالإلحاد الجديد، وأ

 ظهوره وأهدافه، وكيفية التصدي له.

 وأسفرت الدراسة عن مجموعة من النتائج؛ من أهمها: 

أن الإلحاد الجديد لا يختلف في قاعدته عن المذهب الإلحادي الذي ينكر وجود خالق ومدبر لهذا 

ستخدام ا الكون ولكن يعاد صياغته بشكل جديد، بناء على نظرة طبيعانية للعالم، ويلح بشكل كبير على

 العقل والمنطق والعلم كوسائل وحيدة لفهم الحقيقة واستمدادها. 

بالإضافة إلى ما سبق يتميز الإلحاد الجديد بوقاحته وهجومه الشرس على الدين، فهوليس خطأ فادحا 

في نظر أتباع الإلحاد، ولكن غير منطقي وخطير بشكل كبير، ويعامل أتباع الديانات عموما والإسلام 

 اص على أنهم مرضى نفسيين. بشكل خ

 الإلحاد، الإلحاد الجديد، العلمانية، الطبيعانية، العقل: الكلمات المفتاحية

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 

 

 النظام الفكري لابن عربي ودوره في بناء لسلوك الإنساني

 

 

 

 

 الأستاذ الدكتور محمد خلف بني سلامة 

 جامعة العلوم الإسلامية العالمية ـــ الأردن

 

 

 ملخص

ابن عربي تلك الشخصية المثيرة هو محي الدين محمد بن بن علي بن محمد بن عربي الحاتمي 

الطائي الأندلسي ، ولد في الأندلس وتوفي في دمشق ودفن فيها ، تتلمذ على يد الشيخ أبو مدين 

 الغوث في المغري وهو أحد كبار علماء الصوفية فيها .

ية وغيرهم بالشيخ الأكبر، وتنسب إليه الطريقة الأكبرية الصوف يعد من أشهر المتصوفين لقبه أتباعه

ولقبه أتباعه بالعديد من الألقاب ، وعرف بكثرة الترحال ، وقد اختلف العلماء في مذهبه الفقهي 

ولكنه يظهر عليه أنه كان ظاهري المذهب له العديد من المؤلفات ، وصاحب العديد من النظريات 

منهم المؤيد ومنهم الساكت ومنهم المخالف ، وتميز نظامه الفكري في نضوج وكان للعلماء فيه أراء 

وتطور التصوف والذي نشر في  أرجاء المعمورة ويمثل الرابط والواصل بين التراث الإسلامي 

وغيره ، حيث كان له دوره في إعادة بناء التراث الإسلامي والتراث الإنساني العالمي ، فكان له 

ي التراث الإسلامي وكشفه عن حقيقة السلوك الذي يتمتع به الإنسان ، وذلك من مكانته العالية ف

خلال محاولة الكشف عن بعض الغموض الذي لا زال يكتنف نزعة التصوف عند ابن عربي 

 ومعرفة موقفه من الفلسفة ومذهبه الروحي .

ف ليؤكد د، وجاء التصويرتبط اسم ابن عربي رحمه الله بالصوفية، والتي تدل دلالة بالغة على الزه

على أنه من التيارات الفكرية البارزة التي تؤكد على أن سلوك الإنسان يعُد مناط الاهتمام للخروج 

من كل ما هو مادي إلى ما هو روحاني، خاصة وأن التصوف يقوم على الأساس الأخلاقي القائم 

 المتمثلة بالمشاهدة والأنس.على محاسبة النفس ومراقبة أعمالها، بالإضافة إلى أحوال الصوفي 

وقد تناولت هذه الدراسة الحديث عن ابن عربي وسيرته ورجالاته ومذهبه الفقهي وعقيدته، وعن 

التصوف عند ابن عربي ومفهوم التصوف، ومكانة ابن عربي العلمية والروحية، ومفهوم ومعالم 

 فلسفة الأخلاق عند ابن عربي، وكيفية تهذيب النفس بالأخلاق.



170 

 

 مات المفتاحية : ابن عربي ، القيم الأخلاقية ، التصوف ، تهذيب النفسالكل

  :المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الكريم سيد المرسلين محمد بن عبد الله عليه 

 أفضل صلاة وأتم تسليم، وبعد: 

ي، وانتشار ر الصوفي الفلسفيعُد الشيخ الأكبر محيي الدين بن عربي صاحب فكرة نضج وتطور الفك

 هذا الفكر في كل بقاع الدنيا، وعمل على التأثير الأخلاقي البناء في التراث الإنساني.

 وتبرز أهمية هذه الدراسة للأسباب الآتية:

 بيان مكانة ابن عربي في الفكر الإسلامي. .1

 بيان نظرة ابن عربي لسلوك الإنسان. .2

 الفكر الإنساني.بيان دور علماء الصوفية في بناء  .3

 مشكلة الدراسة:

 تتلخص مشكلة الدراسة في الإجابة عن التساؤلات الآتية:

 ما العلاقة بين التصوف والأخلاق؟ .1

 كيف ينظر ابن عربي للأخلاق؟. .2

 منهج الدراسة : 

استخدم الباحث في دراسته المنهج الوصفي القائم على تتبع متطلبات البحث وعرضها ودراستها 

 وبيان رأي الباحث فيها 

 الدراسات السابقة:

 تعرض العديد من الباحثين للحديث عن ابن عربي وسيرته في العديد من الدراسات، ومنها:

موذجاً للباحثة هدّي فاطمة الزهراء، محيي الدين بن عربي ن–جمالية الرّمز في الشعر الصوفي  .1

، جامعة أبي بكر بلقايد، كلية الآداب، تلمسان، الجزائر، تناولت فيها الباحثة 2006رسالة ماجستير، 

 الحديث عن جمالية الرمز في شعر ابن عربي.

 ثدراسة تحليلية نقدية للباح–مشكاة الأنوار فيما روي عن الله من الأخبار لابن عربي الأندلسي  .2

، تناول فيها الباحث 2005رسالة ماجستير، الجامعة الإسلامية العالمية، ماليزيا،  -صونكول شمشك

الحديث عن الأحاديث القدسية وتخريج هذه الأحاديث وإبراز منهج المؤلف في التعامل مع الآحاديث 

 من كتابة موضوع البحث.

 ور في مجلة جامعة البعث، المجلدرمزية الإنسان عند ابن عربي للباحثة رهفه السكري، بحث منش .3

، سوريا، تناولت فيها الباحثة رمزية الإنسان في مذهب ابن عربي، فهو 2017عام  55العدد  39

 يرى أن العالم قائم على الرمز.



171 

 

ابن عربي: التجربة الشعرية والنزعة الصوفية من خلال "ترجمان الأشواق" للباحث المصطفى  .4

، تناول فيها الباحث التجربة الشعرية الصوفية 2017ية الآداب، السعيدي جامعة ويسترن كيب، كل

 لابن عربي من خلال ديوانه ترجمان الأشواق كونه مؤلف فني تراجيدي.

الأخلاق عند محيي الدين ابن عربي للباحثة صفاء البسيس، رسالة ماجستير، جامعة قاصدي مرباح،  .5

ة الحديث عن حياة ابن عربي وعن مفهوم الأخلاق ، تناولت فيها الباحث2017كلية العلوم الإنسانية، 

 عند ابن عربي.

وتختلف هذه الدراسة عن الدراسات السابقة بأنها تجيب عن تساؤلات أشار إليها الباحث في مشكلة 

 الدراسة حيث تضيف الجانب الأخلاقي والعلمي الروحي عندج ابن عربي رحمه الله .

 خطة البحث:

 الآتي:جاءت خطة البحث على النحو 

 سيرته ومولده ومذهبه. –المبحث الأول: حياة ابن عربي 

 المطلب الأول: مولد ابن عربي ونشأته.

 المطلب الثاني: ألقابه وترحاله.

 المطلب الثالث: مذهب ابن عربي الفقهي وعقيدته ونظرياته.

 المطلب الرابع: المؤيدون لابن عربي وما قيل فيه ومعاصروه.

 الأخلاقية عند ابن عربي من خلال شخصيته العلمية والروحية الصوفية.المبحث الثاني: القيم 

 المطلب الأول: مفهوم التصوف.

 المطلب الثاني: مكانة ابن عربي العلمية والروحية.

 المطلب الثالث: مفهوم ومعالم فلسفة الأخلاق عند ابن عربي.

 المطلب الرابع: إذلال النفس وتهذيبها بالأخلاق عند ابن عربي

 الخاتمة وتشمل النتائج والتوصيات.

 المراجع.

 

 

 

 



172 

 

 أساسيات التدين عند الشباب المسلم وتحديات العالم المعاصر

 

 

مروان معزي .د  

جامعة الأمير عبد القادر     

 

 

 

 ملخص

الناظر في مسار الفعل التديني ) الالتزام ( عند فئة الشباب المسلم اليوم يجده ضحية تجاذبات متعددة  

الأقطاب ، كل قطب يحاول تقديم صورة حول الدين و التدين وفقا لخلفياته الفقهية و التاريخية بل  

 ذج محددة سلفا ،لهاو تتعداه الى النفسية  ، كل  هذا في إطار وصاية  معرفية  تتمركز في  نما

علاقة بتحديد مصارف  و مجاري المعلومة الدينية ابتداء من تحديد نوعية مصدرها )الكتب ( الى 

شروحاتها ، الى  النمذجة التاريخية لأهم شخصياتها الى بنائية صورة نمطية للتدين تكون نتيجته 

فض الآخر و كل  ما يرمز إلى سلبية على الفرد و المجتمع و أهم سلبية فيها :  إلغاء الأخر و ر

 الاخر و متعلقاته سواء داخل الدين أو  من خارجه .

و في  ظل التطور الحاصل في العلوم و ما يشهده من حركية فكرية متعددة الأقطاب كذلك يصبح 

الشاب المسلم نتيجة للأوضاع السابقة ) و التي  تمثل صورة  مصغرة ( إما منتمي الى تيارات 

غير قابلة للانفتاح على الغير أو يكون عرضة للتيارات الفكرية المختلفة خاصة  محددة منغلقة

 الإلحادية و الانسلاخية  عن المعاني الأساسية للدين.

بين هذا و ذاك نجد واقع الشباب المسلم اليوم ضبابي الرؤية  و الهدف ،لفقدانه البوصلة الدينية و 

ى الساعة الدعوية نتيجة المتغيرات التاريخية و السياسية الفكرية لوجود ألوان من الفهوم على  مستو

 و الاقتصادية التي  تشهدها البلدان الإسلامية  أو العالم  بصفة عامة، و على رأسها . 

 و بذلك يحتاج إلى تصحيح في مساره الديني ،بكل  حيثياته ، مصادره الأساسية ، شروحاته ، كلياته. 

يد أساسيات التدين ببيان معالمها و أهميتها في  حياة الشاب المسلم بل قل يحتاج الى تجديد في تحد

 اليوم.

و لذلك فمن أجل قيام تحديد النماذج السليمة لا بد من الولوج الى عالم القرءان الكريم  و السنة 

النبوية الشريفة ، و الموازنة بينها و بين النموذج السلوكي النبوي من خلال مسارات السيرة، لكي 



173 

 

أيدينا على كيفية تملك القيم الدينية ' النظرية و التطبيقية ' على تقديم بديل لمفهوم الحياة  و  نضع

 العيش بمختلف أحواله، وبالتالي إصابة الغاية من المقاصد القرءانية عقيدة و شريعة.

عرف ي، فإذا انحرف انحرفت بوصلته إلى ما  فقه الأولوياتو  بفقه الواقعله علاقة  فقه التدينو 

" وهي تلك الرؤى التي فيها نوع من الزيغ عن المقصد القرءاني ابتداء ، و ابتعادا فقه الأوراقبـ: " 

و للتدين القرءاني الغائب أ  التدين الموازيعن الواقع المعيش  انتهاء، و لذلك أنتج لنا  ما يسمى 

المغيب ، وما ذاك إلا بالابتعاد عن الأساسيات التي بنى عليها النبي  صلى الله عليه و سلم رسالته 

 و دعوته في  أسرته أو المجتمع الأول و الرعيل السابق من الصحابة.

داءً في ) وهم ابت  يبالمقصد الإلهلقد علِقَ الشاب المسلم اليوم بين تصارع منظورين منظور يقيده 

) بعيد عن المنظور الديني و لا يعترف به  منظور حياتيالغالب عاجزون عن إدراك كنهه( و 

نجد فتح الباب أمام الشذوذ في الأفكار و الرؤى الغايات ، بما ينتج لنا تسارع  بين بينابتداءً(، و 

 ا وعدما.في  الابتعاد عن النموذج السليم المفترض  وجوده مع المسلم وجود

ل لهذه  اذن من حيث المرجعية كمرجعية دينية فهي موجودة ثابتة ، لكن غياب أو تغييب المًفعَِّ

لفقيه االمرجعية في تنشئة الأفراد هو المنتج لهذه الحالة من التيه الديني لدى الشباب اليوم، ففقدان 

ت لهم لوم التربية و التاريخ ليسأورث  لنا فقدان فقهاء الواقع و فقهاء الحضارة و فقهاء لع  الشمولي

 أي علاقة بالدين تحت وطأة الانفصال بين المنظورين الديني و الحياتي.

و من ذلك فحاجتنا للفقيه اليوم تتجاوز المد الحكمي )الحلال و الحرام( إلى المد الإبداعي في مجالات 

نية وفقا لاحتياجات الفرد و الحياة المتعددة ، أي  إعادة ترتيب قواعد التعامل مع المرجعية الدي

 المجتمع اليوم كأمة و ليس  كجماعة تتقيد بالانتماء ، باعتبار الإسلام  يضم الجميع.      

إذن عملية النجاح في  هذا البعد لا بد من تنظيم أولويات البناء  بتحديد المرجعية و بناء الفاعل 

ت و أساسيات القعيدة و الشريعة ، و حينما القارئ المستنبط للمرجعية ، ثم تحديد  نماذج الأولويا

تكون جاهزة تقدم على مراحل للشاب المسلم ليعيش بها داخل  هذا الزخم المتنوع و المتلون دون 

أن يفقد اتزانه كمسلم، حينئذ نكون أمام مشروع سنني مقاصدي و حضاري بصبغة دينية سليمة 

 في الحضارة المعاصرة.تراعي فيها مقاصد الخطاب الإلهي و ضروريات العيش 

 و منه : 

: ما هي أساسيات التدين عند الشباب المسلم وتحديات العالم المعاصر.؟)ماهي أهم   الإشكالية

 المعارف و الافكار التي يحتاجها الشاب المسلم اليوم ليضبط ايجابية تدينه(

 أسئلة جزئية  : 

 في ظلها.؟ما هي أهميتها في  تصحيح مسارات فهم العقيدة و الشريعة  -

 ما هي اليات تحقيق هذه الاساسيات ؟ -

 أهم محطات المداخلة : 



174 

 

 الفروقات بين فقه الدين و فقه الاولويات و فقه الاوراق، فقيه الاحكام و الفقيه الشمولي. -

 أهمية دراسة الواقع الغربي و أهم النظريات المسيرة للنظم. -

 الغرض  من المداخلة  : 

النماذج الموازية في  بناء الفكر الديني  و بيان خطورتها على الوقوف  على خطورة بعض   -

 الشباب و المجتمع ؟

محاولة  تجديد الرؤية نحو اساسيات فقه التدين لدى الاوساط الشبانية كبديل عن بعض الافكار  -

 السلبية. 

 النتائج المرجوة :

 الانضباط بمقاصدها .تقديم نماذج من الاساسيات التي ينبغي للشاب المسلم العلم بها و  -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

 أثر الهدي النبوي في الشباب بين التمكين والتلوين

 

 

Dr. Najmeddin İsa 

Yalova Üniversitesi 

 

 

 

 ملخص

الشباب أسُّ كل مجتمع وأساس بنيانه، وقيمة كل مجتمع بما يحمل من قيم، وقيم كل مجتمع يحملها 

فهم قلب المجتمع وعقله، فإذا كان القلب سليمًا تبعه العقل وسائر الجوارح، فكان من شبابه الأقوياء، 

أهل التمكين، وإذا تأثر القلب بالشهوات والعقل بالشبهات حلَّ بالمجتمع البلاء وأدركه الشقاء؛ وكان 

لتقدم والتطوير، وا من أهل التلوين، لأنَّ الشباب هم القوة الضاربة التي يعُتمد عليها في البناء والتغيير

ن مسيرة التعليم والتزكية النبوية أنتج ثباتاً في العقيدة ورسوخاً في الأخلاق،  فإذا بلغ الشابُّ أشدَّه ضِم 

وحقق المقصود من هذا الوجود ألا وهو في عبادة الله وحده، وتطهير المجتمع من كل ما سواه، 

  وإقامة العدل ودفع الظلم وإقامة شعائر الله تعالى.

هو دراسة حال الشباب في دور القوة والضعف، وأثر ذلك في بناء المجتمع الحضاري  هدف البحث:

المسلم أو هدمه في ظل مجتمعات قد ابتعدت عن الأخلاق والقيم، ورهنت أنفسها وأموالها للتصدي 

 للإسلام وتجهيل أهله بفتح باب الشبهات والشبهات.

لفكري لعقول شبابنا وسيطر، وتسلل التحلل الأخلاقي إلى لما استفحل الغزو ا إشكالية الدراسة:

قلوبهم وتجذَّر، كان لا بد من التصدي لهاتين الطامتين من الشبهات والشهوات. فجاءت هذه الدراسة 

لتشخيص المنافذ التي دخلت من خلالها هذه الشرور والعلل التي أصيب بها الشباب في مرحلة 

 وعلاجها.   التلوين والضعف، وكيفية تداركها

: اعتمد البحث على المنهج الوصفي التحليلي، وصف المبادئ والقيم التي أسس عليها منهج البحث

النبي الكريم صلى الله عليه وسلم المجتمع الإسلامي. وعرض المؤثرات الخارجية على الشباب 

 وتحليها والبحث في آثارها وعلاجها.

 جاءت خطة البحث وفق مدخل وأربعة مباحث.  خطة البحث:

 وفيه أهمية الدراسة وهدفها وإشكاليتها.  مدخل:

 فطرة الخلق سنة كونية إلهية:  .1



176 

 

هذه الحالة سنة إلهية جعلها الله لكل مخلوق من مخلوقاته، مصداق ذلك قوله تعالى: }فطرة الله التي 

وقوله صلى الله عليه وسلم: "ما من مولود إلا [. 30]الروم:  فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله{

[. ويعني بالفطرة الحالة التي يكون عليها 1358؛ مسلم، 1358يولد على الفطرة" ]البخاري، 

 الإنسان عند ولادته قبل دخول المؤثرات الخارجية.

 العوامل الإيجابية والسلبية المؤثرة على الفطرة: .2

عن أي تدخل خارجي من جني أو إنسي، ثم جعل له بعد  خلق الانسان على الفطرة السليمة بعيدة

ذلك مرحلة تعليمية تتدخل فيها المؤثرات الخارجية التي تهديه سبيل الخير أو تدله على طريق 

الضلال. فإذا كان من يرعى هذه الفطرة وينميها مسلمًا زرع فيه العقيدة السليمة التي يتبين من 

دانية الله تعالى، وهنا يظهر دور التربية الإسلامية في توجيه خلالها الحق من الباطل ليصل إلى وح

السلوك الشبابي، فإذا وصل سن التكليف عبر بلسانه عن حاله التي صار إليها. وإذا كان من يرعى 

هذه الفطرة مشركاً، أو يهودياً، أو نصرانياً، أو مجوسياً، فسوف يعمل على طمس هذه الفطرة ويزرع 

تى إذا وصل سن التكليف عبر عنه لسانه. كما جاء في الحديث: "إني خلقت عبادي العقيدة الفاسدة، ح

[، وقوله صلى الله عليه 2865حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم" ]رواه مسلم، 

[. 2658؛ مسلم، 1858وسلم: "فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه أو يشركانه" ]البخاري، 

ا الفساد قد ظهر بما كسبت أيدي الآباء الضالين. ولقد أرسل الله الرسل بتكميل الفطرة فهذا هذ

وتقريرها، لا بتحويل الفطرة وتغييرها. وتعد هذه المرحلة مهمة في تكوين الإنسان باعتبار أنها 

 مقدمة لبناء الشبيبة على أسس راسخة ويعد هذا مقصداً من مقاصد الشريعة الإسلامية.  

 التمكين لدى الشباب المسلم من الناحية العقدية والأخلاقية:عوامل  .3

 . عوامل التمكين لدى الشباب من الناحية العقدية: 1. 3

العقيدة الإسلامية سلاح مهم في حياة المسلمين عامة والشباب خاصة، وتبقى معه في كل أطواره، 

ي محنة يتبعها صبر ثم يأتتحمله على الحق وتمنعه من الانحراف. والتمكين للشباب يكون بعد 

التمكين ليكون منحة لهم، فالشباب من الصحابة تعرضوا للمحن الكبيرة في البيئة المشركة حتى 

اضطروا إلى الهجرة وتركوا الأوطان والأموال وكل عزيز في سبيل عقيدتهم، فمنهم من قضى 

 نحبه ومن من ينتظر وما بدلوا تبديلاً.

 اب من الناحية الأخلاقية:. عوامل التمكين لدى الشب2. 3

بعث النبي صلى الله عليه وسلم ليحافظ على الموروث الأخلاقي ويتمم ما يلزم من قيم للنهوض 

بالمجتمع إلى قمة الحضارة المادية والمعنوية، وباتباعه يقاس دين المسلم وإيمانه، فهو القدوة والأسوة 

ض المؤمنين 513ق" ]الموطأ: للناس أجمعين، فيقول: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلا [ وكان يحرِّ

وخاصة الشباب على التمسك بالأخلاق؛ لأنها التي تقرب المؤمن من ربه سبحانه وتعالى، ومن نبيه 

 .[28صلى الله عليه وسلم في الدنيا والأخرى، فيقول لهم" إن من أحبكم إليّ أحسنكم أخلاقاً"]البخاري،

ل في كتاب الله من مكارم الأخلاق 24601و"كان خلقه القرآن" ]مسند أحمد،  [، فجميع ما فصُِّ



177 

 

ومحاسن الآداب كان صلى الله عليه وسلم متحلياً ومتخلقاً به وبالغاً فيه من أقصى المراتب، حتى 

 جمع له من ذلك ما تفرق في سائر الخلائق.

لأحوال، ال وافلقد حاز الشباب الأخلاق الفاضلة باتباعه صلى الله عليه وسلم في الأقوال والأفع

فالتحصين بالأخلاق النبوية الفاضلة يقي الشباب كل منزلقات الحياة المادية، ويقف سدًّا منيعاً في 

 وجه كل رغبات النفوس الباطلة.

 التلوين العقدي والأخلاقي لدى الشباب، أسبابه وأثاره وعلاجه: .4

لإسلام التمكين، فمنذ بداية ا التقلب والتشتت عند الشباب من علامات التلوين، والثبات من علامات

حتى نهاية الخلافة العثمانية كان الغالب على الشباب المسلم حالة التمكين في العقيدة والأخلاق، 

وكان المجتمع بهم حصيناً والناس لهم في الأخلاق أتباع، لأنهم يمثلون المجتمع الفاضل الذي تصبو 

 ية. إليه كل النفوس التي تعشق الحضارة والعدل والحر

ولقد كان من أهم أسباب التلوين عند الشباب والتشتت، سقوط الخلافة العثمانية، وتشتت البلاد 

الإسلامية، ثم تسلط الغرب على البلاد الإسلامية واحتلالها، وإثارة الفتن ومحاربة أهلها في دينهم 

 وأخلاقهم واستغلال الشباب والعمل على تشويه أفكارهم ومصادرة أخلاقهم.  

ن الآثار المترتبة على ذلك كله فقدان الأخلاق والعقيدة، وتخلي الشباب عن دورهم الريادي في وم

 المجتمع المسلم. 

وعلاج هذه الحال المتلون لدى الشباب، هو التمسك بالقيم الأخلاقية والحفاظ على العقيدة، والاستغناء 

لشباب لدان التي لا تشكل خطورة على اعن الغرب واستبدال ثقافاتها بثقافات محلية، والتعاون مع الب

المسلم، وتصدي العلماء للغزو الفكري الغربي، وتحصين الشباب بالعلوم الدينية والكونية التي تعينهم 

على التحدي والمجادلة وعدم السقوط في براثن الغرب، وربط الشباب بالقدوة من خلال العلماء 

 فسهم للغرب، ولكنهم يلبسون لبوس الإسلام.  الثقات، والتحذير من العلماء الذين باعوا أن

 ولقد توصل البحث إلى نتائج مهمة في معالجة هذه الإشكالية، أهمها:

إن تشخيص الداء يعين في العلاج وإيجاد الدواء، وإن القيم المتجذرة في المجتمع الإسلامي يمكن 

تفعيلها في أذهان الشباب بالقدوة والموعظة الحسنة، وأن الوسائل المادية المستعملة لتضليل الشباب 

الكافرة  السبل ليست أقوى من الوسائل المعنوية في ديننا، وأن تمسك الشاب المؤمن بإيمانه يقطع

 إلى إفساده، وأن تصدي علماء المسلمين للشبهات وتحذيرهم للشباب منها يقطع الطريق أمام العدو. 

 

 

 



178 

 

سِمات الخِطاب النَّبوَي للشباب نماذج تطبيقية في مجال: العقيدة 

 والأخلاق 

 

 

يحيى زكريا علي معابده   

جامعة باموكلا   

 

 سمية محمد فؤاد محمد الصمادي

ر عثمان غازي اسكيشهي   

 

 

 

 

 ملخص

ن  لقد أبدت الشريعة الإسلامية اهتمامًا بالغاً بفئة الشَّباب، وذلك باعتبار أنهّا الفئة الأكبر التي تكُوِّّ

المجتمع، وكذلك فالشباب هم الفئة الأكثر تأثيرًا من بين فئات المجتمع في صناعة المجتمع وصياغته، 

ائف المنوطة بهم والمسندة إليهم ولذلك كان هناك نوع من الاهتمام الخاص بهذه الفئة باعتبار الوظ

في بناء المجتمع وتكوينه؛ وباعتبار أنّ الشَّباب لهم مُميزاتِّهم النَّفسية والجسدية والعقلية فقد كان 

طاب  لخطاب الشريعة لهذه الفئة ما يميزه عن غيره من أنواع الخطاب، سواءً كان ذلك في طبيعة خِّ

ا الخطاب ومضامينه، لأنَّ هذا الخطاب يراعي ما يحتاجه الوحي الموجه لهذه الفئة أو في مفردات هذ

م القيام به تجُاه أنفسهم والمجتمع، لقد كان المنهج  الشباب وما يعانوه، ويخاطبهم أيضاً فيما ينبغي عليهِّ

النَّبوَي في التعامل مع الشَّباب نابعاً من التَّوجيه الإلهي للنبي صلى الله عليه وسلم؛ ومن هنا أيضًا كان 

ة بهذه الفئة من المجتمع عبر العصور، وهذا الاهتمام كان متمثلا بالقادة والعلماء والمربِّّين،  اهتمام الأمَّ

في هذا الخطاب، وسعيا في محاولة استقراءه أسلوبا  وكانوا مستلهمين في ذلك هدي النبي 

 ومضمونا، وذلك للاستفادة منه في إعادة توجيه الخطاب من جديد.

طاب عمومًا، وتكثر لقد اهتمت ال دراسات الإسلامية قديمًا وحديثاً في دراسة المنهج النَّبَوي في الخِّ

هذه النوعية من الدراسات في العصر الحديث، خاصة في ضوء التطور الحاصل في علم الخطاب 

طاب النَّبوَي له دلالته العلمية المهمة التي ينبغي أن تستنبط خصائصها  أنَ ووفروعه، ولا شك أنَّ الخِّ

طاب النَّبوَي في  راسة هذا الخِّ ن هنا لا بدّ من دِّ طاب المعاصر للشباب، ومِّ يبُنى عليها في صناعة الخِّ



179 

 

طاب ونظرياته، ومن خلال تضافر العلوم وتكاملها يمكن  ضوء البحر الزاخر من مفردات علوم الخِّ

لوا في كل مَرةٍ محاولات جديدة في استكشاف  لمنهج خصائص الوحي واللباحثين في كل عصر أنَ يَبذِّ

 النبوي في كل المجالات.

لقد كان لهذا الخطاب النبوي الموجه للشباب سمات محددة تبعاً للطبيعة التي أودعها الله في هذه 

طاب النَّبوَي الموجه للشباب أسلوُباً يختلف عن غيره من أساليب  المرحلة العمرية، وكان هذا لهذا الخِّ

طاب النَّبَوي المُوجه  لِّبقية أفراد المجتمع؛ والسنة النبوية تزخر بأمثلة كثيرة من خطاب النبوة الخِّ

للشباب، وبعضها كان يصرح بوضوح على ما يتمتع به الشَّباب في هذه المرحلة العمرية، ولا شك 

أنَّ أهم ما يمكن الإشارة إليه من نماذج تطبيقية ما كان في مجال العقيدة والأخلاق، ولا شك ان بينهما 

بط واضح، إذ إن الأخلاق مبنية على أساس العقيدة، وغاية الاحكام الدينية صون الفرد والمجتمع، ترا

 فالأخلاق تمثل كل الجوانب السلوكية التي يمارسها المجتمع.

طاب النَّبوَي للشباب، وذلك من خلال  مات الخِّ وهنا يسعى البحث لبذل محاولة علمية لإظهار بعض سِّ

طاب النَّ  استعراض بوَي وذلك ضمن محددات الأخلاق والعقيدة، ثم دراسته في ضوء مفردات علم الخِّ

الخطاب، وفي ضوء الخصائص العمرية للشَّباب، وذلك باعتبار أهمية هذه القضايا، ويقدم البحث 

طاب  مقدمات نظرية مهمة ولازمة في هذه المجالات، وذلك سعياً لتقديم محاولة نحو فهم طبيعة الخِّ

جه لهذه الفئة، مع ذكر نماذج تطبيقية لازمة لتوضيح فكرة البحث وأسئلته العلمية، وبما النَّبوَي المو

طاب  يكفل ابراز أهمية الموضوع، وبما يحقق أهدافه البحثية،  ثم استخراج مجالات القدوة من هذا الخِّ

طاب الديني المعاصر للشبا ماته، واستنباط ما يمكن الاستفادة منه في الخِّ  ب.النَّبوَي وسِّ

 :وأسئلته إشكالية البحث

 يتناول البحث هذه الموضوع ضمن الأسئلة العلمية الآتية:

طاب النَّبَوي للشباب؟ ما هي مات الخِّ  سِّ

 كيف راعى الخطاب النبوي صفات الشباب في صياغة الخطاب؟

طاب المعاصر للشباب طاب النَّبوَي في الخِّ  ؟ما هي مجالات الاستفادة من الخِّ

 أهداف البحث:

 يسعى البحث من خلال الإجابة على أسئلة البحث الى الوصول للنتائج الآتية:

طاب النَّبوَي للشباب في ضوء مفردات علم الخطاب. مات المنهجية للخِّ  استنباط السِّ

مات المنهجية للخطاب النَّبوَي للشباب وعلاقته بالخصائص النفسية والعقلية  توضيح علاقة السِّ

 للشباب.

طاب النَّبوَي نماذج تحلتقديم  طاب النَّبوَي للشباب تظُهر الجوانب المنهجية والأسلوبية للخِّ يلية للخِّ

 .وعلاقتها بالخصائص النفسية والعقلية لفئة الشَّباب في مجال العقيدة والأخلاق



180 

 

طاب المعاصر للشباب في ضوء استنباط  ماته في الخِّ طاب النَّبوَي للشباب وسِّ مجالات التأسي بالخِّ

 .لمعاصرةالدراسات ا

 :بحثأهمية ال

ا موضوعًا معاصرً  ، حيث يستعرض البحثاتعتبر هذه الدراسة جديدة في مجالها البحثي وعنوانه

ومهمًا باعتباره يمس فئة مهمة من المجتمع وهي فئة الشَّباب خاصة في ضوء المتغيرات المعاصرة 

ال في الاستفادة من دراسات والمشكلات المستجدة في هذا العصر، وتكمن أهمية البحث في هذا المج

طاب النَّبوَي،  طاب المعاصرة وفروعها التطبيقية في تحليل الخِّ ان وجوه لبيكما يسعى البحث الخِّ

طاب في الوقت الراهن في ضوء المستجدات الراهنة.  الاقتداء بهذا الخِّ

 منهجية البحث:

ل العلمية للبحث من خلا جابة عن إشكالية البحث واسئلته والوصول الى الأهدافيسعى البحث للإ

 ،أسئلتهو المنهج التحليلي الذي يعتمد على جمع المعلومات وتصنيفها وفق الأغراض العلمية للبحث

الات ثم استنباط مج واستخراج العلاقات بين أسلوب الخطاب النبوي والسمات الشخصية للشباب،

راسات التحليلي في ضوء الدهج كما سيعتمد على المنالاقتداء بالخطاب النبوي في العصر الحاضر، 

 اللغوية والنفسية المرتبطة بالموضوع.

 النتائج المتوقعة:

طان يصل البحث من خلال الإجابة على أسئلة البحث ونتائجه أمن المتوقع  مات الخِّ ب إلى بيان أهم سِّ

ماذج نالنَّبوَي للشباب وكيف راعت السنة النبوية طبيعة الشباب في صياغتها للخطاب، كما سيوضح 

 تطبيقية توضح ذلك.

طاب، المنهج، الأسلوُب، الشَّباب، العقيدة الاسلامية.السُّنَّة النَّبوَية الكلمات المفتاحية:  ، الخِّ

 

 

 

 

 

 

 

 



181 

 

دراسة تحليلية  التدفق النفسي في السنة النبوية وأثره على الشباب

 لحديث"أفلا أكون عبدا  شكورا  

 

 

علي عجين .أ. د   

 جامعة آل البيت

 

  

 

 ملخص

 الحمد لله رب العالمين و الصلاة و السلام على النبي الأمين

 وبعد

فإن الباحث سيقوم بدراسة ما يعرف في أدبيات علم النفس بحالة التدفق النفسي،وهي حالة يصل 

إليها الفرد من الاستغراق التام و الوصول إلى أعلى مستوى بالأداء،مع الشعور بالسعادة و الانغماس 

بالعمل،وانخفاض الوعي بالزمان و المكان و نسيان احتياجات الذات،والاستفادة القصوى من الحالة 

 الوجدانية في التعلم و دقة الأداء.

ويرى ميهالي الذي ابتكر هذا المصطلح أنها حالة ينشغل فيها الفرد في نشاط ما بحيث لا يبدو أن 

ربة ممتعة جداً،ويقوم بها الفرد ذلك مهما كلفه هناك شيء آخر مهم في ذلك الوقت،وتكون هذه التج

 الأمر لتحقيق هذا الشيء. 

وتبين الأبحاث العلمية علاقة التدفق النفسي بالاستمتاع بالحياة،وتحمل الصعاب و 

 المخاطرة،والمرونة النفسية،والأداء الوظيفي،والتفاؤل،والتقليل من القلق.

يجابي،التي تأسست على يد عالم النفس الأمريكي وهذا المصطلح من نتاج مدرسة علم النفس الإ

سيجيلمان،وهي حركة تهتم بالجوانب النفسية الوقائية،وبكل ما هو إيجابي في شخصية الإنسان أكثر 

مما هو سلبي،ويحاول علم النفس الإيجابي إعادة التوازن لعلم النفس،وذلك بدراسة مواطن القوة في 

 رابات النفسية قبل حدوثها.الإنسان التي تقيه الوقوع في الاضط

وسيحاول الباحث دراسة هذه الحالة على حديث " أفلا أكون عبداً شكوراً"،وهو جواب النبي صلى 

الله عليه وسلم عندما كان يقوم الليل فتتفطر قدماه من طول القيام،مع غفران الله تعالى لذنبه ما تقدم 

ة  عليه وسلم كان يقوم الليل فيقرأ في ركعة واحدمنه و ما تأخر،وكيف لنا أن نفهم أن النبي صلى الله



182 

 

سورة البقرة و آل عمران و النساء،ثم يركع مدة هذا القيام،وكذلك سجوده،كما وصف قيامه حذيفة 

بن اليمان رضي الله عنه فهذا أمر فيه من المشقة ما لا يمكن تصوره،فلذلك قال ابن مسعود رضي 

ندما صلى مع النبي صلى الله عليه وسلم،أي يجلس و يدع الله عنه : ) لقد هممت بأمر سوء .( ع

 النبي صلى الله عليه وسلم.

فالنبي صلى الله عليه وسلم لم يشعر بآلام قدميه من طول القيام رغم تورم قدميه الشريفتين و 

تشققهما،من شدة استغراقه و استمتاعه بمناجاة ربه و الوقوف بين يديه،فلذلك كان يقول : ) جعلت 

عيني في الصلاة .(،فكيف استطاع النبي صلى الله عليه وسلم الوصول إلى هذه الحالة من نسيان  قرة

 حركة الزمان و و التحليق بعيداً عن المكان و فقدان الوعي بالآلام.

ً لهذا السلوك و هو ما عبر عنه بقوله " أفلا أكون عبداً  وكان صلى الله عليه وسلم وضع هدفا

ر الامتنان لربه بالشكر له على نعمه و فضله،ومن المعلوم أن وضوح الهدف شكوراً"،فغايته إظها

 من أساسيات الوصول لحالة التدفق النفسي.

مشكلة الدراسة:تحاول الدراسة الإجابة عن التساؤل الآتي:هل وصل النبي صلى الله عليه وسلم لحالة 

 لنفسية و الوجدانية؟التدفق النفسي في صلاة قيام الليل؟وكيف كان ذلك من الناحية ا

وهل يمكن للشباب المسلم المعاصر الإفادة من فهم هذه الحالة في حياتهم العملية.؟وليس المقصود 

ً أن هذه -قيام الليل– بل الإفادة من دراسة هذه الحالة في شؤون الحياة بوجه عام،حيث ثبت علميا

 و الأداء الوظيفي و غيرها.الحالة تؤثر على مجالات حياتية عدة كالرياضة و البحث العلمي 

أهداف الدراسة:بيان حالة التدفق النفسي في السنة النبوية و فهم طريقة وقوعها و خطواتها،والاقتداء 

 بالنبي صلى الله عليه وسلم.

 وإظهار أثر ذلك على الشباب في الحياة الدراسية و العملية. 

ن ث " أفلا أكون عبداً شكوراً " وذلك ببيامنهج الدراسة:سيتبع الباحث المنهج التحليلي لدراسة حدي

سبب ورود الحديث و تخريجه من أمهات كتب الحديث،ومعرفة رواياته و ألفاظه و شرح 

الغريب،والمنهج الاستنباطي لاستخراج علاقة الحديث بحالة التدفق النفسي و طريقة حدوثها و 

ها مفهومها لغة و اصطلاحاً و تاريخمراحلها،وكذلك المنهج الوصفي لتوضيح حالة التدفق النفسي و 

 و طريقة حصولها،وآراء علماء النفس فيها.

من الناحية النظرية :تظهر أهمية الدراسة في تأصيل العلوم العصرية من السنة -1أهمية الدراسة:

النبوية،بعد دراستها دراسة علمية وإظهار توافقها مع الشرع الحكيم و مقاصده،كما يظهر دور السنة 

 ية في توجيه العلوم العصرية و عرض تطبيقات السنة لهذه العلوم.النبو

من الناحية التطبيقية:فإن لحالة التدفق النفسي أثر مهم في إتقان العمل و سرعة إنجازه،بل و لها -2

ارتباط بعملية الإبداع،وتبين الدراسات أثرها على تحصيل المتعلم و تحقيق الطموح،والتخفيف من 



183 

 

لاكتئاب،وربط هذه الحالة بالسنة النبوية يجعل الشباب المسلم أكثر فهماً لها و يسعى حالات القلق و ا

 لتطبيقها،كما يمكن للمعلمين و الدعاة و قادة الرأي الإفادة منها.

الدراسات السابقة:هناك العديد من الدراسات و الأبحاث و الكتب التي درست حالة التدفق النفسي 

التربوية،ولم يقف الباحث على دراسة حديثية تدرس هذه الحالة في السنة من الناحية النفسية و 

 النبوية.

 مخطط الدراسة:المبحث الأول:عرض حديث " أفلا أكون عبداً شكوراً"

 المطلب الأول:تخريج الحديث.

 المطلب الثاني:معرفة سبب ورود الحديث و شرح الغريب.

 يقة الوصول إليها.المبحث الثاني:مفهوم حالة التدفق النفسي و طر

 المطلب الأول:التدفق النفسي لغة.

 المطلب الثاني:التدفق النفسي اصطلاحاً.

 المطلب الثالث:طريقة حصول التدفق النفسي.

 المبحث الثالث:خطوات التدفق النفسي في حديث " أفلا أكون عبداً شكوراً"،وأثره على الشباب.

 الحديث.المطلب الأول:خطوات التدفق النفسي في 

 المطلب الثاني:أثر التدفق النفسي على الشباب.

 الشكر.-السنة النبوية-الشباب-الحديث التحليلي-الكلمات المفتاحية:التدفق النفسي

 وأخيراً أتقدم بالشكر الجزيل للقائمين على المؤتمر،والحمد لله رب العالمين.

 

 

  

 

 



184 

 

دراسة من  تعزيز محبة الشباب للرسول صلى الله عليه وسلم

واقع دعوة الرسول صلى الله عليه وسلم لصحابته رضوان الله 

 عليهم

 

 

 د. وجدان بنت خالد البجادي 

 جامعة الأمير سطام بن عبدالعزيز

 

 

  

 

 ملخص

 بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الرؤوف الودود، الحمد لله الرحيم الغفور، الحمد لله الذي زرع المحبة في قلوب العباد 

 لتسمو أرواحهم وتعلو غاياتهم.

والصلاة والسلام على حبيب الأمة وصفي الله من خلقه، وعلى آله وصحبه ومن اتبع هديه إلى يوم 

 الدين.

 وبعد: 

فإن الحب شعور غريزي، يعبر عنه سلوكيات الإنسان وتوجهاته وآراءه؛ وتظهر آثار تلك المحبة 

 في طاعة المحب للحبيب وتقليده واتباعه.

ديناً ندين به، وفرض على كل مسلم؛ فقد قال  -صلى الله عليه وسلم-كانت محبة الله ورسوله  لذا

ُ غَفوُرٌ رَحِ ٱ)سبحانه: ُ وَيغَ فِر  لكَُم  ذنُوُبكَُم  وَاللََّّ بِب كُمُ اللََّّ َ فاَتَّبِعوُنيِ يحُ   يمٌ"(  .قلُ  إِن  كُن تمُ  تحُِبُّونَ اللََّّ

 ؛ فقد قال عليه السلام: "فَوَالَّذِي -صلى الله عليه وسلم-رسول الله  ولا يتم إيمان المرء حتى يحب

مِنُ أحََدُكُم  حَتَّى أكَُونَ أحََبَّ إلِيَ هِ مِن  وَالِدِهِ وَوَلدَِهِ ".  نفَ سِي بِيدَِهِ لَا يؤُ 

 ب نَ اللهِ  بل لا يكون ذلك الحب صحيحاً إلا إذا قدُم على حب النفس والأهل والولد؛ فقد رُوي عن عَب دَ 

وَهُوَ آخِذٌ بيِدَِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ   -صلى الله عليه وسلم-كُنَّا مَعَ النَّبيِِّ  هِشَامٍ رضي الله عنه  أنه  قاَلَ:

 صلى الله-يُّ ، فقَاَلَ لهَُ عُمَرُ: ياَ رَسُولَ اِلله لَأنَْتَ أحََبُّ إِليََّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إلِاَّ مِنْ نفَْسِي ، فقَاَلَ النَّبِ 



185 

 

: "لَا وَالَّذِي نفَْسِي بيِدَِهِ ، حَتَّى أكَُونَ أحََبَّ إِليَْكَ مِنْ نفَْسِكَ" فقَاَلَ لهَُ عُمَرُ: فإَِنَّهُ الْآنَ  -عليه وسلم

نَ ياَ عُمَر":"  -صلى الله عليه وسلم-وَاِلله لَأنَْتَ أحََبُّ إِليََّ مِنْ نفَْسِي ، فقَاَلَ النَّبيُِّ   . الآ 

الوعيد الشديد لمن قدَّم محبة شيء من أمور الدنيا أو من الأهل والأصحاب على  بل رتب الله 

جُكُم  وَعَشِيرَتكُُم   وََٰ نكُُم  وَأزَ  وََٰ لٌ وَ محبة الله ورسوله، قال تعالى: ) قلُ  إِن كَانَ ءَاباَؤُٓكُم  وَأبَ ناَؤُٓكُم  وَإخِ  وََٰ أمَ 

رَةٌ تَ  ِ وَرَسُولِهِۦ وَجِهَادٍٍۢ فِى سَبِيلِهِۦ ٱق ترََف تمُُوهَا وَتِجََٰ نَ ٱللََّّ نهََآ أحََبَّ إلِيَ كُم مِّ ضَو  كِنُ ترَ  نَ كَسَادَهَا وَمَسََٰ شَو  خ 

رِهِۦ ُ بأِمَ  سِقِينَ(   ۗ   فتَرََبَّصُوا  حَتَّىَٰ يأَ تىَِ ٱللََّّ فََٰ مَ ٱل  دِى ٱل قوَ  ُ لَا يهَ   وَٱللََّّ

الواقع فإن العقل و  -صلى الله عليه وسلم-وب محبة رسول الله فإن كانت هذه الأدلة الشرعية على وج

يثبت لنا بالدليل القاطع أنه أحق الناس بالحب والاتباع والشوق للقاء، فهو الذي ضحى بنفسه وماله 

وأهله وراحته من أجل أن يهدينا إلى الطريق الصحيح،  وهو الذي بلغ من حبه وحرصه علينا أن 

مِنِينَ قال عنه سبحانه : ﴿ لَ  ن  أنَفسُِكُم  عَزِيزٌ عَليَ هِ مَا عَنِتُّم  حَرِيصٌ عَليَ كُم باِل مُؤ  قدَ  جَاءَكُم  رَسُولٌ مِّ

حِيمٌ﴾.  رَءُوفٌ رَّ

وهو الذي كان يدعو لنا بعد كل صلاة، بل انه ادخر دعوته المستجابة لنا يوم القيامة، يوم يقول 

تيِ أمَُّ   تيِ".الناس: نفسي نفسي، وهو يقول: "أمَُّ

تُ  الذي اشتاق لنا وهو لم يرانا، وتمنى رؤيتنا، وقال عنا: إننا إخوانه، فقد روي عنه أنه قال: "وَدِد 

وَا حَابيِ، وَلكَِن  إخِ  وَانكََ؟  فقاَلَ: "أنَ تمُ  أصَ  نُ إِخ  حَابه: أوََلَي سَ نحَ  وَانيِ"، فقَاَلَ أصَ  الَّذِينَ  نيِأنَيِّ لقَِيتُ إخِ 

نيِ" آمَنوُا بيِ   وَلمَ  يرََو 

ثم ان هذه المحبة ليست كلاماً يقال ولا مشاعر تسكن الفؤاد وحسب، بل هذا الحب يحتاج إلى تطبيق 

 بامتثال أوامره واجتناب نواهيه، وما أحسن ما قاله القائل:

 تعصي الإله وأنت تظُهرُ حُبَّهُ 

 هذا لعمري في القياس بديعُ 

 لو كان حُبَّك صادقاً لأطعتهَ

 محبَّ لمن يحُِبُّ مُطيعُ إن ال

-ومن هذا المنطلق أحببت أن ابين في هذا البحث بعض الوسائل المعينة على تقوية محبة الرسول 

الله عليه  صلى-في قلوب شبابنا اليوم، مع محاولة القاء الضوء على سيرته  -صلى الله عليه وسلم

تلك المحبة وما ينتج عنها  من  واستقاء دواعي حبه وتقديمه على محبة غيره، ثم توجيه -وسلم

سلوكيات وتوجهات وآراء بأسلوب تربوي حديث، وبلغة عقلية منطقية تناسب أفكارهم، بطريقة لم 

 تكون أدعى لقبول الشباب وتأثرهم بها؛ وذلك من خلال ما يلي: -حسب علمي-يتُطرق إليها من قبل 

 الشباب، ومراعاته لحاجتهم ورفقه بهم، مع -صلى الله عليه وسلم-تسليط الضوء على تعامله  -أولاً 

 وتقديره لهم ومشاورتهم في الأمور المهمة.



186 

 

 ً فيما يهم الشباب كالعطف والقوة والشجاعة  -صلى الله عليه وسلم-ابراز مظاهر شخصيته  -ثانيا

 والحنكة.

 ً  بيان وسطية الإسلام وصلاحيته لكل زمان ومكان. -ثالثا

 ً  ودفاعه عنهم وشفاعته لهم. اظهار محبة الرسول لأمته -رابعا

 ً  واوجه اظهار ذلك الحب. -صلى الله عليه وسلم-ذكر الثواب المترتب على محبة الرسول  -خامسا

  -صلى الله عليه وسلم-الوسائل المعينة على ابراز ذلك الحب، وكيفية الدفاع عنه  -السادس

تكمن مشكلة البحث في انصراف شباب الأمة الإسلامية عن القدوة الصالحة، وموقفهم  مشكلة البحث:

  -صلى الله عليه وسلم-حيال الاعتداءات على نبي الأمة 

 أهداف البحث:

 تقوية صلة شباب الأمة بالدين الإسلامي، واظهار سماحته وصلاحيته لكل زمان ومكان. .1

 المسلم.تعزيز دور القدوة في حياة الشباب  .2

 لأمته ودفاعه عنهم وشفاعته لهم. -صلى الله عليه وسلم-اظهار محبة الرسول  .3

 القاء الضوء على تعامل النبي الكريم مع شباب الصحابة. .4

  -صلى الله عليه وسلم-التنبيه على الثواب المترتب على حبه  .5

  -صلى الله عليه وسلم-ذكر الوسائل المعينة على إظهار واستشعار حبه  .6

ة الجيل في تربي -صلى الله عليه وسلم-ط الضوء على إمكانية الاستفادة من سيرة الرسول تسلي .7

 المسلم.

  -سلمصلى الله عليه و-ارشاد الشباب إلى الوسائل العملية التي تساهم في ابراز حبهم لنبي الأمه  .8

 أهمية البحث:

 تكمن أهمية البحث فيما يلي:

 وتقديمه على النفس والأهل. -عليه وسلم صلى الله-وجوب محبة رسول الله  -أولا  

عدم معرفة الشباب في هذا العصر معنى حب رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ مما أوجب  -ثانيا  

 أهمية بيان طريقة هذا الحب ومقتضياته ولوازمه.

هم لاغراق الشباب بالمنطقية مما يستدعي أهمية خطابهم بهذه اللغة ببيان الدواعي الملزمة  -ثالثا

 بحب رسول الله واتباعه.

ى الله صل-وجوب بيان الطريقة الصحيحة والمنهجية السليمة لإبداء ذلك الحب لرسول الله  -رابعا  

 . -عليه وسلم

 منهج البحث: 



187 

 

 )استقرائي استنباطي(

سأتبع في هذا البحث المنهج الاستقرائي وذلك في تتبع الأحاديث الواردة في الموضوعات المراد 

ن وجوب محبة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ووجوب اتباعه، والثواب المترتب على بحثها م

فاته وماورد في بعض ص  -رضي الله عنهم-مع صحابته  -صلى الله عليه وسلم-ذلك، وتتبع مواقفه 

  -صلى الله عليه وسلم-وأخلاقه 

موجبات ديث، واستقاء مسببات ووالمنهج الاستنباطي في محاولة استنباط الأفكار والقيم من تلك الأحا

ستفادة ثم الا -رضي الله عنهم-من سيرته العطرة ومواقفه مع صحابته  -صلى الله عليه وسلم-حبه 

من علوم الاجتماع والتربية الحديثة في زرع المحبة في نفوس الشباب وتوجيه تلك المحبة التوجيه 

 الصحيح.

 النتائج :

واجبة على كل فرد مسلم، وتلك المحبة ليست قولاً أو  -وسلمصلى الله عليه -أن محبة الرسول  -1

 شعوراً فقط وإنما سلوكاً واتباعاً.

قوي تلك ت -رضي الله عنهم-ومواقفه مع أصحابه  -صلى الله عليه وسلم-أن تتبع سيرة رسول الله  -2

أرواحهم بيفدون نبي الأمه  -رضي الله عنهم-المحبة وتوثق أواصرها؛ فالأسباب التي دعت الصحابة 

 وأموالهم هي نفسها التي يمكن أن توثق أواصر المحبة في قلوب شباب الإسلام.

 الدراسة المنطقية العقلانية أكثر تأثيراً في جيل شباب اليوم. -3

 

 

 

  



188 

 

قضايا منهجية في ظلال قول الله تعالى )إنهم فتية آمنوا بربهم 

 وزدناهم هدى(

  

 راشد بن علي بن عبدالله الحارثي

العلوم الشرعيةكلية   

 

  

 

 ملخص

بسم الله الرحمن الرحيم، والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين محمد 

صلى الله عليه وسلم وعلى آله ومن تبعه إلى يوم الدين، وبعد فإن الشباب هو وقود الأمة الذي 

ن متتحرك به نحو التطور والتقدم والعلو والسمو والذي ترقى به في كافة الأصعدة والمسارات و

هذا المنطلق فإنه لا بد لكل أمة من تعتني بشبابها لكي يقوموا بالدور المنوط بهم وإلا لكانوا وبالا 

لأممهم وهلاكا لمجتمعاتهم ودمارا لحضارتهم، لذا لا غرو إذ رأينا الله عز وجل في كتابه العزيز 

:)  هذا قوله تعالىنوه بهم ووصفهم بما ينبغي أن يكونوا عليه من صفات وأخلاق وسلوكيات ومن 

قالوا سمعنا فتى يذكرهم يقال له إبراهيم( إذ وصف خليل الله إبراهيم الذي أبى عبادة الأصنام وحاربها 

بالحجة والمنطق في آيات كثيرة وصفه بأنه فتى والفتى هو الرجل الذي في مرحلة الشباب فهذا 

رهم منه ثم قام بتحطيم هذه الأصنام الشاب أزعجه ما عليه قومه من شرك بالله وبين لهم ضلالهم وحذ

ضاربا لهم المنهج التطبيقي والدليل العملي لما يقوله لهم إذ لو كانت هذه الأصنام تملك أن تضر 

أحدا أو تنفعه لدافعت عن نفسها ولما تمكن أي أحد من إلحاق الضرر بها، ومن ذكر الشباب في 

د الحكمة قال تعالى: )وآتيناه الحكـم صـبيا( والمقصو القرآن قوله تعالى عن زكريا عليه السلام أنه آتاه

بالحكم الحكمة ليبين تعالى أن من أهم ما يتصف به الشباب الحكمة وإن كانوا في مقتبل عمرهم لذا 

كانت من نعم الله على يحيى عليه السلام أن أنعم الله عليه بالحكمة التي ينبغي أن يتصف بها كل 

أوتي خيرا كثيرا وبين تعالى أن الحكمة التي أوتي إياها يحيى عليه  إنسان فمن أوتي الحكمة فقد

السلام كان في مقتبل عمره إذ وصفه بأنه كان صبيا وهي مرحلة قبيل فترة الشباب فإن كان متصفا 

 بالحكمة منذ صغره فهو متصف بها في فترة شبابه. 

يما يشمل أمور الدنيا والآخرة الحكمة ويراد بالحكمة هنا بكل ما تحويه هذه الكلمة من معنى الحكمة ف

في الحياة والدين في الدعوة والفصل بين الناس في التعامل مع الناس ومع الحياة وحتى مع نفسه 

البشرية فهو حكيم على سعة هذا الوصف، ولا شك أن وصف الحكمة هو وصف مهم لكل الشباب 



189 

 

تهور والخطأ فإذا اتصف بها الشباب إذ هي التي تضبط انفعالات الشباب وحماسهم وتمنعهم من ال

 صارت سلوكياتهم متجنبة للخطأ وأقرب للصواب.

ومن الآيات القرآنية التي تحدثت عن الشباب وذكرت نموذجا لهم ذلك الفتى الذي لم تصرفه ملذات 

الحياة ومطالب الدنيا عن الاقتباس من مشكاة النبوة فلازم نبي الله موسى أينما حل وظعن إنه الفتى 

الذي خلد ذكره الله في القرآن وأضافه إضافة تشريف إلى موسى عليه السلام قال جل من قائل: )وإذ 

قال موسى لفتاه( فهذا الشاب كان ملازما لموسى عليه السلام ينهل من معين النبوة ويستضيء 

ته عبنورها وظل معه عليه السلام في رحلته التي قصد بها الرجل الصالح الذي أمره الله بمتاب

 وصحبته.

ولعل أكبر مثالا في القرآن للشباب بعد نبي الله إبراهيم عليه السلام أصحاب الكهف الذين لا يعرف 

عددهم إلا الله وقد ذكر الله قصتهم وما يمكن أن يؤخذ من عبر من خلال تتبع هذه القصة العجيبة 

ر نفسهم ومجتمعهم والذين كان أكثهؤلاء الشباب الذين لم تلههم الحياة الدنيا عن واجبهم تجاه ربهم و

ما يشغلهم كيف يحافظون على إيمانهم ولا يبالوا أن يفقدوا مكانتهم الاجتماعية أو ما يملكون من مال 

وجاه ومكانة اجتماعية وحول هذا الموضوع ستكون الكلمة التي أنوي أن أقدمها في هذا المؤتمر 

القائمين على هذا المؤتمر خطورة هذه المرحلة الذي يعنى بأهم مرحلة عمرية للإنسان إيمانا من 

 ووجوب استثمارها بما يعود لخير الأمة.

 :إشكالية البحث وأسئلته

 يتناول البحث هذه الموضوع ضمن الأسئلة العلمية الآتية:

 ما هي القضايا المنهجية المستفادة من هذه الآية الكريمة؟

 باب؟ما هي الصفات التي يسعى القرآن أن يتصف بها الش

 ما هي أهمية هذه الصفات؟

 كيف يمكننا أن نطبق هذا المنهج في التعامل مع الشباب؟

 أهداف البحث:

 يسعى البحث من خلال الإجابة على أسئلة البحث الى الوصول للنتائج الآتية:

 عرض القضايا المنهجية التي اتبعها القرآن في تربية الشباب.

 طبيق العملي.إعداد هذا المنهج لكي يكون صالحا للت

 تقديم نموذج تطبيقي لدور العقيدة في حماية الشباب من الفكر المنحرف.

 استنباط الفوائد المنهجية فيما يجب أن يتصف به الشباب وكيف يستطيعون حماية عقيدتهم.

 أهمية البحث:



190 

 

لحماية  متعتبر هذه الدراسة مهمة جدا إذ تحاول أن تستنبط المنهج الذي يجب أن يتبعه الشباب المسل

عقيدتهم وفكرهم إذا عم الفساد وطغى الفكر المنحرف وكيف حماهم إيمانهم من مزالق الكفر 

 والإلحاد.

 منهجية البحث:

يسعى البحث للجابة عن إشكالية البحث واسئلته والوصول الى الأهداف العلمية للبحث من خلال 

حليل منها واتباع المنهج التحليلي وذلك بتالمنهج الاستنباطي وذلك بدراسة الآيات واستنباط الفوائد 

 هذه الآيات لأخذ الفائد منها

 النتائج المتوقعة:

 من المتوقع ان يصل البحث من خلال الإجابة على أسئلة البحث ونتائجه.

واقتراح منهج يمكن أن يتبعه الشباب والمربون في التعامل مع القضايا التي تهم عقيدتهم وتحافظ 

 على إيمانهم.

 العقيدة. -الشباب  –الإيمان  -الهدى -الفتية  –سورة الكهف  –القرآن  لمات المفتاحية:الك

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 

 

 الأمن الثقافي والتدين في عصر العولمة

 

 فاطمة فضيلة دروشد. 

 جامعة تيبازة

 

 

  

 

 ملخص

بل وقايتها وسعندما نتحدث عن الأمن الثقافي فإننا نتحدث حتما عن حماية الدين والمعتقدات الدينية 

من أسلحة الدمار الحديثة والتي تستهدف الضوابط والمحرمات أكثر مما تستهدف . وهذا لا يعني 

حصر الثقافة في البعد الديني ولا كون الدين ثقافة وإنما تعني أننا أمام عالم اجتماعي تجريدي ولكنه 

لام غربية من خلال و سائل الإعو تعبر العولمة الثقافية عن الانتشار الواسع للثقافة ال مستهدف .

الترفيهية الجديدة ، فهي تعمل على تنميط الأفراد عبر العالم وجعلهم يتبنون أساليب وأذواق متماثلة، 

و تعمل أيضا على تعديل الاتجاهات من خلال تنمية المفاهيم العالمية للذات والهوية والأفراد . كما 

 كبرى في العالم لنشر ثقافتها وقيمها وأسلوب حياتها داخلتعبر  العولمة الثقافية  عن سعي القوى ال

 المجتمعات الأخرى سعيا نحو المزيد من السيطرة والهيمنة على العالم سياسيا واقتصاديا .

كما  تسعى ثقافة العولمة إلى تأسيس مجتمع استهلاكي مادي بحت ،وتعمل بكل أدواتها التكنولوجية 

افي يتناسب وفلسفتها النمطية لتفرض قيمها التحررية وتسحب ووسائلها الرقمية لصالح حراك ثق

البساط من الثقافات المحلية بمعتقداتها ومعاييرها . وأكثر فئة تراهن عليها مخططات العولمة في 

سياقاتها الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية هي فئة الشباب ، وهي الفئة الأكثر استتقطابا 

م نشره وتوزيعه من إنتاج فني  عبر الفيديوهات والوسائط الاجتماعية المختلفة ، واستهلاكا لما يت

ليصل مثلا عدد متابعي فيديو ما، الملايين من المشاهدة ،جلهم من الشباب والمراهقين .وعبر هذا 

 الإنتاج ترسل ثقافة جديدة تدعو للمثلية والحرية الجنسية و السعي وراء الملذات بكل أنواعها.  

حرااك  ثقافي ينشط لتحقيق  مساعي العولمة الثقافية :كل شيء متاح ومباح ،وحول خطورة هذه  هو

مؤلف كتاب "الحروب الثقافية" أن هذه الحروب " Gobard Henri يقول  "هنري غوبارالمسار 

ة يالثقافية أخطر من الحروب العسكرية التقليدية، فهذه الأخيرة تعبئ الجماهير بينما الحروب الثقاف

تشل الإرادات، حيث تتسلل بمكر وبطريقة مغرية ومتدرجة، فتخترق الأذهان والعقول والأذواق 

وتتمكن بالتالي من تعميم قيمها وثقافتها ... وهو ما أدى إلى استسلام الأوروبيين أمام طريقة الحياة 



192 

 

إنه يمنة العالمية فالأمريكية، . و زيادة على الدور المهم الذي يلعبه المجال الثقافي في صراع اله

 يبدو مغريا إذا نظرنا إلى الأرباح التي يدرها. وتشكل صناعة الثقافة الأمريكية ثاني أكبر مصدر 

دخل من صادرات البلاد بعد الصناعة الفضائية ويكفي الاطلاع على الأرقام والإحصائيات لندرك 

افي وتبادل المعلومات، فهي وحدها المكانة المتقدمة التي تحتلها الولايات المتحدة في المجال الثق

من الرسائل التي تتدفق عبر أنحاء العالم، كما أن الشركات الأمريكية عبر القارات % 75تحتكر 

من أخبار % 75من تدفق البرامج التلفزيونية و %75من تدفق الأخبار، و% 65تسيطر على 

 لك الشركات الأمريكية عبر كلمن الأفلام  التي تتدفق عبر العالم، كما تمت% 75التلفزيون ، و

. في المقابل لا  تستورد  "من أنظمة الكمبيوتر 62من بنوك المعلومات و%% 45القارات 

من برامج الخدمة % 2من البرامج الإعلانية، و% 01المتحدة سوى القليل من البرامج،  الولايات 

 العامة. 

ث اليوم أصبحت علاقة وحيدة الاتجاه، حي يعتقد الجابري أن العلاقة بين الثقافات  وفي هذا السياق

أصبحت خاضعة لإستراتيجية الاختراق الثقافي العام الذي يتجاوز التبعية الأيديولوجية التي كانت 

سائدة من قبل، فلفظ التبعية أصبح قاصرا عن وصف هذه العلاقة  الجديدة بكامل أبعادها و نتائجها 

ثقافي بظاهرة العولمة وبالثورة الإعلامية والتي أصبحت . و ربط الجابري بروز ظاهرة الاختراق ال

أحد أركانها وأهم وسائلها في قوله"  الاختراق الثقافي الذي تمارسه العولمة يعمل على إلغاء الصراع 

الإيديولوجي والحلول محله...الصراع الإيديولوجي صراع من أجل تفسير الماضي و تأويل الحاضر 

ختراق الثقافي فإنه يستهدف الأداة التي تستخدم في التفسير و التأويل وصناعة المستقبل، أما الا

 والنفس ووسيلتهما في التعامل مع العالم: الإدراك" . والصناعة :يستهدف العقل 

و بالسيطرة على الإدراك، وانطلاقا منه يتم إخضاع النفوس، عبر تعطيل فاعلية العقل  بالغرائز 

قولبة السلوك، والهدف توجيه الأفراد نحو استهلاك نوع معين من وتوجيه الخيال وتنميط الذوق و

 المعارف والسلع والبضائع، معارف إشهارية غاية في السطحية واللامعنى، وسلع استهلاكية تمنع 

 التنمية .

وعن دور وموقع الدين في المجتمع المعاصر في ظل هذا الحراك الثقافي ، يقول كنجزلي دافيز 

بأربعة أشياء تساعدنا على إحكام سيادة العاطفة على الرغبة العضوية وسيادة المصالح يضطلع الدين 

العامة وأولويتها على المصلحة الذاتية .أما الشيء الأول فهو أن الدين يقدم لنا نسق الاعتقاد فيما 

وسائل ب فوق الطبيعي فيفسر لنا أهداف الجماعة الأولية وتبرير هذه الأولوية وثانيها، انه يزودنا

تجديد المشاعر العامة بطريقة متسقة من خلال الطقس الجمعي وثالثها انه يجسد من خلال 

الموضوعات المقدسة إطارا ملموسا من القيم ويحشد كل الأشخاص الذين يشتركون في احترامها 

اب قحول موضوع هذه القيم أما الدور الرابع فهو أن الدين يزودنا بمصدر لا ينضب من الثواب والع

، الثواب لمن يحسن والعقاب لمن يسيء وبهذه المهام الأربع يقدم الدين إسهاما فريدا لا مثيل له في 

تحقيق التكامل الاجتماعي ومواجهة العولمة المتوحشة وانتشار قيم الفردانية والأنانية المفرطة 

 واللأنسنة .



193 

 

حفاظ عليه ، ونجد في الواقع يساهم الدين عند علماء الاجتماع في بناء الوعي الجمعي وفي ال

المعاصر عديد الحالات التي تعبر عن هذه الإشارات يكفي للتذكير كيف أن الإسلام يمثل لعديد 

 المجتمعات المعاصرة المعنى الجمعي في عالم يشهد تحولات هائلة.

 ومنه مشروعية وضرورة طرح التساؤلات التالية: 

العالمي من دون الدخول في صدام مع الآخر غير  كيف يمكن المساهمة في صنع الحراك الثقافي

 المسلم كسبيل من سبل الدعوة ؟

ما هي السبل الوقائية لمواجهة العولمة المفرطة والحفاظ على المكتسبات الدينية المتجذرة في الثقافات 

 المحلية للمجتمعات الشرقية ؟

ة اصر الثلاث: الدين والسياسما المانع أن نفكر في تنشئة جيل يتحكم ويعي ويؤمن بأهمية العن

 والتكنولوجيا؟

وسنستخدم للإجابة على هذه الإشكالية المنهج الاستقرائي بالرجوع إلى الدراسات النظرية والتجارب 

الدولية في التعامل مع ثقافة العولمة والعولمة الثقافية  كما تتبنى هذه الورقة التوجه لاستشرافي في 

هات البديلة وذلك بعد استقراء البحوث النوعية في المجال  والتي  محاولة لاقتراح بعض السيناريو

يمكن استثمارها تربويا وثقافيا لوقاية النشء من مخاطر سياسة الانفتاح والمتاح والمباح. وتندرج 

هذه الدراسة ضمن مشروع  بحثي أكاديمي أوسع بعنوان: "الاستثمار الثقافي في المجال التربويّ" 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



194 

 

 منهجية السنة النبوية في بناء التدين عند الشباب

  

 د.عبد الكريم الوريكات

Katar Üniversitesi 

 

 د.دعاء موسى شحادة

  

  

 

 ملخص

تعدّ مرحلة الشباب من أخطر المراحل العمرية بالنسبة للإنسان؛ لأنها مظنة الميول القوية إلى 

الروحية والمعنوية فيها، فهذه المرحلة بأمسّ الغرائز والشهوات المادية، كما أنها مظنة الميول 

 الحاجة إلى الضبط والتوجيه والترشيد.

واستطاعت السنة النبوية بمنهجيتها السديدة ببناء التدّين الواعي لدى الشباب وحمتهم عقلاً وروحاً 

ً من غلو الأفكار والسلوكيات والاندفاع غير المنضبط تجاه تمثلهم للإسلام اعتقاداً  خلقاً و وسلوكا

 وعاطفة.

فكيف صنع ذلك النبي صلى الله عليه وسلم ووصل اليه؟ وكيف نقل الشباب من وحل العادات 

والاعتقادات الفاسدة إلى رحابة عقيدة التوحيد والاعتدال والوسطية في الفكر و السلوك وجاءت هذه 

 الدراسة لتجيب على عدة تساؤلات. 

 ستعدادات الشباب وتوجيه طاقاتهم وتوظيف حماسهم ما هي منهجية السنة النبوية في توجيه ا

 في خدمة دينهم ومبادئهم.

 .كيف عالجت السنة النبوية الأسئلة والشبهات التي تثور في أذهان الشباب 

  ما هي الأساليب النبوية في ترشيد التدّين عند الشباب لحمايتهم من الغلو والتطرف والأفكار

 المنحرفة .

 ات التي أوكلها النبي صلى الله عليه وسلم للشباب لتعزيز ثقتهم بأنفسهم ما هي المهام والمسؤولي

 وتطوير مواهبهم وقدراتهم العقلية والقيادية .

 



195 

 

 الفقه الحضاري وأثره على الهوية الإسلامية لدى الشباب

 

 

 مسعود صبري فضل .أ. د

 وزارة الأوقاف

 

  

 

 ملخص

 الفكرة الرئيسة:

الفقه الحضاري في تثبيت الشباب على الدين والحفاظ على الهوية الإسلامية تعالج الورقة البحثية دور 

لديهم، وتبين مدى الحاجة إلى خطاب فقهي جديد يستطيع أن يستوعب الشباب ويلبي احتياجاتهم 

 ويتواءم مع خطابهم.

 عناصر الورقة:

 مقدمة فيها: دواعي البحث، وأهميته ومنهجية الكتابة -1

 تعريف الفقه الحضاري -2

 معالم الفقه الحضاري  -3

 دور الفقه الحضاري في تثبيت الشباب -4

 معالم خطاب الفقه الحضاري للشباب  -5

 الخاتمة  -6

 المراجع  -7

 

 

 



196 

 

EXISTENTIAL KALĀM AND RELIGIOUS BELIEFS OF 

THE YOUTH IN THE CONTEMPORARY WORLD 

 

 

Zeynab SHOKRI 

Al-zahra University 

 

Mahdi ABBASZADEH 

Associate Professor of Epistemology Department at  

Research Institute for Islamic culture and Thought (IICT)  

 

 

 

ABSTRACT 

Goal: 

Regarding the separation of the two metaphysical and existential spaces in Qur'an as the 

main sacred text in the emergence of Ilm ul-Kalām as well as the findings of western 

existentialism, along with the traditional "metaphysical approach" in the Ilm ul-Kalām 

obtained from abstract and conceptual thinking about God and religious beliefs, it can be 

talk about the "existential approach" which is the result of a practical and concrete 

approach to religious beliefs. Therefor, this paper aims to provide a plan for existential 

Kalām, which seems to have a significant ability for explaining the religious beliefs as 

well as for answering the religious questions of the young generation. 

Problem: 

The question of this paper is whether it is possible to form the existential Kalām as a 

novel approach to explain and understand the religious doctrines as well as to answer the 

religious questions of the young generation or not? 

Importance: 



197 

 

The growth of knowledge, technological progress, emergence and extension of 

cyberspace, the exponential aggregation of information, and development of 

communication and social interactions of individuals, can be considered as main features 

of the contemporary world, which is the base of the growth and formation of the 

personality of present-day's youth, as well as the main origin of their thinking and 

questions about God and other religious beliefs. This origin is undergone the way of 

confronting of the new generation with the phenomenon of religion and the transcendental 

(God) serious and deep changes. As a result, the nature and type of religious questions of 

this generation have also been changed. Accordingly, it seems that to explain the beliefs 

and answer the religious questions of the young generation, that - in the tradition of 

Islamic thought - Ilm ul-Kalām is responsible for it, is no longer possible by relying on 

metaphysical Kalām and the need to design and compile a new Kalām is felt to be able to 

explain the beliefs and answer the religious questions of the young generation. 

Method: 

The method of this paper is "library" in terms of collecting information, while it is 

"descriptive-phenomenological" in terms of the nature of the study of the subject. 

Findings: 

1. There is a difference between "human in terms of conception" and "human in terms of 

realization". In the first one, human is general and abstract, whereas human is individual 

and concrete in the other. Furthermore, in the first one, human has a predetermined 

essence that is defined as "animal raisonnable"; In contrast, in the other, human is 

indefinable, that is continuously taking on a new essence through its choices and actions 

in the context of the everyday world. Moreover, the first is related to the issue of 

metaphysics, whereas the second is related to the issue of existential philosophy. 

2. In this matter, there are two kinds of space in the Qur'an as follows: metaphysical and 

existential. The metaphysical space seeks to "prove" God and His attributes and actions, 

whereas the existential space seeks to "describe" human's particular relation with God in 

the world as a result of his/her particular choices and actions. Accordingly, in the first, 

human is in terms of conception, whereas humans is in terms of realization in the other. 

3. Islamic theologians have long attempted to explanation, prove, and defend the religious 

beliefs, as well as to answer religious questions by relying on speculative pure reason by 

applying the method of "demonstration". Nevertheless, what has always been addressed 

to them is the abstract human, regardless the world and concerns of everyday life, based 

on which the metaphysical Kalām has been formed. Whereas in the view of existential 

philosophy, human is the presence and realization in the world (Being-in-the-world). It 

should be mentioned that the application of the existential approach to human would lead 

to forming existential Kalām, which pays attention to the being of human in the world 



198 

 

and continuously considers phenomenological description of the existence and attributes 

of God and other religious beliefs, taking into account the daily and lived experiences of 

human and his/her dynamic identity and the culture which he/she lives in. Existential 

Kalām needs the use of a new, practical and up-to-date language, as well as the 

presentation of new interpretation and explanation of religious phenomena using 

"phenomenological description" method. Existential Kalām seeks to explanate the 

existence, attributes and actions of God and other religious beliefs, by considering the 

specific existential and concrete characteristics of human beings, such as thrownness and 

projection, fallenness, temporality, care, anxiety, facticity and possibility, death 

awareness, selfhood and authenticity, and etc. which considers his/her presence in the 

world as the context of daily action and activities. Moreover, existential Kalām tries to 

provide a new and up-to-date explanation of religious concepts such as creation, 

revelation, sin, fall, faith, predestination and freewill, and so on. 

4. The contemporary technological and cyber transitions, in addition to changing the 

human identity, as well as the young generation's perception of him/her selfhood, has 

deeply influenced his/her perception and understanding of religious beliefs and the way 

of him/her interactions with the transcendent (God) and has opened new questions for 

him/her. In this matter, what is considered by human in terms of technological age, 

especially the young generation, is not only to prove the existence of God using 

demonstration, but also to explain the existential relationship and actual role of God 

during daily life and human's practical face with the challenges and evils in the world. 

The answer to these "no-longer-metaphysical" questions is not the task of metaphysical 

Kalām, but is the task of existential Kalām. 

5. Concerning the existential space in the Qur'an, as well as the findings of western 

existential philosophy in the twentieth century, it can be talked about the possibility of 

existential Kalām in the geography of the Islamic world, as well as utilizing its capabilities 

in the field of Kalām and answering the religious questions of the new generation. 

Keywords: Religion, Religious beliefs, Youth, Ilm ul-Kalām, Metaphysical Kalām, 

Existential Kalām. 

 

 

 

 



199 

 

ÜNİVERSİTE ÖĞRENCİLERİNİN DİNİ İÇERİKLİ 

SOSYAL PLATFORM KULLANIMLARI 

 

 

Arş. Gör. Dr. Ersin SAVAŞ 

Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Günümüzde sosyal içerikli internet siteleri ve farklı platformların özellikle genç yaşta 

olan bireylerce sıklıkla kullanıldığı bilinmektedir. Hatta bu kullanımların zaman zaman 

bağımlılık düzeyine ulaştığı da yetkili kişilerce dillendirilmektedir. Nitekim haddinden 

fazla internet ve sosyal mecra kullanımı neticesinde ortaya çıkan fizikî ve mental 

hastalıklar artık tanımlanmaya başlamıştır. İnternet ve sosyal platform kullanımları 

arasında dikkat çeken eğilimlerden birisi de dinî içerikli site ve platformlara olan 

rağbettir. Bu bağlamda bu çalışmada üniversite öğrencileri arasında dinî içerikli internet 

sitesi ve platformlara yönelik eğilim üzerine odaklanılmıştır. Çünkü farklı düşüncedeki 

birçok genç bireyin dinî problem ve sorunlarını dinî paylaşımlar yapan platformlarla 

cevaplandırmaya çalıştığı gözlemlenmektedir. Ateizmden Deizme İslam Dini’nin temel 

meselelerinden yakın tarihte yaşanılan dinî problemlere kadar geniş yelpazedeki birçok 

mesele artık temel kaynaklarından değil de anılan internet siteleri ya da daha farklı 

platformlardan çözüme kavuşturulmaya çalışılmaktadır. İlgili durumun sebepleri 

arasında bu mecralara kolay ulaşım faktörü sayılabilir. Ayrıca farklı birçok kaynağa bakıp 

her birini analiz etme de önemli bir vakit istediğinden sosyal platformlardaki hazır bilgiler 

bu konularda merak içinde olan kitleye özellikle de genç olarak tanımlanabilecek yaştaki 

bireylere daha konforlu gelebilmektedir. Özellikle Youtube ve Facebook gibi sosyal 

etkileşimin hedeflendiği platformlar dinî içerikli mecralar arasında temayüz edenler 

olarak sayılabilir. Nitekim ilgili platformların aldıkları tıklanma oranları ve onlarla ilgili 

yapılan yorumlar da bu durumu destekler mahiyettedir. Söz konusu yerlerde yapılan 

yayınlar ve bunlara reaksiyon olarak verilen mesajlar hesaba katıldığında buralarda 

önemli bir sosyolojik etkileşimin cereyan ettiği hemen anlaşılacaktır. Dolayısıyla kimi 

din bilginlerince bu durum anlaşılmış olacak ki birçok ilahiyat ehliyeti olan kimsenin artık 

haftalık periyotlarda birtakım mesele ve sorularla ilgili yaklaşımlarını söz konusu 



200 

 

mecralarca kamuoyuna açıkladığı gözlemlenmektedir. Ayrıca buralardaki etkileşime 

bakıldığında genç olarak nitelenen kitlenin öne çıkması dikkatlerden kaçmamaktadır. Bu 

nedenle bu çalışma da bu durumu tahlil etme hedefine yönelmiştir. Bu hedefi 

gerçekleştirme adına 50 üniversite öğrencisi örneklem grubu olarak alınıp bu konulardaki 

fikirleri alınacaktır. Onlardan ilgili konulardaki fikirleri nitel veri toplama tekniği olan 

derinlemesine görüşme ile elde edilecektir. Üniversite öğrencilerinin örneklem grubu 

seçilme sebebi olarak ilgili konuları merak etme, araştırma ve araştırma neticesinde 

ulaştığı fikirleri tartışma imkânına diğer yaşıtlarından daha fazla sahip olma durumunun 

bulunması gösterilebilir. Elde edilen veriler anlama/yorumlama yaklaşımları 

çerçevesinde analiz edilmeye çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Üniversite Öğrencileri, İnternet Kullanımı, Dinî İnternet Siteleri, 

Sosyal Platformlar, Gençlik Dinî Eğilimler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 

 

GENÇLERİN BEŞ VAKİT NAMAZ KILMA 

DURUMLARINI ETKİLEYEN FAKTÖRLERİN CHAİD 

ANALİZİ YÖNTEMİ İLE İNCELENMESİ 

 

 

Arş. Gör. Hüdanur DEMİR                                     

Pamukkale Üniversitesi 

  

Dr. Mehmet ÇINAR                                    

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

İbadetler, inananların inanılana teslimiyetinin ifadesidir. Sözlüklerde inanılana yönelik 

saygı, tapınma ve buyrukları yerine getirme gibi anlamlara gelen ibadet, terim olarak en 

geniş şekilde insan şuurunda inanılan varlığı aktif kılan her türlü söz, davranış ve duruş 

şeklinde tanımlanabilir. Dinî duygu ve düşüncenin gözlemlenebilir davranışlara 

dönüşmesi olarak da tanımlanan ibadet olgusu formel (biçimsel unsurları olan) ve 

informel (biçim unsuru bulunmayan, serbest) olmak üzere iki temel kategoride ele 

alınabilir. Formel ibadetler belli bir zamanı, mekânı, rüknü, miktarı ve şekilsel özellikleri 

olan davranışlardır. Formel ibadetlerde din koyucu tarafından belirlenen, değişmez söz 

ve davranışlardan oluşan bir şekil ve sıra vardır. Ancak ibadet kavramı bunlarla sınırlı 

değildir. Üzerine niyet faktörünün eklendiği veya yaratıcının rızası için yapılan veya 

yapılmayan bütün davranışlar informel ibadet olarak nitelendirilir. Çünkü formel 

ibadetlerin temel işlevi bireyin zihninde inanılan varlığı canlı tutmaktır. İbadetler 

dindarlığın en önemli göstergeleridir. Aynı zamanda ibadetler, dindarlığı besleyen en 

önemli güç kaynaklarıdır. Çünkü ibadetler yaratıcı şuurunu birey şuuruna yayan ve bu 

şekilde bireyi inandığı varlığa yaklaştırarak, inanan-inanılan ilişkisini canlı tutan 

davranışlardır. Dindarlığın bir gereği olan ibadetler, inanç ile davranış arasındaki 

döngüsel ilişkinin de etkisiyle kendilerini üreten inançları kuvvetlendirerek bir bakıma 

onları yeniden üretirler. Böylelikle eskisinden daha güçlü ve taze hale gelen inançlar, 



202 

 

daha kuvvetli bir şekilde bireyi benzer ibadetleri yeniden icra etmeye yönlendirerek 

döngüyü devam ettirirler. İslam dininde ibadetler bedeni, maddi ve hem maddi hem 

bedeni olarak üç başlık altında tasnif edilmektedir. Bu kapsamda zekât maddi, hac ise 

hem maddi hem beden ile yapılan ibadete örnek verilebilir. En temel ibadetlerden biri 

olan namaz ibadeti ise beden ile yapılan ibadetlerden biridir. Farsçadan dilimize geçen bu 

kavram “eğilmek” anlamına gelmektedir. Arapça ’da ise “salat” olarak karşılık 

bulmaktadır. Kur’an-ı Kerim’de ve hadis metinlerinde genellikle dua anlamında 

kullanılan bu kavram “ibadet”, “kıyam”, “kıraat”, “rükû”, “secde” gibi kelimelerle de 

ifade edilmiştir. Terim olarak namaz, Allah’ın bir emri olarak Hz. Peygamber’in 

gösterdiği şekilde akıl-baliğ olan her Müslüman’ın günde beş vakit yerine getirmekle 

mükellef olduğu ibadet anlamına gelmektedir. Farz, vacip, sünnet ve müstehap olarak 

farklı türlere ayrılan bu ibadet, inanan bireylerin yaşamlarında oldukça önemli bir yer 

tutmaktadır. Namaz kılmak Allah ile iletişim halinde olmak demektir. Bir nevi kulun 

Allah’ın huzuruna çıkması, O’na yakın olması ve O’nunla irtibatta bulunmasıdır. Saygı 

ve övgü içerisinde gerçekleştirilen bu ibadette bireyler yalnız olmadıklarını, kendilerini 

koruyan, kollayan ve gözeten bir Allah olduğunu idrak ederler. Hem bedenin hem de dil, 

kalp ve zihnin aktif rol oynadığı namaz, sıkça tekrarlanması yönüyle bireylerin 

yaşamlarına en çok etki eden ibadetlerin başında gelmektedir. Namazın, inanan bireylerin 

ruh dünyalarına, kişilik ve karakter yapılarına nüfuz ederek onları şekillendiren, 

değiştiren ve dönüştüren bir yapısı vardır. Bu yönleriyle namaz ibadetinin ibadetler 

arasında öne çıktığı söylenebilir. Bu kapsamda çalışmada genç bireylerin beş vakit namaz 

kılma durumlarını incelemek amaçlanmıştır. Yaşam seyri boyunca çeşitli gelişim 

dönemlerinde dini inancın bireylerin yaşamlarındaki iz düşümleri farklılık 

göstermektedir. Gençlik dönemi insanın kişilik yapısının oluştuğu çalkantılı ve zorlu bir 

dönemdir. İçerisinde bulunduğumuz dönemde de itikadi problemler yaşayan, anlamsızlık 

ve varoluşsal boşluk içerisinde mücadele eden gençlerin yaşamlarında inanç ve 

ibadetlerin etkisi incelemenin önemli olduğu düşünülmektedir. Bu çalışma nicel yöntemle 

gerçekleştirilecektir. Çalışmada anket tekniğiyle veriler elde edilecektir. Elde edilen 

veriler Chaid analizi ile analiz edilecektir. Veri madenciliği, farklı şekillerde elde edilen 

veriyi analiz ederek anlaşılır bir hale getirmeyi hedefleyen yöntemlerden biridir. Veri 

madenciliği ile büyük veri setlerinden oluşan veri sistemleri içerisinde gizli kalan 

bilgilerin çekilmesi sağlanmaktadır. Veri madenciliği teknikleri direkt ve direkt olmayan 

şeklinde ikiye ayrılmaktadır. Direkt tekniklerin amacı önceden belirlenen hedef 

değişkenini tahmin etmek, sınıflandırmak ve karakterize etmektir. Direkt olmayan 

tekniklerde ise bir bütün olarak veri setinin yapısının belirlenmesi hedeflenmektedir. 

Sınıflama ve regresyon teknikleri direkt, kümeleme, birliktelik kuralları ve ardışık 

zamanlı örüntü modelleri ise direkt olmayan tekniklerdendir. Sınıflama ve regresyon 

modellerinde veri kategorilere ayrılarak incelenir. Karar ağaçları da bu yöntemlerden 

birini ifade etmektedir. Chaid analizi örneklemi sınıflama yöntemi ile regresyon 

analizinin birlikte uygulandığı karma bir istatistiksel yaklaşımdır ve karar ağaçları 



203 

 

içerisinde yer alan analizlerden biridir. Bu analizde veri setleri anlaşılır bir şekilde 

yorumlanabilmesi için kategorik bir bağımlı değişken açıklayıcı değişkenlerle alt 

gruplara ayrılmaya çalışılır.  Kategorik bağımlı değişkenler için tasarlanmış yöntem olan 

Chaid analizinde amaç veriyi daha homojen alt gruplara ayırarak olabildiğince homojen 

bir veri kümesi ile çalışmaktır. Bu yöntemle gençlerin beş vakit namaz kılma 

durumlarının daha iyi anlaşılacağı söylenebilir. 

Anahtar Kelimeler: Din Psikolojisi, Gençlik, İbadet, Namaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



204 

 

SOSYAL MEDYADA DİNİ İLETİŞİMİN 

MEDYATİKLEŞMESİ VE GENÇLERİN TUTUMU 

 

 

Arş. Gör. İsmail KAPLAN                                 

Anadolu Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Son yıllarda medyanın gündelik hayatlarımızda üstlendiği rol, yakın geçmişe göre çok 

daha fazla önem kazanmıştır. Kuşkusuz buna sebep olan birçok etmen sayılabilir fakat 

gerek kitle iletişim teknolojilerindeki gelişim gerekse küreselleşme, medyanın 

hayatımızdaki rolünü ve önemini artırmaktadır. Bugün medya yalnızca haber almamızı 

sağlamaz, aynı zamanda hayata ve dünyaya bakışımızı da şekillendirir. Algılarımızı ve 

öznel gerçekliğimizi etkileyen veya belirleyen medya aynı zamanda bu öznel gerçekliğin 

yeniden üretimine de imkân sağlamaktadır. Gerçek hayatta karşılaşılan olgu ve olayları 

medyanın süzgecinden geçmeden değerlendirebilmek bugün neredeyse imkansız hale 

gelmiştir. Meydana gelen ileti yağmuru altında hangi bilgilerin doğru, hangilerinin yanlış 

olduğunu anlamak ve güvenilir kaynaklara ulaşmak her zamankinden daha da zor hale 

gelmiştir. Diğer yandan medyanın odaksızlığı, önemli ve önemsiz içerikler arasındaki 

ayrımı ortadan kaldırmakta, en derin ve en sığ içerikleri aynı önem derecesinde 

izleyicisine sunabilmektedir. Bu yönüyle medya bir eğlence endüstrisi oluşturmaktadır 

ve hangi konuda olursa olsun eğlence unsuru içermeyen iletiler ya kendilerine yer 

bulamamakta ya da arka planda kalmaktadır. 

Medyatikleşme kavramı, akademik alanyazında “medyada görünür olma” durumundan 

öte, bir kültürlenme aracı olarak iletişim ortamlarının kültürleri hangi boyutlarda, nasıl 

etkilediğini tanımlayan bir kavram biçiminde kullanılmaktadır. Bu kavram, iletişim 

araçlarının kültür için oynadığı rolü ele alırken faydalanılan önemli yaklaşımlardan birini 

ifade etmektedir. Kültürü oluşturan başat ögelerden birisi olan din de medya ile yakından 

ilişkilidir. Son dönemlerde dini yayıncılığın gerek dünyada gerek Türkiye’de farklı 

boyutlarıyla ele alınıyor olması, din kavramının medya ile ilişkisini tanımlamak ve 

açıklamak için geniş bir çalışma sahası sunmaktadır. Bu sahada uygulanabilecek 



205 

 

çalışmalardan birisi de medyatikleşme kavramı çerçevesinde, dini iletişim biçimlerinin 

yeni iletişim teknolojileri ile girdiği etkileşim sonucunda ortaya çıkan pratiklerin 

araştırılmasıdır. Özellikle dijital yerliler olarak tanımlanan grubun toplum içerisinde daha 

fazla yer edinmesiyle birlikte geleneksel dini iletişim biçimlerinin kısmen ya da tamamen 

terk edilmesi ya da dijital unsurlarla ikame edilmesi, ortaya çıkan ve çıkması muhtemel 

dönüşümlerin incelenmesini gerekli kılmaktadır. Dijital yerlilerin gerek dünyaya, gerek 

olgulara bakışları, dijital iletişim yöntemlerinin ve Web 2.0 dönemi sonrası internetin 

etkilerinden bağımsız olarak ele alınamaz. Üstelik mobil cihazlara erişimin ve mobil 

internet kullanımının 2000’li yılların ikinci on yılından itibaren büyük bir hızla artması 

yaşanan değişimi hızlandırmakta, dahası her an farklı boyutlarda dönüştürmektedir. 

Sosyal medyada her gün ortaya çıkan yeni akımlar, dini iletişimi de etkilemekte ve gerek 

olumlu gerekse olumsuz iletilerin geliştirilmesine yol açmaktadır. İslam dini özelinde 

geleneksel iletişim yöntemleri olarak değerlendirilebilecek vaazlar, hutbeler ve sohbetler, 

dijital yerlilerin gözünde ya itibar kaybetmekte ya da sosyal medya dolayımından geçerek 

hedef kitlesine ulaşabilmektedir. Sosyal medyada bu içerikler diğer eğlendirici içeriklerle 

istemsiz biçimde rekabete girmekte ve buna bağlı olarak, onlar karşısında tercih edilmek 

için sosyal medyanın dilini benimsemeye başlamaktadır. Bu noktada medya aracının 

iletiyi ne biçimde etkilediği önemli bir tartışma alanı oluşturmaktadır. 

Geleneksel medya araçlarında dinin medyatikleşmesi yakın zamanlardan itibaren 

çalışılan bir konudur. Bununla birlikte gündelik hayatın ayrılmaz bir unsuru hâline gelen 

ve geleneksel medyaya göre daha kapsamlı biçimde hayatımızı etkileyen yeni medyanın 

dini içerikleri ne şekilde medyatikleştirdiği henüz yeterince tartışılmış değildir. Yeni 

medyanın etkileşimli yapısı ve günden güne değişen dili, dinin daha hızlı ve daha 

kapsamlı şekilde medyatikleşmesine zemin hazırlamaktadır. Üstelik geleneksel medyada 

doğası gereği yalnızca “uzmanlar” söz sahibiyken, yeni medyanın demokratik yapısı, tüm 

kullanıcıların yetkinlik ve uzmanlıklarından bağımsız olarak içerik üretip 

paylaşabilmesine olanak tanımaktadır. Burada din gibi çok kapsamlı bir konunun farklı 

kişiler tarafından farklı biçimlerde yorumlanması ihtimali, hem bilginin güvenilirliği, 

hem de medyatikleşmesi açısından incelenmeye muhtaçtır. Alanyazında medyanın 

tüketimi ve eğlenceyi önceleyen dilinin dini iletişimi de benzer yönde etkilediğine ve 

dinin medya aracılığıyla seküler bir analize tabi tutularak sıradanlaştırıldığına vurgu 

yapılmaktadır. Bu durum eşik bekçilerinin çok sınırlı bir etki alanına sahip olduğu sosyal 

medyada elbette daha dikkatli biçimde incelenmelidir. 

Bu çalışma, gençler özelinde sosyal medya kullanımının dini iletileri algılama, 

yorumlama ve paylaşma konusunda hangi dönüşümlere neden olduğunu ve bu 

dönüşümlerin ortaya çıkardığı sonuçları ele almayı amaçlamaktadır. Yakıcı bir sorun 

olarak gündemde yer eden gençliğin dilini konuşma çabası acaba dini iletişimin biçim 

değiştirmesine ve özünden uzaklaşmasına neden olmakta mıdır? Medyum kuramına göre 

mesajı kendi biçimine göre değiştiren iletişim araçları, dini iletileri de kendi diline göre 



206 

 

değiştirmekte midir ve bu durum dinin algılanmasını hangi biçimde etkilemektedir? Bu 

sorular çerçevesinde hazırlanan yarı yapılandırılmış görüşme formu, farklı alanlarda 

eğitim gören üniversite öğrencilerine uygulanmış, katılımcıların sorulara verdiği cevaplar 

içerik analizi yöntemiyle incelenmiş, sıklıkla tekrarlanan ve vurgulanan noktalarla ilgili 

kodlar çıkarılmış, çıkan sonuçlar ilgili temalar altında gruplandırıldıktan sonra hem 

alanyazındaki çalışmalar, hem de araştırma soruları çerçevesinde yorumlanmıştır. 

Temalar belirlenirken alanyazındaki tartışma konuları da gözetilmiş, elde edilen veriler 

tüm bu unsurlar ışığında analiz edilmiştir ve yorumlanmıştır. Çalışmanın başlıca 

sınırlılığı, dini iletişim ve din konusunda yalnızca İslam inancının ve Müslüman 

bireylerin iletişim pratiklerinin ele alınmış olmasıdır. Yaşadığımız çağda diğer dinler ve 

inançlar da medyatikleşmeye ve dijital iletişim araçlarının etkilerine farklı ölçülerde 

maruz kalmakla birlikte bu çalışmanın kapsamının dışında tutulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Sosyal Medya, Dini İletişim, Medyatikleşme 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



207 

 

GAZALİ'NİN "EYYÜHE'L VELED" ADLI RİSALESİNİN 

İSLAM AHLAK FELSEFESİ AÇISINDAN İNCELENMESİ 

 

 

Arş. Gör. Dr. Yasin BOSTAN 

Pamukkale Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Gazzâlî, İslam düşünce tarihinde sayısız eserler ortaya koymanın yanında entelektüel 

birikimi, düşünce dünyasının zenginliği ve genişliği, ilmi anlamda hudut çizilemez telif, 

tesir ve teklifleriyle müstesna bir konumda bulunmaktadır. İslam düşüncesinin temel 

sorun ve krizlerine yaklaşımıyla hususi bir ayrıcalığa sahip olan Gazali’nin ayrıca felsefe 

tarihinde eleştiri diyalektiği başlatan, tehafüt geleneğinin kurucusu konumunda olan,  

adından yüzyıllar boyunca söz ettiren müstesna bir ilmi değeri de bulunmaktadır. Hatta 

Gazzâlî, özellikle kelam alanında bütün bir tarihsel şeridi kendisinden önce ve sonra 

şeklinde ikiye ayırabilecek kadar kuvvetli bir iz bırakmıştır. Bu sebeple özellikle “İmam”, 

“Hüccetü’l-İslâm” ve “Zeynü’d-din” gibi mühim takdirler içeren özel unvanlarla 

anılmıştır.  

Felsefeden kelama, hukuktan tasavvufa ve özellikle İslam Ahlakı’na dair kıymetli eserleri 

olan Gazali’nin eğitim alanında da telifleri olmuş, bizim çalışma konumuzu teşkil eden 

çocuk ve genç eğitimi ile ilgili ise Eyyühe’l-veled adlı müstakil bir risale kaleme almıştır. 

İhyâu Ulûmi’d-Din, el-Munkızu mine’d-Dalal, Mükâşefetü’l-Kulûp gibi eğitici, öğretici 

ve manevi anlamda yönlendirici ahlaki ve tasavvufi eserlerinin yanında Eyyühe’l-Veled 

adlı eseri, sadeliği, basit ve anlaşılır oluşu ve dini-ahlaki temel ilke ve esasları günlük 

hayatın sıradan akışı içerisinde arz etmesi bakımından yoğun ilgi görmüştür. Hatta bazı 

yorumlara göre İslam tarihi boyunca Gazzâlî’nin İhya ve Munkız’ına nazaran en çok 

okunan eseri konumunda olmuştur. 

Temel olarak İslam dini öğretisi, irfanî ahlak ve davranış modellemelerini bir öğrencinin 

suallerine cevaplar içeren diyaloglar şeklinde ele alan Gazzâlî, Kur’an ve Hadislerden 

seçme referanslarla mesele ve konuları incelemiştir. En belirgin haliyle bu eser kutsal 

ilkelere dayanan düşünce ve davranış tutarlığını merkeze almış ve ifade etmek istediği 

anlamları ilahi ve manevi bir çerçeve içerisinde sunmayı tercih etmiştir. İlim ve irfan 



208 

 

yolculuğuna yeni çıkmayı hedefleyen bir talip, öğrenci ya da dervişe dini naslara dayalı 

nasihatler şeklinde yolculuğun gerektirdiği muhteviyatı teorik ve pratik uzantılarıyla 

birlikte dile getirmiştir. Hatta her bir bölüme özellikle Eyühe’l Veled nidasıyla başlamış, 

seslenişin doğrudan muhatabı olarak gençler ve çocuklar dikkate almış, bu hitap ile 

birlikte bilgi, irfan ve hakikat yoluna yönlendirmiş, yolun gerektirdiği anlam ve 

hakikatleri kazandırmak üzere onları motive etmeye çalışmıştır. 

Gazali, bu eserinde özetle kendisine sual ederek hakikat ve mutluluk arayışını arz eden 

öğrencisini disiplinli, gayretli ve çalışkan olmaya, ibadet ve takvaya düşkün olmaya aynı 

zamanda nefsani hesaplaşmasını gerçekleştirerek manevi yükselişini sağlayacak ilke ve 

esasları kazanmaya yönlenmektedir. Öğrencisinin hemen hemen bütün suallerine cevap 

vermeye çalışan Gazzâlî, bazı soruların hususi manevi bir tecrübe gerektirdiğini, 

bazılarının da haliyle İhyada teferruatlı bir şekilde açıklandığını belirterek bazı konuları 

ayrı konumları olan referanslara yönlendirir. Öte yandan Gazzâlî, bu eser vesilesiyle 

İslam dini gerekliliklerini temel çerçevesine uygun olarak, bir Müslüman için geçerli olan 

ve onun günlük hayatının akışında ihtiyaç duyacağı temel perspektifleri dikkate almakta, 

pratik hayata anlam ve değer katan temel ahlaki ve manevi gereklilikleri arz etmektedir.  

Bilindiği üzere felsefe ilimleri pratik ve teorik olmak üzere iki ana bloğa ayrılmaktadır. 

Ahlak ilmi ise; teorik felsefede elde edilen üst düzey ilkelerin bireyin hayatında kazanıma 

dönüşmesi için uygulama ilke ve prensiplerinin belirlendiği, bireyin bu amaçla 

yönlendirildiği pratik bir disiplindir.  Düşünce tarihinde insanın yetkinleşme süreci hem 

teorik hem de pratik ilkelerin elde edilmesine bağlıdır. Bu çerçeveden hareketle pratik bir 

ilim olan İslam klasik ahlak felsefesi de manevi konsantrasyonlarla elde edilen ilke ve 

kazanımların korunması ve devamlılığı için eylem alanını mutlak anlamda zorunlu olarak 

görmektedir. Bu bağlamda Gazzâlî’nin Eyühe’l Veled adlı risalesi ayrı bir önem arz 

etmektedir. Teori ve pratik bütünlüğünü merkeze alan bu eserin İslam ahlak felsefesi 

perspektifinden ayrıca incelenmesi ilmi kıymete matuf önemli bulgu ve tespitler 

içermekte, ideal bir ahlaki model olarak İslam ahlakına kıymetli kazanımlar sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Ahlak, İslam Ahlak Felsefesi, Gazzâli, Eyyühe’l Veled, İbadet 

 

 

 

 

 



209 

 

LİSE ÖĞRENCİLERİNİN HADİS/SÜNNET ALGILARI 

ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA: MUŞ İLİ ÖRNEĞİ 

 

 

Gülcan Kasar                                     

Muş Alparslan Üniversitesi 

 

Yusuf Aydın                                  

Muş Alparslan Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

İslam dininin temel kaynaklarından birini oluşturan Sünnet, kelime olarak izlenen yol, 

yöntem, örnek alınan uygulama, örf ve gelenek anlamına gelmekle birlikte Hz. 

Muhammed’in sözlü, fiili, takriri, fiziki ve ahlaki olarak naklettiklerine verilen isimdir. 

Bunun yanında hadis ise kelime olarak haber anlamına gelmekle birlikte sünnet ile eş 

anlamlı olarak düşünülebilir. İslâm’ın gence karşı tutumu, kişisel, toplumsal, dini ve 

ahlâki görev ve sorumluluklar açısından gencin çok kısa sürede kendini yetişkinliğe 

hazırlamasında önemli bir motivasyon unsuru olur. Sözde değil, dini, hukuki ve sosyal 

alanda gerçekte diğer yetişkinlerle aynı hak ve sorumluluklara sahip olmak, gençlik 

döneminin önemli karakteristiklerinden sayılan kimlik karmaşası veya kimlik 

bunalımının yaşanmaması ve gencin kısa sürede kendi kimliğini bulması açısından büyük 

önem arz eder. İslâm’ın gençlik dönemine bakışı ve gençlerin yetişkinler toplumunun 

tabii bir üyesi olarak görülmesi, günümüzde gençlik dönemi din ve ahlâk eğitiminde 

önemli bir sorunsal olarak görülen hususların temelden çözülmesinde ya da hiç ortaya 

çıkmamasında belirleyici bir öneme sahiptir. İslâm’ın bu özelliği, ayrıca, din ve ahlâk 

eğitimi için sağlam bir zemin oluşturması bakımından da üzerinde dikkatle durulması 

gereken önemli bir husustur.  



210 

 

Çocukluktan gençliğe geçiş sürecinde geçici bir ara dönem olarak kabul edilen ergenlik, 

kimlik ve kişilik gelişimi bakımından kritik ve bunalımlı geçen bir evredir. Her türlü̈ 

otoriteye başkaldırı, bağımsız olma arzusu, stres, çatışma, cinsel arzuların baskısı, dini 

şüphe ve tereddütler, suçluluk ve günahkârlık duygusu gibi ruhsal problemler, bu 

dönemin en belirgin özellikleri olarak bilinir. Fizyolojik, ruhsal ve sosyal yapıda çok hızlı 

değişim ve dönüşümlerin görüldüğü bu evrede iç dünyada yaşanan duygusal 

dalgalanmalar ile dış dünyadaki kimlik arayışları, ergenlerin şüphe, çatışma, karamsarlık, 

gerilim, bunalım ve tedirginlik yaşamalarına yol açar. Duygusal istikrarsızlık, kriz ve 

bunalımların en yoğun olduğu bu dönemden her birey farklı düzeyde etkilenir 

Ergenlik, hem bir dini uyanış, hem de dini şüphelerin yaşandığı bir dönemdir. Ergenliğin 

ilk yıllarında bunalımlı evreye girilmeden önce dini uyanış kendini gösterir. Bir-iki yıl 

devam eden bu süreçte dini inanç, dini duygu, dini tutum ve ibadet konularına yönelik 

yüksek bir ilgi görülür. Bu süreçte dini pratikleri yerine getirmede hassas olunduğu gibi, 

helal-haram, sevap-günah gibi konularda da önemli ölçüde duyarlılık müşahede edilir. 

Ancak, ergenliğin kendine has bunalımların baş göstermesiyle bu dini ilgi ve duyarlılık 

kaybolarak yerini şüphe ve sorgulamalara bırakır. İnanç ve dini ritüellere karşı oluşan bu 

şüpheler varoluşsal sorunlarla birlikte ergenin iç dünyasında artarak devam eder. 

 Literatüre bakıldığında hadisle ve sünnete dair çalışmaların daha çok metin ve senet 

ekseninde yoğunlaştığını görebiliriz. Ancak hadis ve sünnetin toplumda özellikle de 

gençlerde nasıl bir algı oluşturduğu da önemlidir. Gençler üzerinde oluşacak hadis ve 

sünnet algısı onların inanç dünyalarını da olumlu ya da olumsuz etkilemektedir.  Son 

yıllarda gençler arasında Sünnetin güvenirliği ve bağlayıcılığı ile ilgili tartışmalar ivme 

kazanmıştır. Özellikle de sosyal medya üzerinden gençlerin dâhil olduğu etkileşim 

ortamlarından Facebook, Twitter, İnstagram ve Tiktok uygulamalarında yer alan 

paylaşımlar Sünnet ve Hadis ile ilgili olarak farklı yorumlara kapı aralamaktadır. Ayrıca 

ülkemizde kitap okuma verileri göz önüne alındığında Türkiye Eğilimleri Araştırma 

(TEA) Raporu’na göre kitap okumayanlar 2021 yılında %59,1 civarındadır. Bu veriler 

ışığında gençlerin pek çok bilgiyi olduğu gibi Hadis ve Sünnet ile ilgili bilgileri de 

kitaplardan okuyarak elde etmediklerini söylemek yanlış bir tespit olmayacaktır. 

Kitaplardan faydalanmak yerine özellikle sosyal medyada doğruluğu kanıtlanmamış 

olduğu halde kasıtlı veya kasıtsız olarak sahihmiş gibi gösterilen Hadis/Sünnetler gençler 

tarafından bilgi kaynağı olarak kabul edilerek kullanılmaktadır. Dahası bu yorumların bir 

kısmı kurumsal dini anlayışla da uyuşmamaktadır. Bu durum ise ne yazık ki 

geleceğimizin teminatı olan gençlerimizde olumsuz bir Hadis/Sünnet algısı oluşturmakta 

ve güvenilir kaynakları itibarsızlaştırmaktadır. Sünnetin dünyevi ve uhrevi olarak iki 

boyutu mevcuttur. Sünnetin dünyevi boyutu ele alındığında bireyin hayatına yön 

vermesinde bir yol gösterici olduğu İslam dinine mensup kişiler için yadsınamaz bir 

gerçektir. Hazreti Muhammed’in (s.a.v) sözlerinden ibaret olan ve Sünnetin kapsamında 

değerlendirebileceğimiz Hadisler içinde aynı şeyi söylemek mümkündür. Geleceğimizin 



211 

 

teminatı olan gençler tarafından Hadis ve Sünnetle ile ilgili özellikle sosyal medya 

üzerinden edindikleri bilgilerin onların Hadis ve Sünnet algılarını da pek tabi 

etkilemektedir. Bu durum, gençlerin Sünnet/Hadis algılarını bilimsel olarak ele almayı 

gerekli kılmaktadır. Gençlerin önemli bir kesimini ise henüz lise çağında bulunan 14 ila 

18 yaş arası öğrenciler oluşturmaktadır. Ancak alan yazın incelendiğinde özellikle lise 

öğrencilerinin Sünnet/Hadis algılarına yönelik nicel araştırma metoduyla etraflıca ortaya 

koyan bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu da araştırmamızın önemini daha da 

artırmaktadır. Bu çalışma, lise dönemi gençlerinin Hadis/Sünnet algılarını farklı 

değişkenlerce ortaya koymayı amaçlamaktadır. Çalışma nicel araştırma yöntemlerine 

göre tasarlanacaktır. Bu açıdan bakıldığında niceliksel araştırma bağlamında literatüre de 

kaynak teşkil edeceği düşünülmektedir. Çalışmanın evreni Muş ilinde bulunan lise 

dönemi öğrencileridir. Örneklem ise bu öğrencilerden farklı cinsiyet, okul, sınıf düzeyi 

gibi değişkenlere sahip 250 öğrenci olacaktır. Çalışmada öncelikle veri toplama aracı 

olarak bireylerin hadis ve sünnet algısını ölçecek standart bir ölçeğin olup olmadığı 

araştırılmış fakat lise öğrencilerinin hadis ve sünnet algısını ölçme amacına uygun bir 

ölçeğe rastlanmamıştır. Bu sebeple ölçek geliştirmeye çalışılmış ve öğrencilerin 

Hadis/Sünnet algısını ölçmeye yönelik beşli likert tipi 20 maddeden oluşan standart bir 

ölçek bu çalışmada kullanılmak üzere hazırlanmıştır. Amaçlı örnekleme yöntemi ile 

belirlenen örneklemden elde edilen veriler, bilgisayar ortamında SPSS 22.0 paket 

programı aracılığıyla analiz edilecektir. Çalışma neticesinde toplumun önemli bir 

kesimini oluşturan gençlerin Hadis/Sünnet algılarının ve bu algıya etki eden unsurların 

belirlenmesi mümkün olacaktır. Böylece karar vericilere ve bu iş ile ilgilenenlere yönelik 

öneriler geliştirilebilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Din eğitimi, Hadis, Sünnet, Gençlerin Hadis/Sünnet algısı, Lise 

öğrencileri. 

 

 

 

 

 

 

 



212 

 

KARİKATÜRLERDE DİNİ UNSURLARIN 

KULLANIMININ DİNDARLAR ÜZERİNDEKİ 

PSİKOSOSYAL ETKİLERİ 

 

 

Kevser ÇAĞLAN                              

İstanbul Üniversitesi 

 

 

 

ÖZET 

Din, Geertz’in tarifi ile, genel bir varoluş düzenine ilişkin kavramlar tasarlayarak 

insanlarda güçlü, kapsamlı ve uzun süreli ruh halleri ve güdüler oluşturan, toplumsal ve 

bireysel bazda yaşam biçimlerini içinde barındıran bir semboller sistemi olarak 

açıklanabilir. Dindarlık kavramının temelinde ise, Tanrı’ya inanma ve ona bağlanma yer 

alır. Bir insanın dindar olarak tanımlanması, bireysel ve toplumsal yaşamda anlam 

bulduğu bir tutumu, yaşamının her alanında ortaya çıkartmasıdır. Dinin yer aldığı 

alanlardan biri de şüphesiz ki medyadır.  

Medya organlarının kullanım amaçları; haber verme, eğitme ve eğlendirmedir. Bu üç 

işlevi etkili bir şekilde kullanan en önemli medya araçlarından biri de mizah dergileri ve 

karikatürlerdir. Karikatürlerin yegâne amacı eğlendirmek ise de, mizah ve güldürü sanatı, 

psikososyal ve politik hadiseleri eleştiriye tabi tutan etkin bir araç olarak kullanılır. Zira 

mizah, iktidara yönelik muhalefet edebilen bir direniş alanı ve ötekilerin seslerinin yer 

alabildiği bir alternatif medya olarak tanımlanır. Karikatürler ise olayların, insanların, 

duygu ve düşüncelerin, doğal olanla ters düşen yanlarını abartılı çizimlerle aktarır ve 

sosyal algının oluşmasına katkıda bulunur. Karikatürlerde dini imge ve sembollere de yer 

verilmesi, kapsamlı bir okuyucu kitlesini bir biçimde eğlendirme amacı taşısa da, yan 

anlamda dine ve dindarlığa farklı bir yorum getirmeyi, dine dair bir tutum oluşturmayı 

veya var olan bir tutumu eleştirmeyi amaçlamaktadır.  

Karikatürlerin din ve dindarlıkla ilgili abartılı çizimleri, medyanın bu kanalı kullanarak 

ilettiği eleştiri ve yorumlamaları, toplumda dine ve dindarlığa karşı oluşan yaygın algı ve 

yargıları temellendiren, dahası bu algıları yöneten önemli kaynaklardandır. Dini 



213 

 

unsurların karikatürlerdeki kullanımı olumlu ise, hem o dine mensubiyet hisseden dindar 

bireylerde hem de toplumun diğer bireyleri üzerinde, dine ve dindarlığa karşı olumlu bir 

tutum içerisine girme eğilimlerini artacaktır. Öte yandan dini unsurların olumsuz 

içeriklerle birlikte kullanılması, toplumun dine ve dindarlığa yaklaşımını olumsuz yönde 

etkileyecektir. Çalışmanın ana problemi ve çıkış noktası, medya organlarının dini algı ve 

tutumları tasvir etme biçiminin, bireylerin dini eğilimleri üzerinde oluşturduğu olumlu ve 

olumsuz etkilerdir.  

Literatür incelendiğinde, karikatürlerle ilgili sayıca fazla çalışma olduğu görülse de 

karikatürlerdeki dini sembolizmin dindarlar üzerindeki etkilerine odaklanan çalışma 

sayısı oldukça azdır. Öte yandan medyada kullanılan dini ögelerin incelendiği 

çalışmaların çoğunlukla iletişim bölümlerinde yapılması ve dini ögelerin din eğitimi 

almamış kişilerce analiz edilmesi, dinin daha çok siyasi boyutta bir fenomen olarak ele 

alınmasına sebep olmuştur. Bu çalışmanın, medya organlarının dini eğilimler üzerindeki 

psikososyal etkisini konu alması, araştırmanın özgünlüğü bakımından önemlidir. Ayrıca 

dini ögelerin sinemada, karikatürlerde veya diğer medya organlarında kullanılıyor olması 

bir gerçektir ancak bu unsurların bir araştırma alanının branş düzeyinde var olmaması, 

medyada dini ögelerin çoğunlukla yan bulgular olarak yer almasına sebep olmaktadır. 

Dini ögelerin medya ile ilişkili olması bakımından iletişim bölümlerinde mi yoksa din ile 

ilişkili olması açısından ilahiyat fakültelerinde mi araştırılması gerektiği ise ayrı bir 

tartışma konusudur. Ancak şu bir gerçektir ki, medyada kullanılan dini unsurların 

psikolojik ve toplumsal etkileri, yalnızca iletişim bilimlerinin çalışma alanı içerisine 

girmemektedir. Medya ve dindarlık, interdisipliner bazda araştırılması gereken çok yönlü 

bir olgudur. Bu araştırma, popüler medyadaki dini ögelerin ilahiyat fakültesi içerisinde 

de ele alınan bir konu olmasında öncülük edecektir.  

Böylece çalışmanın amacı, dini unsurların medya organlarında sembolize edilme 

biçiminin, mizah dergilerini takip eden dindarlar üzerindeki psikososyal etkilerini 

derinlemesine okumaktır. Araştırmanın ana sorusu şöyledir: Dini unsurların 

karikatürlerde kullanımı, dindarları psiko-sosyal açıdan nasıl etkilemektedir?  

Çalışmada, din olgusunun karikatürlerdeki tasvirinin dindarlar üzerindeki psikososyal 

etkilerini derinlemesine keşfetmek amacıyla, nitel araştırma modelinin olgu-bilim 

deseninden yararlanılacaktır. Araştırmanın veri toplama alanını, Türkiye’de yaşayan 

üniversite öğrencileri oluşturmaktadır. Amaçlı örnekleme çeşitlerinden ölçüt örnekleme 

ve kartopu örnekleme teknikleri birlikte kullanılacaktır. Buna göre, Erik Erikson’un 

psiko-sosyal gelişim teorisine dayanarak “yakınlığa karşı yalıtılmışlık” dönemine denk 

gelen 18-26 yaş arası bireylerden, karikatür ve mizah dergilerini takip eden ve kendisini 

dindar olarak tanımlayan 20 kişi çalışma grubunu oluşturacaktır. Bu kişilerle yapılacak 

olan birebir görüşmeler sonucunda veriler toplanarak analiz edilecektir.   



214 

 

Araştırmanın veri toplama aracı gözlem ve yarı-yapılandırılmış görüşme formudur. 

Görüşme formunda; kişisel bilgiler, içerisinde dini imge, unsur veya söz barındıran 

karikatürler ve bu karikatürlerin psikososyal etkilerine dair görüşme soruları yer alacaktır. 

YAYSAT’ın verdiği bilgilere göre, 2015 yılında en fazla satılan karikatür dergisi, 

Uykusuz’dur. Bu nedenle veri toplama aracına dahil edilecek karikatürler, Uykusuz 

dergisinden seçilecektir. Derginin 2022 yılı temmuz ayına kadar yayınlanmış sayıları 

incelenerek içerisinde dini imge, unsur veya söz barındıran (herhangi bir dini öge, 

konuşma balonunda herhangi bir kelime, inanç / akaide dair öğe, din görevlisi tasviri, 

cennet-cehennem tasviri, dini söylemler, dindar veya ibadet yeri tasviri vb. öğeler) 

karikatürler arşivlenerek veri toplama aracına dahil edilecektir. En az 10 farklı karikatür 

katılımcılara gösterilecek, karikatürlerde dini unsurların kullanım biçimlerinin 

katılımcıların dini tutum ve algılarına dair etkileri, önceden tasarlanmış sorular eşliğinde 

derinlemesine mülakatlarla ortaya çıkarılacaktır. Veriler toplandıktan sonra deşifre 

edilerek içerik analizine tabi tutulacak, diğer medya çalışmaları ışığında bulgular olarak 

raporlanacaktır. Ayrıca, toplamda incelenen karikatürlerin niceliksel (verilerin frekans 

dağılımına ilişkin sayısal analizi) karşılıkları da bulgular arasında yer alacaktır. Benzer 

nitelikte daha fazla karikatür bulunması halinde, bunlar da tematik ve sayısal bazda bulgu 

olarak raporlanacaktır. 

Bu çalışmanın, 18-26 yaş arasındaki dindar gençlerin dini eğilimlerini anlamlandırmaya, 

dine yönelimin veya dini soğumanın nedenlerini tespit ederek çözüm önerileri sunmaya 

katkıda bulunması ümit edilmektedir. Ayrıca medya organlarının bireylerin dini 

eğilimleri üzerindeki etkilerini araştıracak diğer çalışmalara kaynaklık etmesi ve bir 

basamak olması amaçlanmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Medya, Karikatür, Uykusuz, Dini Unsur, Dindar, Psikososyal. 

 

 

 

 

 

 



215 

 

ÇEVRİMİÇİ İLETİŞİMİN GENÇLİK EĞİTİMİNE ETKİSİ 

VE “SİBER HİJYEN” KÜLTÜRÜ  

 

 

Otabek MUHAMMADİYEV                                   

Imam Buhari Uluslararası Araştırma Merkezi 

 

 

 

ÖZET 

Makale, sanal dünyada çocuklara yönelik artan tehdit, bu konuda Özbekistan'da yapılan 

çalışmalar ve gençleri siber uzaydaki tehditlerden korumaya yönelik uzmanlar hakkında 

ayrıntılı öneriler sunuyor. 

Dünya deneyimi, son zamanlarda BDT ülkelerinde yaygın olarak yayılan "suikast 

grupları" tehdidi örneğinde görüldüğü gibi, gençlerin eğitimi ve internet için büyük önem 

taşıyan bir konudur. Verilere göre siber suçlara maruz kalmak Gerçek hayattan yirmi kat 

daha zor. Ve bu, ülkenin kalkınmasını engellemek isteyen, gençlerin bilincini 

zehirlemeye çalışan unsurların çevrimiçi ağlarında aktif eylem çalışmalarına ivme 

kazandırıyor. Kullanımlarının teknik yönlerine ek olarak, bilgi iletişim teknolojilerinin 

türleri her geçen gün değiştiğinden, bireyin teknolojisine ve güvenliğine büyük önem 

verilmelidir. Bu, çocukluktan "Siber hijyen" kültürünün oluşumu ise değerlidir. 

Siber hijyen kültürünün geliştirilmesinde, kullanıcılara bilgi teknolojisi ekipmanlarını 

kötü amaçlı yazılım ürünlerinden ve veri dokunulmazlığını sağlayan güvenlik 

yöntemlerinden korumanın teknik yeteneklerinin yanı sıra siber uzaydaki süreçler 

hakkında eleştirel düşüncenin oluşumuna katkıda bulunan bilgileri sağladığı 

anlaşılmaktadır. "Siber hijyen" terimi genellikle çeşitli alanlardaki uzmanlar tarafından 

kullanılmaktadır. Örneğin, avukat Stanislav Kuznetsov, "siber hijyen" terimini "İnternet 

ile çalışırken dijital güvenliğin temellerini takip etmek" olarak tanımladı. Bir bilgisayar 

teknolojisi uzmanı olan Chris Brook, bunu “bilgisayar ve diğer cihaz kullanıcılarının 

sistemlerinin düzenli çalışmasını ve çevrimiçi güvenliklerini iyileştirmeyi amaçlayan bir 

önlem uygulaması” olarak nitelendirdi. 



216 

 

Bilim adamı Anna Kozireva tarafından "Siber hijyen" ya verilen tanımları inceledikten 

sonra şu sonuca vardı:" kullanıcılar tarafından kişisel bilgilerin gizliliğini korumak ve 

modern Bilgi İletişim Teknolojilerini kullanmak işlenen suçlardan gizli bilgilerin 

güvenliğini sağlamak için teknik güvenlik önlemlerinin sistematik olarak uygulanması. 

Siber hijyen kültürünün gelişimi yeni bir alan olmasına rağmen, bu doğrultuda dünya 

deneyiminde çocuklara yönelik programlar uygulanmaktadır. İsrail devleti, anaokulu 

çağındaki çocuklara "siber hijyen" pratiği ve Vologda'daki Lider Ergen Merkezi'nde 12-

18 yaş arası ergenler için "Siber Hijyen" ek konusu konusunda eğitim veriyor. 

Uzmanlar, siber tehditlere karşı korunmak için kişisel bilgilerin gizliliğini sağlar; 

yabancılardan ve sitelerden gelen kaba, müstehcen, hakaret veya tehdit içeren mesajların 

engellenmesini, onların etkisine girmemek için cevapsız bırakılmasını tavsiye ederler. 

Siber hijyen kültürünün yükseltilmesine yönelik tedbirler, siber uzayda işlenen suçların 

sayısını azaltacak ve siber güvenliği sağlayacaktır. 

Siber uzay, insan faaliyetinin tüm yönlerini kapsayan bilgi ve iletişim teknolojileri 

aracılığıyla bir veri akışı yönetimi sistemidir. Genel olarak, siber uzay, zaman ve uzay 

sınırlarını aşma yeteneğini genişletmiştir. Bu da maddi güçlükleri veya fiziksel engelleri 

olan kişilerin belirli dini uygulamaları gerçekleştirmeleri için fırsatlar yaratmıştır. 

Sonuç olarak, bilim adamları ve araştırmacılar tarafından dini süreçlerin incelenmesinin 

kapsamının artmasıyla dini faktörün siber uzaydaki rolünün arttığı söylenmelidir. 

Özellikle, ilk kurulan çevrimiçi forumlar ve topluluklar, din hakkındaki görüşleri 

paylaşmak amacıyla kuruldu ve dini faktör, siber uzayın ilk dönüşümü olarak kabul 

edildi. 

1980'lerin ortalarından itibaren internette dinlerin ortaya çıkışı dini pratiğin ilk 

aşamasıydı. İnternet Tarayıcısının ücretsiz olarak tanıtılmasının 90 yılından bu yana, 

internetin dini propaganda ve doğru hedeflere yönelik propaganda alanı olarak 

kullanılmasıyla birlikte, çeşitli yıkıcı ruh hallerine sahip terörist ve aşırılık yanlısı örgütler 

tarafından geniş çapta istifa çalışmaları yoğunlaştı. Günümüzde bilgi akışı çerçevesinde 

dini bilgilerin doğru ve tarafsız bir şekilde aktarılması, devletlerin ve dinin uyumunun 

sağlanmasında öncü araçlardan biri haline gelmiştir. Tek kelimeyle, dini alanda istikrarın 

sağlanması ve güçlendirilmesi, toplum yaşamının önemli bir stratejik yönünü 

oluşturmaktadır. 

Siber uzaydaki dini süreçlerin analizi, bugün tüm dinlerin interneti misyonlarının 

uygulanması için bir alan olarak gördüklerini gösterdi. İnternet, dini propagandanın 

etkinliğini arttırmaya, dini insanlar ve dini dernekler arasındaki iletişimi daha da 

güçlendirmeye olanak tanıyan gerçek hayattaki dini faaliyete benzersiz bir tamamlayıcı 

olarak görülebilir. Gelişmiş bilgi aktarım teknolojilerinin geliştirilmesi, dini bilgi ve 

bilginin artan popülaritesi, dinin yaratıcı özünün geniş çapta tanıtımında teknolojilerin 



217 

 

uygun, düşük maliyetli ve hızlı bir şekilde kullanılması sisteminin oluşturulmasının 

stratejik öneme sahip olduğunu göstermektedir. Çeşitli yıkıcı genç gruplarının fikirlerini 

takip etmemek için, siber uzayda Özbek dilinde İslam hakkındaki manevi ve eğitim 

materyallerinin yelpazesini genişletmek ve seviyelerini kontrol etmek gerekir. 

Siber uzayda dini süreçlerdeki shiddati artışının bir sonucu olarak, belirli konulara 

odaklanan web siteleri açmaya ihtiyaç vardı. İngilizce konuşan Müslümanların 

izleyicilerine bir kararname çıkarması amaçlanıyor "Fatwa-online.com " site, 1999 

yılında Medine şehrinde kayıt olduktan sonra faaliyete başladı. Sitenin amacı, Suudi 

Arabistanlı bilim adamları tarafından Arapça olarak yayınlanan fetvaların ingilizce'ye 

çevrilmesiyle ilk kez çevrimiçi olarak ingilizce insanlara aktarmaktı. 

Medya ve Bilgi İletişim Teknolojisi, fetvanın dünya çapında yaygınlaşmasına neden 

olmuştur. Araştırmacı Yusuf Salkheyn'in görüşüne göre, bu eğilimlerin sonu "dijital 

fetih" terimidir. New Mexico Üniversitesi Felsefe Doktoru S.Dhar, Müslümanların 

küresel ağdaki soru ve cevaplarının 11 Eylül 2001 olaylarından sonra keskin bir şekilde 

arttığını belirtti. Bilim adamına göre, olayların anlatımı yeni iki temel kavramın ortaya 

çıkmasına neden oldu. Birincisi, e-Cihad - elektronik cihad) askeri eylemleri teşvik eden 

ve direnişi barışçıl bir şekilde koordine eden çevrimiçi bir faaliyettir. İkincisi, dini 

liderlerin çevrimiçi fetvalardaki çatışmalarla internet alanına nüfuz etmelerinin yanı sıra 

çeşitli olaylar üzerindeki etkileridir. 

Aslında, dijital teknikler ve teknolojilerin olanaklarını artırmak gibi, "siber geleneksel 

dinlerin dönüşümü, özellikle İslami açıdan temsil eden siber İslami çevre", "İslam 

online", "online fatwo", "dijital fatwo", "siber fatwo", "Siber Cihad", "e-Cihad" ve diğer 

formları yaygın olarak istifa vardır. Çalışmamızda, bu terimlerin "siber" sorusuyla birlikte 

atıfta bulunulan biçimlerini tam olarak seçtik. Özellikle," siber fetva "ve" Siber Cihad" 

şeklinde. Ne de olsa, bu dini süreçlerin siber uzayda uygulanmasına yönelik ana araç, 

siber uzay dünyasının "sanal" ortak bilgisayar ağları kümesi olan bilgisayar-medya 

teknolojisidir. 

Anahtar Kelimeler: Cyber uzay (mekan), Sanal dünya, Bilgi güvenliği.  

 

 

 

 

 



218 

 

MUSLIM YOUTH AND THE DREAM OF WESTERN 

UTOPIA 

 

 

Assoc. Prof. Qodratullah QORBANI 

Kharazmi University 

 

 

 

ABSTRACT 

Contemporary Muslim youth searches for all his/her dreams and desires in Western 

Utopia. While he/she was/is born of Muslim father and mother in a Muslim Country 

having Islamic identity, however searches own happiness and meaning of life in Western 

Utopia. Most majority of Muslim immigrants to western countries, including European 

and American, that most of them are of youth people, indicates their searching for their 

lost in Western Utopia. Why does contemporary Muslim youth search for his/her Utopia 

in western civilization? This question has two answers: first, the western civilization 

mostly has superiority and authority over Eastern and Muslims civilization in all aspects 

of human being’s lives. Second, Contemporary Muslim civilization has not required 

efficacy before the hegemony of western civilization. Since the West has technological, 

scientific and so on hegemony, but the East and Muslims have lagged from the West in 

terms of civilization. Although searching for the causes of Muslims’ declining have been 

referred to the history of Islamic and western civilizations, what is significant is that 

contemporary western civilization is dictating all forms of living to today's Muslim 

human beings with its special interest. This is the Western civilization which tells us what 

to do and how to think. Widespread teaching and investigating western humanities and 

social sciences at universities of Muslim nation’s shows the hegemony of the western 

thought. This is the western civilization which teaches us our lifestyle. Considering the 

vast alteration of the style of Muslims during 100 years ago until now shows the western 

style attractions regarding our dressing, eating, and social relations. This is the western 

civilization that determines technological and scientific aspects of our life. Considering 

western technological instruments like airplanes, automobiles, cellphones, televisions, 

virtual spaces and so on indicates this fact. As it is seen all these technologies and products 



219 

 

are western, and we are as their consumers or assemblers. The western civilization has 

imposed its cultural and media hegemony over us. Widespread western satellites, TV, 

Networks and virtual spaces, not only have changed our culture to the western culture, 

but have increasingly affected our social behavior and lifestyle. These are the very 

meanings of the hegemony of the western civilization that have affected all aspects of 

eastern Muslims specially youths. In the contrary, traditional civilization of Muslim youth 

has nothing to do before the western civilization. In fact traditional Islam before the 

hegemony of western civilization has not more attractions. So not only Muslims’ youths 

but also most of Muslim thinkers bring the day to the night in the dream of Western 

Utopia. Unfortunately there are some Muslim governors who obey western political 

policies that are led to political crises of Muslim nations. So our contemporary Muslim 

youth has been involved in identity, religious and spiritual crisis. While he/she searches 

for his/her happiness in Western Utopia, his/her identity were/are rooted in a Muslim 

land, and even if he/she does not declare this fact, thinks about it mentally. However, 

what should he/she do, when thinks that the future of his/her happiness is in Western 

Utopia. So contemporary Muslim youth has lost his/her cultural, religious and national 

identity and don’t what to do. 

What is the strategy for solving Muslim youth’s cultural and religious crisis? Rendering 

an efficacy answer is most difficult. Meantime some primary suggestions are introduced: 

first, it is necessary to introduce clear and hidden nature and essence of western 

civilization to Muslim youth generation. It should be shown that western civilization is 

neither completely white nor black, but is gray, that is, it is a combination of goods and 

evils, beauties and ugliness. This first step is led that Muslim youth generation has 

been consciously encountered with the facts of western civilization, and does not fall in 

love with its apparently beauties. Second, we should aware our Muslim youth that in order 

to benefit of goods and beauties of western civilization, it is not necessary to be western 

or to think like western people or to follow their style of life blindly, and to search our 

Utopia there. We should teach our youth, first to separate positive elements of western 

civilization, like technology and modern science, from its negative ones like atheism, 

moral and sexual unrestrained, and so on, and should try to attract only positive and avoid 

of negative ones. Third, we should guide Muslim youth so that he/she, instead of 

absorbing in apparently beauties of western civilization, tries to attract and transfer their 

technological and scientific achievements. Fourth, instead of involving apparent 

manifestations of western civilization, we should consider how by helping with their 

thinking and methodology, they have established such civilization. Fifth, we should show 

hidden and clear aspects of the crisis of western civilization and use some western critics 

in this matter. Sixth, it should be rethink the causes of Muslims civilization declining 

from historical, political, religious, cultural and scientific dimensions, and to explain and 

analyze for Muslim youth generation, so that they have enough knowledge about roots of 

Islamic civilization. Since correctly understanding the problem is a half of our step to 



220 

 

solving it. Finally, although our introduced steps are general and primary, but can give 

enough insight to our Muslim youth to rethink and refined his/her eastern and Islamic 

identity. 

Keywords: Muslim Youth, The Western Utopia, Islam, Muslim’s Identity, Modern 

Technology and Science. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 

 

PSİKOSOSYAL KİMLİKLERİN HAYATI 

ANLAMLANDIRMA VE MANEVİYAT ARAYIŞLARI 

ÜZERİNDEKİ ETKİLERİ 

 

 

Şeyma Nur YILMAZ 

Yakın Doğu Üniversitesi 

 

Doç. Dr. Meryem KARAAZİZ 

Yakın Doğu Üniversitesi 

 

 

 

 

ÖZET 

İnsan, var oluşu itibariyle diğer canlılarla etkileşim halinde olan sosyal ve ruhsal bir 

varlıktır. Aile üyeleri tarafından genetik olarak aktarılan çeşitli özelliklerle birlikte 

bireylerin biyolojik özellikleri, sosyal ve ruhsal ihtiyaçları, arzuları ve içinde bulundukları 

toplumun kültürü onların benlik yapılarını ortaya çıkarmaktadır. Bireylerin içinde 

bulunduğu toplum yapısı ve o toplumun sahip olduğu nitelikler, bireyin benliğini temsil 

eden kimlik yapısının şekillenmesine olanak sağlamaktadır. Erişkinliğe ulaşmadan önce 

bireyler, geçmişte var olan çok sayıdaki kimliklerini düzenleyerek ortaya farklı bir kimlik 

çıkarmaktadır. Geçmiş yaşantılarda meydana gelen kimlikler, bireylerin doğumundan 

itibaren bakım verenleri tarafından gösterilen ilgi ve bu ilgiyle birlikte gerçekleştirilen 

karşılıklı bağlantı yoluyla değişime uğrayarak biçimlenmektedir. Doğumdan sonra ilk 

ortaya çıkan kimlik, bakım verenlerin aktardığı emniyette olma hissiyle birlikte meydana 

gelmektedir. Erişkinliğe ulaşmadan önce, kimliğe yönelik sorgulamalar geçmişe oranla 

şiddetli düzeyde sıklaşmaktadır. Bu sıklık, bireylerin gelecek süreçteki kimlik yapılarına 

yönelik olarak da büyük önem taşımaktadır. Bireyler, doğum sonrası evre ve erişkinliğe 

ulaşma evresinde oluşturdukları zihinsel tasarımlarla birlikte gerçek nesne tasarımlarını 

kavramaktadırlar. Böylece, davranışların başkaları tarafından önlenmesi ve durdurulması 



222 

 

gibi çeşitli haz vermeyen eylemlerde kimlik gelişiminde etki kazanarak var olan ve var 

olacak sürecin öneminin artmasına sebep olmaktadır. Buna karşın, ortama ve koşullara 

göre değişiklik gösterebilen ruhsal ve sosyal durumlar ve içinde bulunulan toplumun 

standartları kimlik gelişiminin devam etmesine neden olmaktadır. Her ortaya çıkan yeni 

kimlik, bireyin gelişim sürecinden ve bireyi oluşturan unsurlardan iz taşıması nedeniyle 

ana ve geleceğe dair seçimler üzerinde etkiye sahiptir. Sosyal kimliğin ele aldığı din, 

cinsiyet ve ırk gibi sosyal faktörlerin seçimine etki ettiği ve ruhsal kimliğin yaşamsal 

kararların ortaya çıkmasına neden olması gerekçesiyle bireylerin sahip olduğu kimlikler 

onların düşünce yapısını anlamamıza katkı sağlamaktadır. Bu nedenle psikososyal 

kimliklerin, yaşamın anlam ve amacına yönelik fikir, manevi düşünce ve dine yönelik 

eğilimlerde kritik öneme sahip olduğu düşünülmüştür. Nitekim sosyal bilimlerin 

öncülerinden olduğu muvafakat edilen İbn Haldun'da içinde bulunulan toplum, yaşanılan 

iklim, beslenme ve maddi yeterlilikler gibi unsurların bireylerin yaşamlarında etkiye 

sahip olduğunu öne sürmüştür. Bu görüşüyle, psikoloji biliminin kaynağında yer alan 

insan eylemlerini ve bu eylemlerin ortaya çıkma neden ve güdülenmelerini bireylerin 

yaşam sürecinde yaşanan ruhsal ve sosyal durumlarla eşleştirmiştir. İbn Haldun, 

psikososyal kimliklerin düşünce ve düşünceleri eyleme dökme noktasında önemli 

olduğunu vurgulamıştır. Yaşamın anlam ve amacına yönelik fikir, dini düşünce ve 

eğilimlerin belirlenmesinin yaşamsal süreç ve gereksinimler üzerinde büyük öneme sahip 

olduğu düşünüldüğünde, bu çalışmada bireylerin psikososyal kimliklerinin hayatı 

anlamlandırma ve maneviyat arayışları üzerindeki etkilerinin incelenmesi amaçlanmıştır. 

Gerçekleştirilen bu çalışma, psikososyal kimliklerin hayatı anlamlandırma ve maneviyat 

arayışları ile olan ilişkisinin belirlenmesi açısından önemli olduğu düşüncesiyle ortaya 

konulmuştur. Türkiye'de din psikolojisinin yeni tanınan bir alan olması ve bu alanda 

gerçekleştirilen çalışmaların sınırlılık taşıması yönünden psikososyal kimliklerin yaşama 

yönelik fikri süreçler üzerindeki etkileri hakkında gerçekleştirilen çalışmaların da sınırlı 

olduğu görülmüştür. Konunun öncesinde yeterli düzeyde aydınlatılmadığı dikkate 

alınarak ruh sağlığı ve din bilimleri alanlarına yönelik yardımcı olması ve din ve 

maneviyat arayışı içerisinde olan bireyler ve ailelerine farkındalık kazandırması 

yönünden önem taşıdığı düşünülmektedir. İki bölüm olarak planlanan çalışmanın ilk 

kısmında, psikososyal kimliklerin biçimlenmesini sağlayan ruhsal ve sosyal etkenler ele 

alınmıştır. İkinci kısımda ise psikososyal kimliklerin hayatı anlamlandırma ve maneviyat 

arayışlarına ilişkin etkileri konu edilmiştir. Çalışmada, Türkiye'de yaşayan bireylerin 

psikososyal kimlikleri ve hayatı anlamlandırma ve maneviyat arayışlarına ilişkin literatür 

taranmış olmasına karşın farklı ülkelerde yaşayan bireylerle de alakalı literatür göz 

önünde bulundurulmuştur. Çalışmada yer alan problem cümlelerine yanıt aramak 

amacıyla nitel araştırma yöntemleri kullanılmıştır. Bu hedef doğrultusunda, çalışmaya bir 

etüt merkezinde üniversite sınavına hazırlanan 12 öğrenci araştırmaya gönüllülük esası 

doğrultusunda dahil edilmiştir. Özellikle psikososyal kimlikler ve etkileri hakkında daha 

detaylı bilgiye sahip olmak amacıyla, çalışma grubu basit seçkisiz örnekleme (basit-



223 

 

rastgele örnekleme) yöntemiyle belirlenmiştir. Bu çalışmadan elde edilen veriler 

sonucunda, bireylerin kimlik yapılanmalarının hayatı anlamlandırma ve maneviyat gibi 

yaşamsal ideolojilere yönelik seçimlerde etkisinin olduğuna dair kanıtlar saptanmıştır. 

Bireylerin, öznel nitelikleriyle birlikte içinde bulundukları toplum ve toplumun özellikleri 

gibi sosyal niteliklerinin de önemli etkiye sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bu 

çalışmanın, ilgili literatürün öngördüğü psikososyal süreçlerin gelişime dayalı olarak 

değiştiği bulgularıyla da tutarlı olduğu görülmektedir. Bu açıdan gelişim evrelerinde, 

döneme uygun olmayan şekilde veya öznel gereksinim ve niteliklere dikkat 

gösterilmeden gerçekleştirilen din ve maneviyat eğitimlerinin, eğitim verenler tarafından 

arzu edilenin aksine bireylerin manevi eğilimi üzerinde tersi yönde sonuçlara yol 

açabileceği düşünülmektedir. Bu sebepten ebeveynlerin özellikle araştırmacılar 

tarafından kritik olduğu görüşünün hakim olduğu ergenlik gibi gelişim evrelerinde 

gerçekleştirdikleri din ve maneviyat eğitimlerine dikkat etmeleri gerekmektedir. Gerek 

bu çalışmanın verileri gerek öncesinde gerçekleştirilen çalışmaların verileri, sağlıklı 

biçimde geçirilen gelişim evrelerinin bireylerin hayatı anlamlandırma biçimlerine katkı 

sağlayarak din ve maneviyat arayışlarına yön verdiği görüşünü desteklemektedir. Bu 

noktada, ruhsal kimlik gelişimi ekseninde ebeveyn ve ebeveynlere yönelik faktörlerin ele 

alındığı çalışmaların arttırılması önem taşımaktadır. Hayatı anlamlandırma ve maneviyat 

arayışı konusunda sosyo-kültürel farklılıkların sosyal kimlikler üzerindeki etkisi 

düşünüldüğünde, sosyo-kültürel farklılıklar konusunda çalışmanın literatüre önemli 

kazanımlar sağlayabileceği düşünülmektedir. Bu doğrultuda, sosyo-kültürel farklılıkların 

detaylı olarak incelendiği çalışmalara gereksinim duyulmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iletisim: pauilahiyatsempozyum@gmail.com
hitps://pauilahiyatsempozyum.net

= =) NI
iy DIYANET VAKFI



