
Tarih Okulu Dergisi (TOD)                                          Journal of History School (JOHS) 

Eylül 2014                                                                             September 2014 

Yıl 7, Sayı XIX, ss. 347-370.                                              Year 7, Issue XIX, pp. 347-370.  

 

DOI No: http://dx.doi.org/10.14225/Joh560 

 

 

 

ARKEOLOJİK VE YAZILI KAYNAKLAR IŞIĞINDA ESKİ 

MEZOPOTAMYA’DA AKREP SEMBOLÜ 

 

 

H. Hande DUYMUŞ FLORIOTI

 

 

 

Özet 

Genel olarak bakıldığında, bir topluma ait değer ve sembollerin, aynı zamanda 

ait oldukları kültürlerin görsel ifadeleri olduğu anlaşılır. Bu görsel ifadeler, söz konusu 

kültürün kimliği ve o kültürü yaratan toplumların inançları ve sosyal davranışları 

hakkında bizlere ipuçları sunarlar.  Bu bağlamda, tarih boyunca yaşamış ve yaşamakta 

olan hemen hemen her toplumun, çeşitli bitki, hayvan, nesne veya işaretlere belirli 

manalar yükleyerek onlara simgesel değerler kazandırmış olduklarını görmekteyiz. 

Şüphesiz bu durum, Eskiçağ toplumları için de geçerlidir. Özellikle, Eski Mezopotamya 

kültürlerinde zengin bir hayvan sembolizminin var olduğunu söylemek yanlış 

olmayacaktır. Söz konusu hayvanlar arasında, dikkat çekenlerden birisi de, hiç şüphesiz 

akreptir. Bu çalışmada, Eski Mezopotamya toplumlarına ait yazılı ve arkeolojik 

kaynaklardan yola çıkılarak, söz konusu kaynaklarda yer alan akrep sembolünün, ne 

anlam taşıdığı ve hangi amaçla kullanıldığı sorusuna cevap aranmıştır.  

Anahtar Kelimeler: Eski Mezopotamya, Akrep Sembolü, Tanrıça İšhara, Asur 

Kraliçesi, Akrep-Adam.  

 

Scorpion Symbol According to the Archaeological and Written Sources in 

the Ancient Mesopotamia 

 

Abstract 

In general, it is understood that the values and symbols belonging to the 

community are also the visual representation of the culture in that community. These 

visual expressions provide information regarding the society’s beliefs, social behaviours 

and identity. In this context, it shows that almost every society in the history as well as 

societies nowadays has given a specific meaning to some plants, animals, objects or 

                                                
 Yrd. Doç.Dr., Paü-Fef-Tarih Böl.Denizli 



H.Hande Duymuş Florioti 

[348] 

signs and given them symbolic values. No doubt that this was also relevant for the 

Ancient civilizations. We can say that there was a rich animal symbolism in the Ancient 

Mesopotamian cultures. The scorpion is one of the interesting animals from the Ancient 

Mesopotamia. This study focuses on the meaning and the purpose of using the scorpion 

as symbol in the Ancient Mesopotamia according to the archaeological evidence and the 

written sources.  

Keywords: Ancient Mesopotamia, Symbol of the Scorpion, Goddess Ishara, 

The Assyrian Queen, Scorpion-Man. 

 

Giriş
1
 

Eski Mezopotamya’da akrep, Akadca “aqrabu”
2
 (= zuqiqīpum/ 

zuqaqīpum)
3
, Sumerce GĺR.TAB

4
 terimleri ile ifade edilmiştir. Mezopotamya 

faunasına dair bilgi edindiğimiz yegane kaynaklar, çeşitli kehanet metinleri ile 

Babil HAR.RA ḫubullu serisidir
5
.  

Kehanet içerikli metinlerden, Eski Mezopotamya toplumlarında çeşitli 

hayvanların davranışlarına bakılarak kehanette bulunulduğunu anlıyoruz
6
. 

Akrep de bu hayvanlardan birisidir: “Eğer bir akrep, bir adamın evinde bir 

yılanı öldürürse….” gibi
7
.  

Babil HAR.RA hubullu serisinin 13. ve 14.tabletlerinde ise, suda, 

karada ve havada yaşayan hayvanlar sıralanıp sınıflandırılmıştır. Akrep, 

                                                
1 Bu çalışma TÜBİTAK-BİDEB-2219 Yurtdışı Doktora Sonrası Araştırma Burs Programı 

tarafından desteklenmiştir. Bana Oxford Üniversitesi’nde araştırma yapma imkȃnı tanıyan 
TÜBİTAK’a minnettȃr olduğumu bir kez daha belirtmek isterim.  

2 J.Black-A.George-N.Postgate (Eds), A Concise Dictionary of Akkadian(=CDA), 2nd Corrected 

Printing, Harrossowitz Verlag, Wiesbaden 2000, s.21; Constance E. Gane, Composite Beings 
in Neo-Babylonian Art, PhD Dissertation (Advisor: David Stronach), Near Eastern Studies, 
University of California, Berkeley 2012, s.187. 

3 I.J.Gelb, Glossary of Old Akkadian, The University of Chicaqo Press, Chicaqo 1957, s.309; 
Rosel Pientka, “Aus Der Wüste Ins Schlafzimmer-Der Skorpion”, Amurru 3, Compte rendu de 
la XLVIe Recontre Assyriologique Internationale (Paris, 10-13 Juillet 2000), Textes réunis par: 
Christophe Nicolle, Paris 2004, s. 391; Chikako E.Watanebe, Animal Symbolism in 
Mesopotamia, A Contextual Approach, WOO, Band 1, Institut für Orientalistik, Universität 

Wien, Wien 2002, s.39. 
4 CDA: 450; Watanebe 2002: 39. 
5 E.Douglas Van Buren, The Fauna of Ancient Mesopotamia as Represented in Art, Analecta 

Orientalia, Commentationes Scientificae De Rebus Orientis Antiqui-18, Roma 1939, s.110; 
Pientka 2004: 393-395. 

6 Eski Mezopotamya’da kehanet ile ilgili genel bilgi için bkz. H. Hande Duymuş Florioti, “Eski 
Mezopotamya’da Kehanet Olgusuna Genel Bir Bakış”, Tarih Okulu Dergisi, Yıl 6, S. XV, 
İzmir 2013, s. 23-42. 

7 Van Buren 1939: 365. 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[349] 

14.tablette yılan gibi zehirli ve tehlikeli hayvanlar arasında zikredilmektedir
8
. 

Yine Babil döneminde çeşitli büyü ve tıp içerikli metinlerde akreplerden 

bahsedilmektedir
9
. Ancak söz konusu metinler, akrebe dair detaylı bilgi 

vermekten uzaktırlar. 

Eski Mezopotamya sanatında akrep, M.Ö.IV.Binyıl’dan itibaren 

görülmekte olup, ilk örneklerine Samarra ve El-Ubeyd çanak çömleği üzerinde 

rastlanılmaktadır
10

. Bu ilk dönemlerde görülen akrep figürünün, dinȋ bir sembol 

olarak önem arz ettiği düşünülse de
11

, Kasit dönemine gelinceye kadar, yani 

akrep figürü, Tanrıça İšhara ile birlikte görülünceye kadar dinȋ bir sembol 

olmaktan uzaktır
12

.  

Sumerliler zamanında, özellikle Mesilim Çağı, Erken Hanedanlık (Ek 1) 

ve III.Ur dönemi  (Ek 2) ile Akad dönemi (Ek 3) silindir mühürleri üzerinde 

akrep figürleri bulunmaktadır. Akad kralı Rimuš’a adanmış üzeri yazılı taş vazo 

üzerinde de akrep figürü yer almaktadır (Ek 4)
13

. Akrep, aynı zamanda Pers 

Körfezi civarından ele geçen mühürler ve seramikler üzerinde de görülmekte, 

Eski İran kültürlerinde de geniş yer bulmaktadır
14

. 

Yukarıdaki ifadelerden anlaşılacağı üzere akrepler, Eski Doğu 

toplumlarında görülen önemli imgelerden birisidir. Eskiçağ Akdeniz 

kültürlerinde de akrep önemli bir sembol olarak karşımıza çıkar. Örneğin, Eski 

Mısır’daTanrıça Selket/Serqet’in sembolü akreptir
15

. Bu tanrıçanın vücudu 

koruduğuna ve ölümden sonra da öteki dünyaya yapılan yolculukta ona eşlik 

ettiğine inanılmaktadır. Serqet, firavun (Ek 5) ve kraliçe (Ek 6) mezarlarında bu 

amaca hizmet etmek üzere başında akrebi ile birlikte betimlenmiştir. Gerçekten 

Eski Mısır’da akrep, daha çok mezar ve heykeller üzerinde görülmektedir. Aynı 

zamanda Eber papirüsü ve Ölüler Kitabı başta olmak üzere, çeşitli mitolojik, 

                                                
8 Benjamin Foster, “Animals in Mesopotamian Literature”, A History of the Animal World in the 

Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, Brill, Leiden-Boston-Köln 2002, s.272 vd. 
9 Pientka 2004: 389. 
10 Sara Pizzimenti, “Symbols as Expression of Cultural Identity and Connectivity. The Case of 

Mitannian, Cassite and Middle-Assyrian Symbolic Heritages in Late Bronze Mesopotamia”, 

SOMA 2012 (Proceedings of the 16th Symposium on Mediterranean Archaeology, Florence, 
Italy 1-3 March 2012), Vol.I, Edited by L. Bombardieri, A.D’Agostino etc., BAR International 
Series 2581 (I), Oxford 2013, s.49-50. 

11 Van Buren 1939: 110. 
12 Hope B. Werness, The Continuum Encyclopedia of Animal Symbolism in Art, The Continuum 

International Publishing Group, New York 2006, s. 360. 
13 Van Buren 1939: 111. 
14 Werness 2006: 360. 
15 Werness 2006: 360. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[350] 

dinȋ, ritüel, astrolojik, tıp ve büyü ile ilgili yazıt ve papirüslerde akreplerden 

bahsedilmektedir. Aynı zamanda yüzük gibi bazı kişisel objeler üzerinde de 

akrep figürleri bulunmaktadır
16

. 

Eski Mezopotamya toplumlarına ait arkeolojik veriler üzerinde çok 

erken devirlerden itibaren akrep figürlerine rastlandığını belirtmiştik. Bu 

çalışmada, söz konusu kaynaklardan yola çıkılarak Eski Mezopotamya 

toplumlarında “akrep” ile ilgili ne tür bir birikimden söz edilebilir? Akrep, 

simgesel olarak nasıl bir anlam taşır? Bu anlam, arkeolojik kaynaklara nasıl 

yansımıştır? gibi soruların cevabı aranacaktır. 

 

1. Tanrıça İšhara ve Akrep Sembolü  

Akrep söz konusu olduğunda, Eski Mezopotamya’da tanrılardan ziyade 

tanrıçalar ön plana çıkmaktadır ki, bunlardan özellikle üç tanesi önem arz 

etmektedir: Ningišzida, İštar ve İšhara. Bunlardan Ningišzida ve İštar da akreple 

ilişkili görülse de, Asur-Babil panteonunda Tanrıça İšhara’nın adı diğerlerine 

nazaran ön plana çıkmaktadır
17

. Kuzey Suriyeli Tanrıça İšhara, ilk olarak Ebla 

arşivlerinde Aşk ve Üreme Tanrıçası olarak karşımıza çıkar. Onun özellikleri 

Sȃmiler’de Tanrıça İštar’a atfedilmiştir
18

.  

Tanrıça İšhara, Eski Mezopotamya ve Kuzey Suriye’de, evlilik, aşk, 

üreme ve doğumla ilgili bir tanrıça olarak algılanmıştır
19

. Hatta, söz konusu 

tanrıçanın Mezopotamya’dan Hurriler aracılığıyla Anadolu’daki Hititler’e de 

geçtiği ve Kizzuwatna’da da önemli tapınım gördüğü anlaşılmaktadır
20

. 

Gerçekten, Tanrıça İšhara, M.Ö.II.Binyıl’da Akdeniz kültürlerinde tapınım 

                                                
16 Hisham K.El-Hennawy, “Scorpions in Ancient Egypt”, Euscorpius, Occasional Publications in 

Scorpiology, No.119, (Ed.) V.Fet, Marshall University, Huntington 2011, s.1-6. 
17 Balaji Munkdur, The Cult of the Serpent, An Interdisciplinary Survey of Its Manifestations and 

Origins, State University of New York Press, Albany/New York 1983, s.94. 
18 Pizzimenti 2013: 50 dipnot 7-8. Astrolojik metinlerde İšhara, akrep burcu ile; İštar ise Venüs ile 

özdeşleştirilmiştir. Bkz. J.J.M.Roberts, “Die Göttin İšhara: Ein Beitrag zug altorientalischen 
Religionsgeschicte” (by Doris Prechel), Review, Journal of the American Oriental Society, 
Vol.119, No.4 (Oct-Dec.1999), s. 694. Çalışmanın orijinalı için bkz. Doris Prechel, “Die 

Göttin İšhara: Ein Beitrag zug altorientalischen Religionsgeschicte”, Abhardlungen zur 
Literatur Alt-Syrien-Palastinas und Mesopotamiens, Vol.11, Münster: Ugarit-Verlag 1996. 

19 Joann Scurlock, “Animals in Ancient Mesopotamian Religion”, A History of the Animal World 
in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, Brill, Leiden-Boston-Köln 2002, s.368; 
Marten Stol-F.A.M.Wiggermann, Birth in Babylonia and The Bible Its Mediterranean Setting, 
Cuneiform Monographs, Styx Publications, Groningen 2000, s.118; Karel Van Der Toorn, 
Family Religion in Babylonia, Syria&Israel, Copyright by E.J.Brill, Leiden 1996, s.173. 

20 Detay için bkz. Leyla Murat, “Goddess İšhara”, A.Ü. Tarih Araştırmaları Dergisi, C.28, S.45, 

Ankara 2009, s.159-189. 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[351] 

görmüş üç büyük tanrıçadan birisidir
21

. Bu dönemde, Mezopotamya’da Kasit ve 

Mitanni etkisinin yoğun olduğu ve akrep sembolünün Suriye kökenli Tanrıça 

İšhara’nın sembolü olarak kabul edildiği anlaşılmaktadır
22

.  

M.Ö.I.Binyıl’a gelindiğinde de durum değişmez, özellikle Asur’da 

akrep, daha çok dişilik/doğurganlık ve üreme ile ilgili bir sembol olarak 

karşımıza çıkar
23

. Dolayısıyla, Mezopotamya sanatında Sumerliler döneminden 

itibaren kullanılan akrep figürünün, üreme ve doğurganlıkla ilişkili Tanrıça 

İšhara ile bağlantılı olarak dinȋ bir sembol olarak kullanıldığına şüphe yoktur
24

. 

Tanrıça İšhara, aynı zamanda ürün/tahıl ve bereket tanrıçası olarak kabul 

görmüştür
25

. Buradan, toprağın ürün verişi ile kadının çocuk doğurma yetisi 

arasında ilişki kurulduğunu ve söz konusu tanrıçanın bu nedenle bereket ya da 

üreme tanrıçası olarak kabul edildiğini söylemek yanlış olmayacaktır.  

Akrebin zehirli ve tehlikeli özelliklerinden ziyade, üreme ve 

doğurganlıkla ilişkilendirilmiş olması, gerçekten dikkat çekici bir durumdur
26

. 

Akrebin dinȋ bir sembol olması durumu, kendini, özellikle Geç Kasit Dönemi 

sınır taşları (kudurru) üzerinde göstermektedir
27

. Gerçekten, akrep, yılan, 

kaplumbağa gibi, özellikle toprakta hareket eden hayvanlar sınır taşları üzerinde 

betimlenmişlerdir
28

. Susa’dan ele geçen bir sınır taşı üzerinde de akrep sembolü, 

Tanrıça İš-ḫa-ra (
d
İš-ḫa-ra ) yazısı ile birlikte yer almaktadır

29
. 

                                                
21 Diğer iki tanrıça Anat ve Astarte’dir. Detay için bkz. Johanna H. Stuckey, “The Great 

Goddesses of the Levant”, JSSEA 30, 2003, s.127-157.  
22 Pizzimenti 2013: 50 dipnot 7-8.  
23 Tallay Ornan, The Triumph of the Symbol, Pictorial Represantation of Deities in Mesopotamia 

and the Biblical Image Ban, Academic Press Fribourg, Fribourg-Göttingen 2005, s.159. 
24 S.L. Macgregor, Beyond Hearth and Home, Women in the Public Sphere in the Neo-Assyrian 

Society, State Archives of Assyria Studies, Vol.XXI, Helsinki 2012, s.77; Watanebe 2002: 
160; Gane 2012: 187. Burada şunu da hemen belirtmeliyiz ki, Tanrıça İšhara’nın iki sembolü 
olduğu, Eski Babil döneminde daha çok yılanla ilişkili gözüken söz konusu tanrıçanın, Orta 
Babil döneminden itibaren akreple birlikte betimlenmeye başlandığı anlaşılmaktadır. Bkz. 
Roberts 1999: 694. 

25 Jeremy Black-Anthony Green, Gods, Demons and Symbols of Ancient Mesopotamia, An 
Illustrated Dictionary, Illustrations by Tessa Rickards, British Museum Press, London 1992, 
s.110. 

26 Ornan 2005: 159; Van Buren 1937-39: 1. 
27 Black-Green 1992: 160. 
28 Breniquet 2002: 151. 
29 Van Buren 1937-39: 1. Çalışmamızın sonunda yer alan Ekler bölümünde Susa’dan ele geçen 

kudurru örnekleri yer almaktadır. Söz konusu görseller (Ek 15 ve Ek 16), Ornan 2005: 231 ve 

236’dan alınmıştır. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[352] 

Tanrıça İšhara’nın adı, yazılı kaynaklarda 
d
İš-ḫa-ra, Aš-ḫa-ra veya Eš-

ḫa-ra olarak geçmekte
30

 ve söz konusu tanrıça farklı sıfatlarla anılmaktadır: 

“Yedi Tanrının Annesi”, “Merhametli Anne” gibi. Örneğin, Hititler’de İšhara, 

aynı zamanda, antlaşmaların kutsallığını koruyan tanrıçadır
31

. Ugarit 

metinlerinde ‘Ušḫry olarak adlandırılmış olan söz konusu tanrıça, aynı zamanda 

savaş tanrıçasıdır ve özellikle Alalah’ta önemli tapınım görmüştür
32

.  Bununla 

birlikte, genel olarak bakıldığında, Tanrıça İšhara’nın, koruyucu, merhametli, 

doğurgan özellikleri ile ön plana çıktığını ve “anne” gibi algılanmış olduğunu 

söyleyebiliriz. Burada akıllara şu soru gelmektedir: Tanrıça İšhara’ya atfedilen 

üreme ve doğurganlık özellikleri akrep ile nasıl ilişkilendirilmiştir de akrep söz 

konusu tanrıçanın sembolü olarak kabul edilmiştir? Bu soruyu cevaplayabilmek 

için en mantıklı yol, şüphesiz akrebin biyolojik özelliklerini incelemekten 

geçmektedir.  

Akrepler, 7 ile 12 ay arasında devam eden bir gestasyon (hamilelik) 

süresi sonucunda 34 ile 110 arasında yavru doğurabilmektedirler. Bu özellikler 

türden türe değişmekle birlikle, yapılan araştırmalar genel olarak bu sayıyı 

vermektedir. Doğan yavrular, annelerinin ön bacaklarından sırtına tırmanmakta 

ve gelişimlerini tamamlayana kadar burada yaşamaktadırlar
33

. Bu bilgiler 

oldukça dikkat çekicidir. Akrebin üreme/ doğurganlık sembolü olmasında 

şüphesiz bir defada 34-110 adet yavrulayabilmesi en önemli etken olmalıdır. 

Yine anne akreplerin, yavrularını, gelişimlerini tamamlayıncaya kadar 

sırtlarında taşımaları, günümüzde Türkiye’nin bazı yöreleri dȃhil, birçok 

Ortadoğu ülkesinde kadınların, bebekleri büyüyüp yürümeyi öğreninceye kadar 

onları sırtlarında taşımaları ile benzer görülebilir. Tüm bu unsurlar akrebin 

neden dişilik, üretkenlik, doğurganlık ve koruma ile ilişkilendirildiğini 

anlamamıza yardımcı ipuçlarıdır. Ancak, ne yazık ki, kesin ve net veriler 

sunmamıza yeterli değildir.   

                                                
30 İsmin šḥr yani “siyah olmak” köküyle ilişkili olabileceği düşünülmektedir. Bkz. Karel Van Der 

Toorn-B.Becking-Pieter W. Van der Horst (Eds.), Dictionary of Deities and Demons in the 
Bible, Second Edition, Brill, Leiden 1999, s.450. 

31 Van Buren 1937-39: 3. 
32 Edward Lipinski, “The Syro-Palestinian Iconography of Woman and Goddess”, (Review), 

Israel Exploration Journal, Vol.36, No.112 (1986), s. 90. 
33 Wilson R.Lourenço, “Reproduction in Scorpions, with Special Reference to Parthenogenesis”, 

European Arachnology 2000, Aarhus University Press, Aarhus 2002, s. 76. ; Özcan Özkan-
K.Zafer Karaer, “Akreplerin Biyolojisi”, Türk Hijyen ve Deneysel Biyoloji Dergisi, 64 (1), 

Ankara 2007, s.51. 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[353] 

Hemen belirtmeliyiz ki, Eski Mezopotamya’da çok erken dönemlerden 

itibaren, sanat değeri taşıyan arkeolojik veriler üzerinde rastlanan hayvan 

figürlerinin estetik bir amaca hizmet etmediği, her birinin mistik, dinȋ birer 

anlam taşıdığı genel kabul gören bir düşüncedir
34

. Eski Mezopotamya 

toplumları söz konusu olduğunda, dinȋ inançların hayatın her alanında etkili 

olduğunu söyleyebiliriz. Dolayısıyla bazı hayvanların birtakım tanrı/tanrıça ile 

özdeşleştirilerek bu hayvanlara dinȋ anlamlar yüklenmesi bu durumun doğal bir 

sonucudur. Öte yandan, Arkaik dönemlerden itibaren insanoğlu, etrafındaki her 

şeyi anlamlandırma ve onları hiyerarşik bir düzende algılama çabası içerisine 

girmiştir. Örneğin, inandıkları Tanrı ve Tanrıçaları belirli bir sıraya koyarak, 

“Baş Tanrı”, “Ana Tanrıça” gibi kavramları gündeme getirmişler, diğer 

tanrı/tanrıçaların hiyerarşik ve kozmik düzendeki yerini buna göre 

belirlemişlerdir. Dolayısıyla, bir Tanrı/ Tanrıça ile ilişkilendirilmiş olan 

hayvanların kozmik hiyerarşideki yeri de, doğal olarak ilişkilendirildikleri 

tanrı/tanrıçanın konumuna göre belirlenmiştir
35

. 

 

                                                
34 Van Buren 1939: 1. 
35 Catherine Breniquet, “Animals in Mesopotamian Art”,  A History of the Animal World in the 

Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, Brill, Leiden-Boston-Köln 2002, s.157. 
Akrep, kozmik hiyerarşideki yerini Tanrıça İšhara’ya göre almakta ve Cemdet Nasr 
döneminden itibaren, astrolojik bir değer olarak akrep burcunu temsil etmektedir. 
Bkz.E.Douglas Van Buren, “The Scorpion in Mesopotamian Art and Religion”, Archiv für 
Orientforschung 12, Berlin 1937-1939, s.7; Başka bir deyişle, Tanrıça İšhara’nın sembolü olan 
akrep, Zodyak’ta akrep burcu olarak temsil edilmektedir. Bkz. L.W.King, Babylonian 
Boundary Stones and Memorial Tablets in the Britisih Museum, Oxford University Press, 

London 1992, s.XV. Akrebin bir yıldız değeri olarak kabul edilmesi, Mezopotamya 
astronomik kültüründe M.Ö.III.Binyıllar’dan itibaren görülmekle birlikte, akrep burcunun 
üreme ve doğurganlıkla ilişkilendirilmesi, Suriye’den Mitanniler vasıtasıyla alınmıştır.  Bkz. 
Pizzimenti 2013: 50 dipnot 7-8. Yeni Asur dönemi metinleri içerisinde Asur kralına gönderilen 
rapor nitelikli metinler arasında akrep burcu ile ilgili çeşitli astrolojik kehanetlere de 
rastlanılmaktadır. Örneğin, SAA 08, no.53’e göre, Nabû-ahhe-eriba, Mars akrep burcuna 
yaklaştığı için, kralı orduyu bir an evvel toparlayıp, bulunduğu yerden ayrılması yönünde 
uyarmaktadır. Yine, SAA 08, no.387’ye göre, Raš-ili isimli yönetici, Mars akrep kuşağını terk 

edene kadar dikkatli olması yönünde kralı ikaz etmektedir. Diğer metin örnekleri için bkz. 
SAA 08, no. 002, 051, 052, 055, 066, 085, 098, 113, 147, 185, 218, 219, 220, 307, 370, 387, 
502. Metinlerle ilgili değerlendirmeler için ayrıca bkz. Ulla Koch-Westenholz, Mesopotamian 
Astrology, An Introduction to Babylonian and Assyrian Celestical Divination, The Carsten 
Niebuhr Institute of Near Eastern Studies Museum Tusculanum Press, Copenhagen 1995, s. 
128 vd. Hemen belirtmeliyiz ki, çalışmamızda akrep burcu ile ilgili astrolojik değerlendirmeler 
yapılmayacak; burçların insan davranışları veya hayatı üzerinde etkisi var mıdır yok mudur 
gibi spekülatif konulara girilmeyecektir. Burada amaç, söz konusu sembolün Eskiçağ’daki 

kökenlerine ışık tutmaktır. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[354] 

2. Asur Kraliçesi ve Akrep Sembolü
36

 

Arkeolojik kaynaklar, Eski Mezopotamya’da akrebin kraliçelik sembolü 

olduğuna dair genel kabul gören kanıtlar sunmaktadır.  “Tārit zuqaqīpi” yani 

“akrebi taşıyan, koruyan, toplayan” şeklinde nitelendirilip adlandırılan dişi 

akrebin, bu şekilde adlandırılmasında, şüphesiz yavrularını sırtında taşıması 

etkili olmuş olmalıdır. “Tāritu” kelimesi “tarû” fiilinden türetilmiş olup, bu 

terim aynı zamanda “bakıcı, dadı” gibi manalara da gelmektedir
37

. Tüm bu 

bilgiler harmanlandığı zaman, özellikle erkek çocuk doğurmakla yükümlü 

kraliçelerin, doğan çocuklarını koruyup gözetmeleri, belki de bebeklerini 

sırtında taşımaları -ki bu hususta şimdilik elimizde hiçbir kanıt mevcut değil- ile 

akrebin bu doğal yetenekleri arasında bağlantı kurulmuş olmalıdır. 

Asur kraliçelerine ait arkeolojik verilerde akrep imgesinin bulunması, 

araştırmacıların dikkatinden kaçmamış ve akrep ile kraliçelik arasında özellikle 

doğurganlıkla bağlantılı olmak üzere ilişki kurulmaya çalışılmıştır. Akrebin 

aslında tanrıçalara ait bir sembol olduğu, kraliçenin ise tanrıçayı temsil etmesi 

hasebiyle, tanrıçanın sembolünü olan akrep imgesini kullanmış olabileceği fikri 

akla yatkın gelmektedir. Şöyle ki, Asur inancına göre, Asur kraliçeleri, ideolojik 

olarak cennetin (gökyüzünün ?) kraliçesi olarak kabul edilen Tanrıça 

Mulissu/İštar’ın bir anlamda gölgesi olarak kabul edilmişlerdir. Asur inancında 

söz konusu tanrıça, kralın kutsal annesi olarak kabul görmüş olup, o aynı 

zamanda kral hatta tüm insanlık için, cennette (gökte?) kurulan ilahȋ konseyde 

güzel dilek ve isteklerde bulunan kutsal ruh olarak algılanmıştır.  İşte Asur 

kraliçesi, bu tanrıça ile özdeşleştirilmiştir. Aynı zamanda o, fizikȋ olarak 

gelecekte krallığın başına geçecek olan kralın annesi olarak, kralın yatağını 

paylaşması ile, evlilik tanrıçası İšhara ile özdeşleştirilmiş, bu tanrıçanın 

özelliklerini şahsında toplamıştır. Bu nedenle de, kraliçelere ait tüm belgeler, 

söz konusu tanrıçanın sembolü olan akrep figürü ile mühürlenmiştir
38

. 

                                                
36 Asur İmparatorluk Dönemi kraliçelerine dair Oxford’da yapmış olduğumuz çalışma, İngilizce 

olarak Oxford Üniversitesi, Educational Pages of the Cuneiform Digital Library Initiative’de 

online olarak yayınlanmıştır. Bkz. H.Hande Duymuş Florioti, “Queens of Assyria”, University 
of Oxford-Cuneiform Digital Library İnitiative, http://cdli.ox.ac.uk/wiki/doku.php?id=queens 
_of_assyria, Erişim 17.10.2014, Oxford 2014. 

37 K. Radner, “The Seal of Tašmētum-šarrat, Sennacherib’s Queen and Its Impressions”, In 
G.B.Lanfranchi at al (ed.), Leggo! Studies Presented to Frederick Mario Fales, Leipziger 
Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012, s.691, 692. 

38 S.Parpola, “The Neo-Assyrian Royal Harem”, In G.B.Lanfranchi at al (ed.), Leggo! Studies 
Presented to Frederick Mario Fales, Leipziger Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012, 

s.619. 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[355] 

Asur başkenti Ninova’dan ele geçen en az 65 mühür baskısı üzerinde 

akrep figürü yer almaktadır
39

. Ek olarak, Nimrut’ta kraliçelere ait mezarlarda da 

12 damga, 2 silindir mühür ele geçmiştir
40

. Söz konusu mezarlar, Nimrut’ta 

kuzeybatı saray bölümünde bulunmuş olup, mezarlardan ele geçen kraliçelere 

ait eşyalar üzerinde akrep figürlerine rastlanması, kraliçe-akrep ilişkisine dair 

yeni kanıtlar olarak karşımızda durmaktadır. Örneğin ikinci mezar odasında ele 

geçen ve Asur kralı II.Sargon’un eşi Ataliya’ya ait altın bir kase ve ayna 

üzerinde akrep sembolü yer almaktadır. Yine altın bir bilezik üzerinde de akrep 

net olarak görünmektedir. Üçüncü mezar odasından ise, kendisini kraliçe olarak 

tanımlayan ve IV.Salmanassar’ın eşi olabileceği düşünülen Hama’ya ait mühür 

baskısı üzerinde(EK 7
41

), kraliçe, Tanrıça Gula’ya dua eder vaziyette, yanında 

Gula’nın sembolü olan köpek
42

 ve hemen arkalarında ise bir akrep figürü ile 

birlikte resmedilmişlerdir
43

.  

Nimrut mezarlarından Hama’nın mührüne benzer bir mühür daha ele 

geçmiştir. Söz konusu mührün, M.Ö. 719-716 yılları arasında yani II.Sargon 

döneminde kullanıldığı tespit edildiğinden, Asur kralı Sargon’un eşi kraliçe 

Ataliya’ya ait olduğu kabul edilmektedir. Bununla birlikte, Nimrut 

mezarlarından kraliyete ait çeşitli ağırlıklar da ele geçmiştir. Bunlar arasında 

sadece kraliçe Ataliya’ya ait olanlar üzerinde akrep figürlerinin görülmesi, 

akrebin II.Sargon’un astrolojik sembolü olabileceği yönünde yeni bir fikrin 

ortaya atılmasına da vesile olmuştur
44

.  

Nimrut II. Mezar odasından ele geçen bronz ördek başlı ağırlık 

gerçekten dikkat çekicidir. Bu ağırlık, üzerinde Asurca ve Aramice yani 

bilingual (çift dilli) yazılmış olması bakımından alanında ilk örnektir ve 

benzerleri arasında bu yönüyle öne çıkmaktadır. Üzerindeki yazılardan “1 

minanın 6’da 1’i” değerinde olduğu anlaşılmaktadır. Ağırlık üzerinde yer alan 

                                                
39 Macgregor 2012: 74. 
40 Lamia al-Gailani Werr, “Nimrud Seals”, New Light on Nimrud Proceedings of the Nimrud 

Conference 11 th- 13 th March 2002, (Eds.) J.E.Curtis-H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr, 

British Museum, London 2008, s.155. 
41 Al-Gailani Werr 2008: 156. 
42 Eski Mezopotamya kültürlerinde şifa verici özellikleri ile ön plana çıkan köpek ile ilgili olarak 

bkz. H.Hande Duymuş Florioti, “Eski Kültürlerde Köpeğin Algılanışı: Eski Mezopotamya 
Örneği”, A.Ü. Tarih Araştırmaları Dergisi, C.33, S.55, Ankara 2014, s.45-70. 

43 Radner 2012: 691. 
44 Farouk N.H. Al-Rawi, “Inscriptions from the Tombs of the Queens of Assyria”, New Light on 

Nimrud Proceedings of the Nimrud Conference 11 th- 13 th March 2002, (Eds.) J.E.Curtis-

H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr, British Museum, London 2008, s.130. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[356] 

akrep figürü, ağırlığın Kraliçe Ataliya’ya ait olabileceğini düşündürmektedir 

(Ek 8)
45

. Ancak elimizde, bir başka Asur kraliçesine ait olan bir mühür baskısı 

daha bulunmaktadır. Bu mühür üzerinde de akrep figürünün olması, ortaya 

atılan bu yeni fikri zayıflatmaktadır. Gerçekten, Asur kralı Sanherip’in ikinci eşi 

olan Kraliçe Tašmetum-Šarrat’a ait mühür baskısı üzerinde de akrep figürü yer 

almaktadır (Ek 9) 
46

. Yine Kral Sanherip dönemine tarihlenen başka bir kil 

mühür üzerinde kraliyet çiftinin yanında akrep sembolü bulunmaktadır (Ek 

10)
47

. 

 

3. Tılsımlar Üzerinde Akrep Sembolü 

Eski Mezopotamya toplumlarına ait çeşitli tılsımlar (muskalar?) 

üzerinde koruyucu bir sembol olarak akrep figürünün yer aldığı görülmektedir. 

Örneğin Lamaštu’ya karşı kullanıldığı anlaşılan tılsımlar bu duruma en güzel 

örnektir
48

. Lamaštu, özellikle hamile kadınlara, henüz doğmamış veya yeni 

doğmuş bebeklere zarar verdiğine inanılan kötü tanrıça, kötü ruh veya şeytan 

olarak tanımlanabilir. Buna karşın söz konusu kötü ruh veya şeytana karşı 

mücadele eden iyi bir ruh da vardır ki, Pazuzu olarak adlandırılmıştır
49

.  Akrep 

kuyruklu olarak gördüğümüz Pazuzu heykelleri veya tılsımları (Ek 11
50

), 

boyunda taşımak veya yatak odasında bulundurulmak suretiyle Lamaštu’nun 

olası tehlikelerine karşı tedbir amaçlı kullanılmışlardır
51

. Yeni Asur döneminde 

ise, kötülüğü önlediğine inanılan bu tarz figürler, ev ve tapınak zeminlerinin 

altına gömülmek suretiyle
52

 şeytan ve hastalıkların uzaklaştırıldığına 

inanılmıştır
53

. 

                                                
45 Al-Rawi 2008: 126-130. 
46 Radner 2012: 687, 690 ve 693; Ornan 2005: 159. 
47 Ornan 2005: 262. 
48 Van Buren 1939: 112. 
49 Judit Blair, “From Demons to Germs”, Studia Universitatis Babeş-Bolyai, Theologia Catholica 

Latina, L, 2, 2005, s.117 vd. Asur kralı Asurbanipal’in Ninova’daki kütüphanesinde, büyük 
ölçüde Akadca yazılmış olan ve Lamaštu’ya karşı hazırlanan dokuz ritüel ve on üç büyü 

reçetesi ele geçmiştir. Bkz. D.T.Potts-D.L.Martin-K.Baustian-A.Osterholtz, “Neonates, İnfant 
Mortality and the Pre-İslamic Arabian Amuletic Tradition at Tell Abraq”, LİWA, Vol.5, No.9 
(2013), s. 8. 

50 Anthony Green, “A Note on the Scorpion-Man and Pazuzu”, Iraq, Vol.47 (1985), s.81, Plate 
XI. 

51 Potts-Martin vd. 2013: 8. 
52 Carolyn Nakamura, “Dedicating Magic: Neo-Assyrian Apotropaic Figurines and the Protection 

of Assur”, Wold Archaeology, Vol.36, No.1 (2004), s.12. 
53 Green 1985: 76. 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[357] 

Eski Mezopotamya’da, kilden yapılan ve koruma amaçlı kullanıldığı 

anlaşılan figürler, aynı zamanda çeşitli büyü ve ritüellerin de önemli birer 

parçası olmuştur
54

. Gerçekten, Eski Mezopotamya şehirlerinde yapılan kazılarda 

Yeni Asur dönemine ait pek çok kilden figür ele geçmiştir. Bu figürler, 

genellikle tuğla (taş?) kutular içerisinde gömülü olarak bulunmuştur. Söz 

konusu kutular, kapı girişleri, ayak basılan yerler, köşeler ve bazen de odaların 

ortasına gömülmüştür. Bu örnekler, Asur, Nimrut, Ninova, Kiş, Ur ve Babil’de 

bulunmuş, çeşitli ritüel metinlerde geçen ifadelerden de söz konusu figürlerin 

kötülüğü önlemeye yönelik yapılan ritüellerin birer parçası oldukları 

anlaşılmıştır. Daha önce de belirttiğimiz üzere, bu figürler, insanları 

hastalıklara, gömülü oldukları yapıyı da kötü ruh ve şeytanlara karşı korumakta 

idiler
55

. 

 

4. GĺR.TAB.LÚ.Ux (GIŠGAL).LU: “Akrep-Adam” Sembolü 

Eski Mezopotamya’da GĺR.TAB.LÚ.Ux (GIŠGAL).LU, yani akrep-

adam sembolüne, ilk kez Akad ve III. Ur dönemlerinde rastlanmakla beraber, 

Yeni Asur ve Yeni Babil dönemlerine gelinceye kadar nadir olarak 

görülmektedir. Bununla birlikte, Eski Mezopotamya ikonografisinde üç çeşit 

akrep-adam sembolüne rastlanmıştır.  I.tip iki bacaklı ve kolları yukarıya 

kalkmış vaziyette; II.tip sadece iki bacaklı veya kolsuz, III.tip ise dört bacaklı 

olan, genellikle insan başlı, akrep vücutlu karışık figürlerdir
56

. Ayrıca 

mitolojide, Sumerliler’e ait Gılgamıš Destanı ile Babil Yaratılış Destanı Enuma 

Eliš’te akrep-adamlardan bahsedilmektedir
57

.  

Yeni Asur sanatında görülen akrep-adam figürleri, kötülüğü önleyici bir 

misyonda karşımıza çıkmaktadır. Bu figür, Akad döneminden itibaren 

görülmekle beraber, Orta Asur döneminde nadiren, Yeni Asur döneminde ise 

yaygın olarak kullanılmıştır
58

. Örneğin, Asur kralı II.Asurnasirpal dönemine ait 

bir toprak kap üzerinde de akrep-adam figürü bulunmaktadır (Ek 12). Yine bir 

Yeni Asur Dönemi silindir mührü üzerinde (Ek 13) ve Nimrut sarayına ait bir 

                                                
54 Nakamura 2004: 13. 
55 Nakamura 2004: 14. 
56 Gane 2012: 187-193. 
57 Werness 2006: 360. 
58 A.Green, “Neo-Assyrian Apotropaic Figurines, Rituals and Monumental Art, with Special 

Reference to the Figurines from the Excavations of the British School of Archaeology in Iraq 
at Nimrud”, Iraq, Vol.45, No.1, Papers of the 29 th Recontre Assyriologique Internationale, 

London 5-9 July 1982, (1983), s.93. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[358] 

rölyefte (Ek 14) akrep-adam sembolleri yer almaktadır
59

. Ayrıca, bu dönemde, 

genellikle saray ve tapınak kapılarına, kötü ruh ve hastalıklara karşı koruyucu 

olarak akrep-adam figürlerinin yerleştirilmiş olduğunu görüyoruz. Bu figür, 

genellikle bir tanrı ile özdeşleştirilmemekle beraber, metinlerde daha çok Güneş 

Tanrısı Šamaš ile birlikte zikredilmektedir. Yeni Babil döneminde ise, akrep-

adam figürü özellikle mühürler üzerinde göze çarpmaktadır
60

.  

Mezopotamya dışında akrep-adam figürüne Urartu bölgesinde bulunan 

Kef Kalesi ve Karmir Blur’da rastlanmıştır. Bölgede yapılan kazılarda ortaya 

çıkarılan odalardan 28. numaralı odada kilden yapılmış bir akrep-adam figürü 

ele geçmiş, bu figürün de kötülüğü önleyici bir figür olarak kullanıldığı tahmin 

edilmiştir
61

. Bu durumun, Asur-Babil etkisi ile açıklanabileceğini 

düşünmekteyiz. 

 

Sonuç 

Eski Mezopotamya toplumlarına ait arkeolojik veriler üzerinde yer alan 

hayvan sembolleri,  araştırmacıların dikkatini çekmiş ve hayvan sembolizmine 

dair yabancı dilde birçok çalışma yapılmıştır. Kaynakların zenginliğine rağmen, 

akreple ilgili bilgiler yok denecek kadar azdır. Söz konusu kaynaklarda akrebin, 

üreme/doğurganlık ve evlilik Tanrıçası İšhara ile bağlantılı dinȋ bir sembol 

olduğu açık olarak belirtilmiş ancak neden üreme ve doğurganlıkla ilişkili 

görüldüğü hususu yeterince aydınlatılmamıştır. 

Biz bu çalışmamızda, satır aralarına sıkıştırılmış ifadelerden ve büyük 

ölçüde arkeolojik verilerin sunduğu bilgilerden yola çıkarak, akrep sembolüne 

dair bazı tespitler ve çıkarımlarda bulunmaya çalıştık. Zengin bir hayvan 

sembolizmine sahip olduklarını gördüğümüz Eski Mezopotamya toplumları, 

şüphesiz, çeşitli özellikleri nedeniyle bazı hayvanlara simgesel değerler 

kazandırmışlardır. Örneğin, kralın çoğu zaman arslan ile özdeşleştirilmiş 

olması, söz konusu hayvanın heybetli duruşu ve gücü ile açıklanabilir. Peki 

akrep? Tehlikeli ve zehirli özellikleri nedeniyle bugün bile korktuğumuz ve 

estetik bir görüntüye de sahip olmayan bu hayvan, nasıl olmuştur da evlilik ve 

üreme ile ilgili bir tanrıçanın sembolü haline gelmiştir? Bu soruya net ve kesin 

cevap verebilmek şu an için oldukça zordur. Ancak şunu rahatlıkla ifade 

edebiliriz ki, akrebin üreme ile ilgili bir sembol haline gelmesinde, söz konusu 

                                                
59 Görseller için bkz. Green 1985: 80, 81 (Plate VII, VIII ve X). 
60 Gane 2012: 187-195. 
61 Green 1985: 79.  



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[359] 

hayvanın biyolojik özellikleri etkili olmuş olmalıdır. Bir defada pek çok yavru 

doğurabilmesi (34 ile 110 arasında) ve yavruların gelişimlerini tamamlayıncaya 

kadar, anne akrebin sırtında yaşamaları, akrebin üreme ve koruyucu vasfının 

öne çıkmasında etkili olan unsurlardır. Bu nedenle de, evlilik ve üreme 

Tanrıçası İšhara ile özdeşleştirilmiş olmalıdır. Aynı şekilde, Asur kraliçelerine 

ait mühürler üzerinde de, söz konusu Tanrıça ile bağlantılı olarak akrep 

sembolünün yer aldığı anlaşılmaktadır. Bu bilgilere ek olarak, Eski 

Mezopotamya’da akrebin, “akrep-adam” formunda da görüldüğü ve çeşitli 

tılsımlar ile arkeolojik veriler üzerinde koruyucu birer sembol olarak yer aldığı 

gözlemlenmektedir. 

 

KAYNAKÇA 

AL-GAILANI WERR, Lamia, “Nimrud Seals”, New Light on Nimrud 

Proceedings of the Nimrud Conference 11 th- 13 th March 2002, (Eds.) 

J.E.Curtis-H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr, British Museum, London 

2008, s.155-162. 

AL-RAWI, Farouk N.H., “Inscriptions from the Tombs of the Queens 

of Assyria”, New Light on Nimrud Proceedings of the Nimrud Conference 11 

th- 13 th March 2002, (Eds.) J.E.Curtis-H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr, 

British Museum, London 2008, s.119-138. 

BLACK, Jeremy -Anthony Green, Gods, Demons and Symbols of 

Ancient Mesopotamia, An Illustrated Dictionary, Illustrations by Tessa 

Rickards, British Museum Press, London 1992. 

BLAIR, Judit, “From Demons to Germs”, Studia Universitatis Babeş-

Bolyai, Theologia Catholica Latina, L, 2 (2005), s.111-121. 

BRENIQUET, Catherine, “Animals in Mesopotamian Art”,  A History 

of the Animal World in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, 

Brill, Leiden-Boston-Köln 2002. s.145-168. 

CDA :BLACK, J. - A. George -N.Postgate (Eds), A Concise Dictionary 

of Akkadian, 2nd Corrected Printing, Harrossowitz Verlag, Wiesbaden 2000. 

DUYMUŞ FLORIOTI, H.Hande, “Eski Mezopotamya’da Kehanet 

Olgusuna Genel Bir Bakış”, Tarih Okulu Dergisi, Yıl 6, S.XV, İzmir 2013, 

s.23-42. 

DUYMUŞ FLORIOTI, H.H., “Eski Kültürlerde Köpeğin Algılanışı: 

Eski Mezopotamya Örneği”, A.Ü. Tarih Araştırmaları Dergisi, C.33, S.55, 

Ankara 2014, s.45-70. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[360] 

DUYMUŞ FLORIOTI, H.H., “Queens of Assyria”, University of 

Oxford-Cuneiform Digital Library İnitiative, http://cdli.ox.ac.uk/wiki/doku. 

php?id=queens_of_assyria, Erişim 17.10.2014, Oxford 2014 

El-HENNAWY, Hisham K., “Scorpions in Ancient Egypt”, Euscorpius, 

Occasional Publications in Scorpiology, No.119, (Ed.) V.Fet, Marshall 

University, Huntington 2011, s.1-12. 

FOSTER, Benjamin, “Animals in Mesopotamian Literature”, A History 

of the Animal World in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, 

Brill, Leiden-Boston-Köln 2002, s.271-288. 

GANE, Constance E., Composite Beings in Neo-Babylonian Art, PhD 

Dissertation (Advisor: David Stronach), Near Eastern Studies, University of 

California, Berkeley 2012. 

GELB, I.J., Glossary of Old Akkadian, The University of Chicaqo 

Press, Chicaqo 1957. 

GREEN, Anthony, “Neo-Assyrian Apotropaic Figurines, Rituals and 

Monumental Art, with Special Reference to the Figurines from the Excavations 

of the British School of Archaeology in Iraq at Nimrud”, Iraq, Vol.45, No.1, 

Papers of the 29 th Recontre Assyriologique Internationale, London 5-9 July 

1982, (1983), s.87-96. 

GREEN, A., “A Note on the Scorpion-Man and Pazuzu”, Iraq, Vol.47 

(1985), s.75-82. 

KING, L.W., Babylonian Boundary Stones and Memorial Tablets in the 

Britisih Museum, Oxford University Press, London 1992. 

LIPINSKI, Edward, “The Syro-Palestinian Iconography of Woman and 

Goddess”, (Review), Israel Exploration Journal, Vol.36, No.112 (1986), s.87-

96. 

LOURENÇO, Wilson R., “Reproduction in Scorpions, with Special 

Reference to Parthenogenesis”, European Arachnology 2000, Aarhus 

University Press, Aarhus 2002, s.71-85. 

MACGREGOR, S.L., Beyond Hearth and Home, Women in the Public 

Sphere in the Neo-Assyrian Society, State Archives of Assyria Studies, 

Vol.XXI, Helsinki 2012. 

MUNKDUR, Balaji, The Cult of the Serpent, An Interdisciplinary 

Survey of Its Manifestations and Origins, State University of New York Press, 

Albany/New York 1983. 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[361] 

MURAT, Leyla, “Goddess İšhara”, A.Ü. Tarih Araştırmaları Dergisi, 

C.28, S.45 (2009), s.159-189. 

NAKAMURA, Carolyn, “Dedicating Magic: Neo-Assyrian Apotropaic 

Figurines and the Protection of Assur”, Wold Archaeology, Vol.36, No.1 

(2004), s.11-25. 

ORNAN, Tallay, The Triumph of the Symbol, Pictorial Represantation 

of Deities in Mesopotamia and the Biblical Image Ban, Academic Press 

Fribourg, Fribourg-Göttingen 2005. 

ÖZKAN, Özcan -K.Zafer Karaer, “Akreplerin Biyolojisi”, Türk Hijyen 

ve Deneysel Biyoloji Dergisi, 64 (1), Ankara (2007), s.51-60. 

PARPOLA, S., “The Neo-Assyrian Royal Harem”, In G.B.Lanfranchi 

at al (ed.), Leggo! Studies Presented to Frederick Mario Fales, Leipziger 

Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012, s.613-626. 

PIENTKA, Rosel, “Aus Der Wüste Ins Schlafzimmer-Der Skorpion”, 

Amurru 3, Compte rendu de la XLVIe Recontre Assyriologique Internationale 

(Paris, 10-13 Juillet 2000), Textes réunis par: Christophe Nicolle, Paris 2004, 

s.389-404. 

PIZZIMENTI, Sara, “Symbols as Expression of Cultural Identity and 

Connectivity. The Case of Mitannian, Cassite and Middle-Assyrian Symbolic 

Heritages in Late Bronze Mesopotamia”, SOMA 2012 (Proceedings of the 16th 

Symposium on Mediterranean Archaeology, Florence, Italy 1-3 March 2012), 

Vol.I, Edited by L. Bombardieri, A.D’Agostino etc., BAR International Series 

2581 (I), Oxford 2013, s.49-53. 

POTTS, D.T. -D.L.Martin-K.Baustian-A.Osterholtz, “Neonates, İnfant 

Mortality and the Pre-İslamic Arabian Amuletic Tradition at Tell Abraq”, 

LİWA, Vol.5, No.9 (2013), s.3-14. 

RADNER, K., “The Seal of Tašmētum-šarrat, Sennacherib’s Queen and 

Its Impressions”, In G.B.Lanfranchi at al (ed.), Leggo! Studies Presented to 

Frederick Mario Fales, Leipziger Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012, 

s.687-698. 

ROBERTS, J.J.M., “Die Göttin İšhara: Ein Beitrag zug altorientalischen 

Religionsgeschicte” (by Doris Prechel), Review, Journal of the American 

Oriental Society, Vol.119, No.4 (Oct-Dec.1999), s.693-694. 

SAA 08: HUNGER, H., Astrological Reports to Assyrian Kings, State 

Archives of Assyria, Volume VIII, Helsinki 1992. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[362] 

SCURLOCK, Joann, “Animals in Ancient Mesopotamian Religion”, A 

History of the Animal World in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean 

Collins, Brill, Leiden-Boston-Köln 2002, s.361-403. 

STOL, Marten-F.A.M.Wiggermann, Birth in Babylonia and The Bible 

Its Mediterranean Setting, Cuneiform Monographs, Styx Publications, 

Groningen 2000. 

STUCKEY, Johanna H., “The Great Goddesses of the Levant”, JSSEA 

30 (2003), s.127-157.  

VAN BUREN, E.Douglas, “The Scorpion in Mesopotamian Art and 

Religion”, Archiv für Orientforschung 12, (1937-1939), s.1-28. 

VAN BUREN, E.D., The Fauna of Ancient Mesopotamia as 

Represented in Art, Analecta Orientalia, Commentationes Scientificae De Rebus 

Orientis Antiqui-18, Roma 1939. 

VAN DER TOORN, Karel -B.Becking-Pieter W. Van der Horst (Eds.), 

Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Second Edition, Brill, Leiden 

1999. 

VAN DER TOORN, Karel, Family Religion in Babylonia, 

Syria&Israel, Copyright by E.J.Brill, Leiden 1996. 

WATANEBE, Chikako E., Animal Symbolism in Mesopotamia, A 

Contextual Approach, WOO, Band 1, Institut für Orientalistik, Universität 

Wien, Wien 2002. 

WERNESS, Hope B., The Continuum Encyclopedia of Animal 

Symbolism in Art, The Continuum International Publishing Group, New York 

2006. 

WESTENHOLZ, Ulla Koch- Mesopotamian Astrology, An Introduction 

to Babylonian and Assyrian Celestical Divination, The Carsten Niebuhr 

Institute of Near Eastern Studies Museum Tusculanum Press, Copenhagen 

1995. 

 

 

 

 

 

 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[363] 

Ekler
62

 

 

Ek 1: Erken Hanedanlık Dönemi Silindir Mührü Üzerinde Akrep 

 

 
 

Ek 2: III.Ur Hanedanı Dönemi Silindir Mührü üzerinde Akrep 

 

 
 

 

 

 

 

                                                
62 Görsellerin yer aldığı kaynaklar, metin içerinde yer alan dipnotlarda gösterilmiştir. 



H.Hande Duymuş Florioti 

[364] 

 

 

 

Ek 3: Akad Dönemi Silindir Mührü Üzerinde Akrep 

 
 

Ek 4: Akad Kralı Rimuš’a Adanmış Taş Vazo Üzerinde Akrep 

 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[365] 

 

Ek 5: 18.Hanedan Firavunu Horemheb’in Lahiti, Tanrıça Serqet ve Başında 

Akrebi, Luxor. 

 

 

Ek 6: 19. Hanedan Firavunu II.Ramses’in eşi Kraliçe Nefertari’nin Mezar odası 

duvarlarında Tanrıça Serqet ve Başında Akrebi, Luxor. 

 



H.Hande Duymuş Florioti 

[366] 

Ek 7: Asur Kraliçesi Hama’ya Ait Mühür Baskısı Üzerinde Akrep 

 
 

Ek 8: Ördek başlı Bronz Ağırlık, Nimrut’tan.(Her ikiyüz) 

 

 

Ek 9: Asur Kraliçesi Tašmetu-Šarrat’a Ait Mühür Üzerinde Akrep 

 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[367] 

Ek 10: Sanherip Dönemi, Kil Mühür (Çizim), Kraliyet Çifti ve Akrep. 

 

 

Ek 11: Akrep Kuyruklu Pazuzu, Babil Dönemi ( M.Ö.8.yy sonu-7.yy başları) 

 



H.Hande Duymuş Florioti 

[368] 

Ek 12: Asur kralı II.Asurnasirpal’in Kuzeybatı Sarayı, Nimrut’tan toprak kap. 

 

Ek 13: Yeni Asur Dönemi Silindir Mühür, Akrep-Adam. 

 



Arkeolojik ve Yazılı Kaynaklar Işığında Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolü 

[369] 

 

Ek 14: Akrep-Adam, Kireçtaşı Rölyef, Nimrut’tan. 

 

Ek 15: Susa’dan Ele Geçen Bir Kudurru (Çizim) 

 



H.Hande Duymuş Florioti 

[370] 

Ek 16: Susa’dan Ele Geçen Başka Bir Kudurru (Çizim) 

 

 

 


