Tarih Okulu Dergisi (TOD) Journal of History School (JOHS)
Eyliil 2014 September 2014
Yil 7, Sayr XIX, ss. 347-370. Year 7, Issue XIX, pp. 347-370.

DOI No: http://dx.doi.org/10.14225/J0h560

ARKEOLOJIK VE YAZILI KAYNAKLAR ISIGINDA ESKi
MEZOPOTAMYA’DA AKREP SEMBOLU

H. Hande DUYMUS FLORIOTI”

Ozet

Genel olarak bakildiginda, bir topluma ait deger ve sembollerin, ayn1 zamanda
ait olduklan kiiltiirlerin gorsel ifadeleri oldugu anlasilir. Bu gorsel ifadeler, s6z konusu
kiiltiirin kimligi ve o kiltiiri yaratan toplumlarin inanglari ve sosyal davranislari
hakkinda bizlere ipugclar1 sunarlar. Bu baglamda, tarih boyunca yasamis ve yasamakta
olan hemen hemen her toplumun, gesitli bitki, hayvan, nesne veya isaretlere belirli
manalar yiikleyerek onlara simgesel degerler kazandirmis olduklarmi gdérmekteyiz.
Siiphesiz bu durum, Eskigag toplumlari i¢in de gegerlidir. Ozellikle, Eski Mezopotamya
kiiltiirlerinde zengin bir hayvan sembolizminin var oldugunu sdylemek yanlis
olmayacaktir. S6z konusu hayvanlar arasinda, dikkat ¢ekenlerden birisi de, hig¢ siiphesiz
akreptir. Bu calismada, Eski Mezopotamya toplumlarma ait yazili ve arkeolojik
kaynaklardan yola c¢ikilarak, s6z konusu kaynaklarda yer alan akrep semboliiniin, ne
anlam tasidig1 ve hangi amagla kullanildig1 sorusuna cevap aranmistir.

Anahtar Kelimeler: Eski Mezopotamya, Akrep Sembolii, Tanriga IShara, Asur
Kraligesi, Akrep-Adam.

Scorpion Symbol According to the Archaeological and Written Sources in
the Ancient Mesopotamia

Abstract

In general, it is understood that the values and symbols belonging to the
community are also the visual representation of the culture in that community. These
visual expressions provide information regarding the society’s beliefs, social behaviours
and identity. In this context, it shows that almost every society in the history as well as
societies nowadays has given a specific meaning to some plants, animals, objects or

* Yrd. Dog.Dr., Paii-Fef-Tarih Bol.Denizli



H.Hande Duymus Florioti

signs and given them symbolic values. No doubt that this was also relevant for the
Ancient civilizations. We can say that there was a rich animal symbolism in the Ancient
Mesopotamian cultures. The scorpion is one of the interesting animals from the Ancient
Mesopotamia. This study focuses on the meaning and the purpose of using the scorpion
as symbol in the Ancient Mesopotamia according to the archaeological evidence and the
written sources.

Keywords: Ancient Mesopotamia, Symbol of the Scorpion, Goddess Ishara,
The Assyrian Queen, Scorpion-Man.

Giris'

Eski Mezopotamya’da akrep, Akadca “aqrabu™ (= zugiqipum/
zugagipum)®, Sumerce GIR.TAB* terimleri ile ifade edilmistir. Mezopotamya
faunasina dair bilgi edindigimiz yegane kaynaklar, ¢esitli kehanet metinleri ile
Babil HAR.RA hubullu serisidir’.

Kehanet igerikli metinlerden, Eski Mezopotamya toplumlarinda ¢esitli
hayvanlarin davramslarma bakilarak kehanette bulunuldugunu anliyoruz®.
Akrep de bu hayvanlardan birisidir: “Eger bir akrep, bir adamwn evinde bir
yilani éldiiriirse....” gibi’.

Babil HAR.RA hubullu serisinin 13. ve 14.tabletlerinde ise, suda,
karada ve havada yasayan hayvanlar siralanip siniflandirilmistir. Akrep,

! Bu ¢alisma TUBITAK-BIDEB-2219 Yurtdisi Doktora Sonrasi Aragtirma Burs Programi
tarafindan desteklenmistir. Bana Oxford Universitesi’'nde arastirma yapma imkani taniyan
TUBITAK’a minnettar oldugumu bir kez daha belirtmek isterim.

2 ).Black-A.George-N.Postgate (Eds), A Concise Dictionary of Akkadian(=CDA), 2nd Corrected
Printing, Harrossowitz Verlag, Wiesbaden 2000, s.21; Constance E. Gane, Composite Beings
in Neo-Babylonian Art, PhD Dissertation (Advisor: David Stronach), Near Eastern Studies,
University of California, Berkeley 2012, 5.187.

% 1.J.Gelp, Glossary of Old Akkadian, The University of Chicago Press, Chicago 1957, s.309;
Rosel Pientka, “Aus Der Wiiste Ins Schlafzimmer-Der Skorpion”, Amurru 3, Compte rendu de
la XLVI° Recontre Assyriologique Internationale (Paris, 10-13 Juillet 2000), Textes réunis par:
Christophe Nicolle, Paris 2004, s. 391; Chikako E.Watanebe, Animal Symbolism in
Mesopotamia, A Contextual Approach, WOO, Band 1, Institut fiir Orientalistik, Universitat
Wien, Wien 2002, s.39.

* CDA: 450; Watanebe 2002: 39.

® E.Douglas Van Buren, The Fauna of Ancient Mesopotamia as Represented in Art, Analecta
Orientalia, Commentationes Scientificae De Rebus Orientis Antiqui-18, Roma 1939, s.110;
Pientka 2004: 393-395.

® Eski Mezopotamya’da kehanet ile ilgili genel bilgi i¢in bkz. H. Hande Duymus Florioti, “Eski
Mezopotamya’da Kehanet Olgusuna Genel Bir Bakig”, Tarih Okulu Dergisi, Y1l 6, S. XV,
[zmir 2013, s. 23-42.

"Van Buren 1939: 365.

[348]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

14.tablette yilan gibi zehirli ve tehlikeli hayvanlar arasinda zikredilmektedir®.
Yine Babil doneminde cesitli biiyli ve tip icerikli metinlerde akreplerden
bahsedilmektedir®. Ancak s6z konusu metinler, akrebe dair detayll bilgi
vermekten uzaktirlar.

Eski Mezopotamya sanatinda akrep, M.O.IV.Binyil’dan itibaren
goriilmekte olup, ilk 6rneklerine Samarra ve El-Ubeyd ¢anak ¢omlegi {izerinde
rastlanilmaktadir’. Bu ilk donemlerde goriilen akrep figiiriiniin, dini bir sembol
olarak 6nem arz ettigi diisiiniilse de’, Kasit donemine gelinceye kadar, yani
akrep figiirli, Tanrica i$hara ile birlikte goriiliinceye kadar dini bir sembol
olmaktan uzaktir'.

Sumerliler zamaninda, 6zellikle Mesilim Cagi, Erken Hanedanlik (Ek 1)
ve IIL.Ur dénemi (Ek 2) ile Akad dénemi (Ek 3) silindir miihiirleri {izerinde
akrep figiirleri bulunmaktadir. Akad krali Rimus$’a adanms tizeri yazili tas vazo
iizerinde de akrep figiirii yer almaktadir (Ek 4)*. Akrep, ayni zamanda Pers
Korfezi civarindan ele gecen miihiirler ve seramikler {izerinde de goriilmekte,
Eski iran kiiltiirlerinde de genis yer bulmaktadir™.

Yukaridaki ifadelerden anlasilacagi iizere akrepler, Eski Dogu
toplumlarinda gorilen Onemli imgelerden birisidir. Eskicag Akdeniz
kiiltiirlerinde de akrep &nemli bir sembol olarak karsimiza ¢ikar. Ornegin, Eski
Misir’daTanrica Selket/Serqet’in sembolii akreptir'®. Bu tanriganin viicudu
koruduguna ve olimden sonra da Gteki diinyaya yapilan yolculukta ona eslik
ettigine inanilmaktadir. Serget, firavun (Ek 5) ve kralige (Ek 6) mezarlarinda bu
amaca hizmet etmek iizere basinda akrebi ile birlikte betimlenmistir. Gergekten
Eski Misir’da akrep, daha ¢ok mezar ve heykeller iizerinde goriilmektedir. Ayni
zamanda Eber papiriisii ve Oliiler Kitab1 basta olmak iizere, gesitli mitolojik,

8 Benjamin Foster, “Animals in Mesopotamian Literature”, A History of the Animal World in the
Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, Brill, Leiden-Boston-Kéln 2002, s.272 vd.

9 Pientka 2004: 389.

10 Sara Pizzimenti, “Symbols as Expression of Cultural Identity and Connectivity. The Case of
Mitannian, Cassite and Middle-Assyrian Symbolic Heritages in Late Bronze Mesopotamia”,
SOMA 2012 (Proceedings of the 16th Symposium on Mediterranean Archaeology, Florence,
Italy 1-3 March 2012), Vol I, Edited by L. Bombardieri, A.D’Agostino etc., BAR International
Series 2581 (1), Oxford 2013, s.49-50.

1 \van Buren 1939: 110.

12 Hope B. Werness, The Continuum Encyclopedia of Animal Symbolism in Art, The Continuum
International Publishing Group, New York 2006, s. 360.

13 Van Buren 1939: 111.

' Werness 2006: 360.

'> Werness 2006 360.

[349]



H.Hande Duymus Florioti

dini, ritiiel, astrolojik, tip ve biiyll ile ilgili yazit ve papiriislerde akreplerden
bahsedilmektedir. Ayn1 zamanda yiiziikk gibi baz1 kisisel objeler iizerinde de
akrep figiirleri bulunmaktadir.

Eski Mezopotamya toplumlarina ait arkeolojik veriler iizerinde ¢ok
erken devirlerden itibaren akrep figilirlerine rastlandigini belirtmistik. Bu
calismada, sO6z konusu kaynaklardan yola ¢ikilarak Eski Mezopotamya
toplumlarinda “akrep” ile ilgili ne tiir bir birikimden s6z edilebilir? Akrep,
simgesel olarak nasil bir anlam tasir? Bu anlam, arkeolojik kaynaklara nasil
yansimistir? gibi sorularin cevabi aranacaktir.

1. Tanriga i§hara ve Akrep Sembolii

Akrep s6z konusu oldugunda, Eski Mezopotamya’da tanrilardan ziyade
tanrigalar 6n plana ¢ikmaktadir ki, bunlardan o6zellikle ii¢ tanesi 6nem arz
etmektedir: Ningiszida, I$tar ve i$hara. Bunlardan Ningi$zida ve I3tar da akreple
iliskili goriilse de, Asur-Babil panteonunda Tanriga I$hara’min adi digerlerine
nazaran 6n plana ¢ikmaktadir'’. Kuzey Suriyeli Tanrica i$hara, ilk olarak Ebla
arsivlerinde Ask ve Ureme Tanrigasi olarak karsimiza ¢ikar. Onun 6zellikleri
Samiler’de Tanrica [§tar’a atfedilmistir®.

Tanrica i$hara, Eski Mezopotamya ve Kuzey Suriye’de, evlilik, ask,
iireme ve dogumla ilgili bir tanriga olarak algilanmustir’®. Hatta, s6z konusu
tanriganin Mezopotamya’dan Hurriler araciligiyla Anadolu’daki Hititler’e de
gectigi ve Kizzuwatna’da da 6nemli tapmim gordigi anlasilmaktadir®.
Gergekten, Tanriga I$hara, M.O.IL.Binyil’da Akdeniz Kkiiltiirlerinde tapmim

'8 Hisham K.El-Hennawy, “Scorpions in Ancient Egypt”, Euscorpius, Occasional Publications in
Scorpiology, No.119, (Ed.) V.Fet, Marshall University, Huntington 2011, s.1-6.

17 Balaji Munkdur, The Cult of the Serpent, An Interdisciplinary Survey of Its Manifestations and
Origins, State University of New York Press, Albany/New York 1983, 5.94.

18 pizzimenti 2013: 50 dipnot 7-8. Astrolojik metinlerde [$hara, akrep burcu ile; I3tar ise Veniis ile
dzdeslestirilmistir. Bkz. J.L.M.Roberts, “Die Gottin {$hara: Ein Beitrag zug altorientalischen
Religionsgeschicte” (by Doris Prechel), Review, Journal of the American Oriental Society,
Vol.119, No.4 (Oct-Dec.1999), s. 694. Calismanin orijinali i¢in bkz. Doris Prechel, “Die
Gottin [§hara: Ein Beitrag zug altorientalischen Religionsgeschicte”, Abhardlungen zur
Literatur Alt-Syrien-Palastinas und Mesopotamiens, Vol.11, Miinster: Ugarit-Verlag 1996.

19 Joann Scurlock, “Animals in Ancient Mesopotamian Religion”, A History of the Animal World
in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, Brill, Leiden-Boston-K6In 2002, s.368;
Marten Stol-F.A.M.Wiggermann, Birth in Babylonia and The Bible Its Mediterranean Setting,
Cuneiform Monographs, Styx Publications, Groningen 2000, s.118; Karel Van Der Toorn,
Family Religion in Babylonia, Syria&Israel, Copyright by E.J.Brill, Leiden 1996, 5.173.

2 Detay i¢in bkz. Leyla Murat, “Goddess 1shara”, 4.U. Tarih Arastirmalar: Dergisi, C.28, S.45,
Ankara 2009, s.159-189.

[350]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

g6rmiis i¢ biiyiik tanrigadan birisidir®. Bu donemde, Mezopotamya’da Kasit ve
Mitanni etkisinin yogun oldugu ve akrep semboliiniin Suriye kokenli Tanriga
i$hara’min sembolii olarak kabul edildigi anlasilmaktadir®,

M.O.LBinyiI’a gelindiginde de durum degismez, &zellikle Asur’da
akrep, daha cok disilik/dogurganlik ve iireme ile ilgili bir sembol olarak
karsimiza ¢ikar®. Dolayisiyla, Mezopotamya sanatinda Sumerliler déneminden
itibaren kullanilan akrep figiiriiniin, lireme ve dogurganlikla iligkili Tanrica
i$hara ile baglantili olarak dini bir sembol olarak kullamldigina siiphe yoktur?.
Tanrica IShara, aym zamanda iiriin/talil ve bereket tanricasi olarak kabul
gbrmiistiir™. Buradan, topragm iiriin verisi ile kadimin g¢ocuk dogurma yetisi
arasinda iligski kuruldugunu ve s6z konusu tanriganin bu nedenle bereket ya da
tireme tanrigasi olarak kabul edildigini sylemek yanlis olmayacaktir.

Akrebin zehirli ve tehlikeli Ozelliklerinden ziyade, iireme ve
dogurganlikla iliskilendirilmis olmasi, gercekten dikkat gekici bir durumdur®.
Akrebin dini bir sembol olmasi durumu, kendini, 6zellikle Ge¢ Kasit Donemi
siir taslart (kudurru) iizerinde gostermektedir”. Gergekten, akrep, yilan,
kaplumbaga gibi, 6zellikle toprakta hareket eden hayvanlar sinir taslari {izerinde
betimlenmislerdir®. Susa’dan ele gecen bir sinir tasi iizerinde de akrep sembolii,
Tanrica [§-ha-ra (“[5-ha-ra ) yazist ile birlikte yer almaktadir®.

2 Diger iki tanriga Anat ve Astarte’dir. Detay icin bkz. Johanna H. Stuckey, “The Great
Goddesses of the Levant”, JSSEA 30, 2003, s.127-157.

22 pizzimenti 2013: 50 dipnot 7-8.

2 Tallay Ornan, The Triumph of the Symbol, Pictorial Represantation of Deities in Mesopotamia
and the Biblical Image Ban, Academic Press Fribourg, Fribourg-Gottingen 2005, s.159.

% 3.L. Macgregor, Beyond Hearth and Home, Women in the Public Sphere in the Neo-Assyrian
Society, State Archives of Assyria Studies, Vol.XXI, Helsinki 2012, s.77; Watanebe 2002:
160; Gane 2012: 187. Burada sunu da hemen belirtmeliyiz ki, Tanrica {§hara’mn iki sembolii
oldugu, Eski Babil déneminde daha ¢ok yilanla iligkili goziiken s6z konusu tanriganin, Orta
Babil doneminden itibaren akreple birlikte betimlenmeye baslandigi anlasilmaktadir. Bkz.
Roberts 1999: 694.

% Jeremy Black-Anthony Green, Gods, Demons and Symbols of Ancient Mesopotamia, An
Illustrated Dictionary, lllustrations by Tessa Rickards, British Museum Press, London 1992,
s.110.

% Ornan 2005; 159; Van Buren 1937-39: 1.

27 Black-Green 1992: 160.

% Breniquet 2002: 151.

2 \/an Buren 1937-39: 1. Calismamizin sonunda yer alan Ekler béliimiinde Susa’dan ele gegen
kudurru 6rnekleri yer almaktadir. S6z konusu gorseller (Ek 15 ve Ek 16), Ornan 2005: 231 ve
236’dan almmustir.

[351]



H.Hande Duymus Florioti

Tanriga I$hara’mn adi, yazili kaynaklarda [S-ha-ra, A5-ha-ra veya Es-
ha-ra olarak gegmekte® ve s6z konusu tanriga farkli sifatlarla anilmaktadir:
“Yedi Tanrimin Annesi”, “Merhametli Anne” gibi. Ornegin, Hititler’de i$hara,
ayni zamanda, antlasmalarin  kutsaligim  koruyan tanricadir®. Ugarit
metinlerinde ‘Ushry olarak adlandirilmis olan séz konusu tanriga, aym zamanda
savas tanrigasidir ve ozellikle Alalah’ta énemli tapmim gormiistiir®. Bununla
birlikte, genel olarak bakildiginda, Tanrica I$hara’min, koruyucu, merhametli,
dogurgan ozellikleri ile 6n plana ¢iktigim ve “anne” gibi algilanmis oldugunu
soyleyebiliriz. Burada akillara su soru gelmektedir: Tanriga i$hara’ya atfedilen
tireme ve dogurganlik ozellikleri akrep ile nasil iligkilendirilmistir de akrep soz
konusu tanriganin sembolii olarak kabul edilmistir? Bu soruyu cevaplayabilmek
icin en mantikli yol, siiphesiz akrebin biyolojik oOzelliklerini incelemekten
gegmektedir.

Akrepler, 7 ile 12 ay arasinda devam eden bir gestasyon (hamilelik)
stiresi sonucunda 34 ile 110 arasinda yavru dogurabilmektedirler. Bu 6zellikler
tirden tlire degismekle birlikle, yapilan arasgtirmalar genel olarak bu sayiyi
vermektedir. Dogan yavrular, annelerinin 6n bacaklarindan sirtina tirmanmakta
ve gelisimlerini tamamlayana kadar burada yasamaktadirlar®®. Bu bilgiler
oldukca dikkat cekicidir. Akrebin {ireme/ dogurganlik sembolii olmasinda
siiphesiz bir defada 34-110 adet yavrulayabilmesi en 6nemli etken olmalidir.
Yine anne akreplerin, yavrularmi, gelisimlerini tamamlaymcaya kadar
sirtlarinda tasimalari, giiniimiizde Tiirkiye’nin bazi yoreleri dahil, birgok
Ortadogu iilkesinde kadinlarin, bebekleri biiyiiyiip yiirlimeyi 6greninceye kadar
onlar1 sirtlarinda tasimalar1 ile benzer goriilebilir. Tiim bu unsurlar akrebin
neden disilik, iiretkenlik, dogurganlik ve koruma ile iliskilendirildigini
anlamamiza yardimei ipuglaridir. Ancak, ne yazik ki, kesin ve net veriler
sunmamiza yeterli degildir.

% fsmin §hr yani “siyah olmak” kékiiyle iligkili olabilecegi diisiiniilmektedir. Bkz. Karel Van Der
Toorn-B.Becking-Pieter W. Van der Horst (Eds.), Dictionary of Deities and Demons in the
Bible, Second Edition, Brill, Leiden 1999, s.450.

81 \VVan Buren 1937-39: 3.

® Edward Lipinski, “The Syro-Palestinian Iconography of Woman and Goddess”, (Review),
Israel Exploration Journal, Vol.36, No.112 (1986), s. 90.

* Wilson R.Lourengo, “Reproduction in Scorpions, with Special Reference to Parthenogenesis”,
European Arachnology 2000, Aarhus University Press, Aarhus 2002, s. 76. ; Ozcan Ozkan-
K.Zafer Karaer, “Akreplerin Biyolojisi”, Tiirk Hijyen ve Deneysel Biyoloji Dergisi, 64 (1),
Ankara 2007, s.51.

[352]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Hemen belirtmeliyiz ki, Eski Mezopotamya’da ¢ok erken donemlerden
itibaren, sanat degeri tasiyan arkeolojik veriler lizerinde rastlanan hayvan
figlirlerinin estetik bir amaca hizmet etmedigi, her birinin mistik, dini birer
anlam tasidigi genel kabul goren bir diisiincedir®. Eski Mezopotamya
toplumlart s6z konusu oldugunda, dini inanglarin hayatin her alaninda etkili
oldugunu sdyleyebiliriz. Dolayisiyla bazi hayvanlarin birtakim tanri/tanriga ile
Ozdeslestirilerek bu hayvanlara dini anlamlar yiiklenmesi bu durumun dogal bir
sonucudur. Ote yandan, Arkaik donemlerden itibaren insanoglu, etrafindaki her
seyl anlamlandirma ve onlar1 hiyerargik bir diizende algilama ¢abasi igerisine
girmistir. Ornegin, inandiklar1 Tanr1 ve Tanrigalar1 belirli bir siraya koyarak,
“Bas Tanr”, “Ana Tanriga” gibi kavramlar1 giindeme getirmisler, diger
tanri/tanricalarin  hiyerarsik ve kozmik diizendeki yerini buna gore
belirlemislerdir. Dolayisiyla, bir Tanry/ Tanriga ile iliskilendirilmis olan
hayvanlarin kozmik hiyerarsideki yeri de, dogal olarak iliskilendirildikleri
tanri/tanriganin konumuna gore belirlenmistir®.

% \an Buren 1939: 1.

% Catherine Breniquet, “Animals in Mesopotamian Art”, A History of the Animal World in the
Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins, Brill, Leiden-Boston-Kéln 2002, s.157.
Akrep, kozmik hiyerarsideki yerini Tanrica IShara’ya gore almakta ve Cemdet Nasr
doneminden itibaren, astrolojik bir deger olarak akrep burcunu temsil etmektedir.
Bkz.E.Douglas Van Buren, “The Scorpion in Mesopotamian Art and Religion”, Archiv fiir
Orientforschung 12, Berlin 1937-1939, s.7; Bagka bir deyisle, Tanriga I$hara’nin sembolii olan
akrep, Zodyak’ta akrep burcu olarak temsil edilmektedir. Bkz. L.W.King, Babylonian
Boundary Stones and Memorial Tablets in the Britisih Museum, Oxford University Press,
London 1992, s.XV. Akrebin bir yildiz degeri olarak kabul edilmesi, Mezopotamya
astronomik kiiltiirinde M.O.IILBinyillar’dan itibaren goriilmekle birlikte, akrep burcunun
tireme ve dogurganlikla iliskilendirilmesi, Suriye’den Mitanniler vasitasiyla alinmistir. Bkz.
Pizzimenti 2013: 50 dipnot 7-8. Yeni Asur dénemi metinleri i¢erisinde Asur kralina gonderilen
rapor nitelikli metinler arasinda akrep burcu ile ilgili gesitli astrolojik kehanetlere de
rastlanilmaktadir. Ornegin, SAA 08, no.53’e gore, Nabii-ahhe-eriba, Mars akrep burcuna
yaklastigr i¢in, krali orduyu bir an evvel toparlayip, bulundugu yerden ayrilmasi yoniinde
edene kadar dikkatli olmast yoniinde krali ikaz etmektedir. Diger metin 6rnekleri i¢in bkz.
SAA 08, no. 002, 051, 052, 055, 066, 085, 098, 113, 147, 185, 218, 219, 220, 307, 370, 387,
502. Metinlerle ilgili degerlendirmeler i¢in ayrica bkz. Ulla Koch-Westenholz, Mesopotamian
Astrology, An Introduction to Babylonian and Assyrian Celestical Divination, The Carsten
Niebuhr Institute of Near Eastern Studies Museum Tusculanum Press, Copenhagen 1995, s.
128 vd. Hemen belirtmeliyiz ki, ¢alismamizda akrep burcu ile ilgili astrolojik degerlendirmeler
yapilmayacak; burglarin insan davramislar1 veya hayati iizerinde etkisi var midir yok mudur
gibi spekiilatif konulara girilmeyecektir. Burada amag, sdz konusu semboliin Eskicag’daki
kokenlerine 1s1k tutmaktir.

[353]



H.Hande Duymus Florioti

2. Asur Kraligesi ve Akrep Sembolii*®

Arkeolojik kaynaklar, Eski Mezopotamya’da akrebin kraligelik sembolii
olduguna dair genel kabul géren kanitlar sunmaktadir. “Tarit zugaqipi” yani
“akrebi tasiyan, koruyan, toplayan” seklinde nitelendirilip adlandirilan disi
akrebin, bu sekilde adlandirilmasinda, siiphesiz yavrularmi sirtinda tasimasi
etkili olmus olmaldir. “Taritu” kelimesi “fari” fiilinden tiiretilmis olup, bu
terim ayni zamanda “bakici, dadi” gibi manalara da gelmektedir®. Tiim bu
bilgiler harmanlandigi zaman, o6zellikle erkek cocuk dogurmakla yiikiimlii
kraligelerin, dogan c¢ocuklarmi koruyup goézetmeleri, belki de bebeklerini
sirtinda tasimalari -ki bu hususta simdilik elimizde higbir kanit mevcut degil- ile
akrebin bu dogal yetenekleri arasinda baglant1 kurulmus olmalidir.

Asur kraligelerine ait arkeolojik verilerde akrep imgesinin bulunmasi,
arastirmacilarin dikkatinden kagmamis ve akrep ile kraligelik arasinda 6zellikle
dogurganlikla baglantili olmak tizere iliski kurulmaya c¢aligilmistir. Akrebin
aslinda tanricalara ait bir sembol oldugu, krali¢enin ise tanrigay1 temsil etmesi
hasebiyle, tanriganin semboliinii olan akrep imgesini kullanmis olabilecegi fikri
akla yatkin gelmektedir. Soyle ki, Asur inancina gore, Asur kraligeleri, ideolojik
olarak cennetin (gokyiiziinlin ?) kralicesi olarak kabul edilen Tanriga
Mulissu/I$tar’m bir anlamda golgesi olarak kabul edilmislerdir. Asur inancinda
s6z konusu tanriga, kralin kutsal annesi olarak kabul gérmiis olup, o ayni
zamanda kral hatta tiim insanlik igin, cennette (gokte?) kurulan ilahi konseyde
giizel dilek ve isteklerde bulunan kutsal ruh olarak algilanmustir. Iste Asur
kralicesi, bu tanrica ile Ozdeslestirilmistir. Aynm1 zamanda o, fiziki olarak
gelecekte kralligin basma gececek olan kralin annesi olarak, kralin yatagini
paylasmasi ile, evlilik tanrigasi IShara ile o&zdeslestirilmis, bu tanriganin
ozelliklerini sahsinda toplamistir. Bu nedenle de, kralicelere ait tiim belgeler,
s0z konusu tanricanin sembolii olan akrep figiirii ile mithiirlenmistir®.

% Asur Imparatorluk Dénemi kraligelerine dair Oxford’da yapmis oldugumuz ¢alisma, ingilizce
olarak Oxford Universitesi, Educational Pages of the Cuneiform Digital Library Initiative’de
online olarak yaymlanmustir. Bkz. H.Hande Duymus Florioti, “Queens of Assyria”, University
of Oxford-Cuneiform Digital Library Initiative, http://cdli.ox.ac.uk/wiki/doku.php?id=queens
_of assyria, Erigsim 17.10.2014, Oxford 2014.

3 K. Radner, “The Seal of Ta$métum-Sarrat, Sennacherib’s Queen and Its Impressions”, In
G.B.Lanfranchi at al (ed.), Leggo! Studies Presented to Frederick Mario Fales, Leipziger
Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012, s.691, 692.

% S Parpola, “The Neo-Assyrian Royal Harem”, In G.B.Lanfranchi at al (ed.), Leggo! Studies
Presented to Frederick Mario Fales, Leipziger Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012,
$.619.

[354]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Asur baskenti Ninova’dan ele gecen en az 65 miihiir baskisi lizerinde
akrep figiirii yer almaktadir®. Ek olarak, Nimrut’ta kraligelere ait mezarlarda da
12 damga, 2 silindir miihiir ele ge¢mistir®. S6z konusu mezarlar, Nimrut’ta
kuzeybat1 saray boliimiinde bulunmus olup, mezarlardan ele gegen kraligelere
ait esyalar tizerinde akrep figiirlerine rastlanmasi, kralige-akrep iligkisine dair
yeni kanitlar olarak karsimizda durmaktadir. Ornegin ikinci mezar odasinda ele
gecen ve Asur krali I.Sargon’un esi Ataliya’ya ait altin bir kase ve ayna
tizerinde akrep sembolii yer almaktadir. Yine altin bir bilezik tizerinde de akrep
net olarak goriinmektedir. Uciincii mezar odasindan ise, kendisini kralice olarak
tanimlayan ve IV.Salmanassar’in esi olabilecegi diigiiniilen Hama’ya ait miihiir
baskis1 tizerinde(EK 7*), kralige, Tanrica Gula’ya dua eder vaziyette, yaninda
Gula’nin sembolii olan kopek™ ve hemen arkalarinda ise bir akrep figiirii ile
birlikte resmedilmislerdir®.

Nimrut mezarlarindan Hama’nin miihriine benzer bir miihiir daha ele
gecmistir. S6z konusu miihriin, M.O. 719-716 yillar1 arasinda yani II.Sargon
doneminde kullanildig: tespit edildiginden, Asur krali Sargon’un esi kralige
Ataliya’ya ait oldugu kabul edilmektedir. Bununla birlikte, Nimrut
mezarlarindan kraliyete ait ¢esitli agirliklar da ele gegmistir. Bunlar arasinda
sadece kralice Ataliya’ya ait olanlar iizerinde akrep figiirlerinin goriilmesi,
akrebin Il.Sargon’un astrolojik sembolii olabilecegi yoniinde yeni bir fikrin
ortaya atilmasina da vesile olmustur®.

Nimrut II. Mezar odasindan ele gecen bronz ordek basli agirlik
gercekten dikkat cekicidir. Bu agirlik, iizerinde Asurca ve Aramice yani
bilingual (¢ift dilli) yazilmis olmasi bakimindan alaninda ilk ornektir ve
benzerleri arasinda bu yoniiyle one g¢ikmaktadir. Uzerindeki yazilardan “1
minanin 6’da 1’1 degerinde oldugu anlasilmaktadir. Agirlik iizerinde yer alan

% Macgregor 2012: 74.

0 Lamia al-Gailani Werr, “Nimrud Seals”, New Light on Nimrud Proceedings of the Nimrud
Conference 11 th- 13 th March 2002, (Eds.) J.E.Curtis-H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr,
British Museum, London 2008, s.155.

L Al-Gailani Werr 2008: 156.

*2 Eski Mezopotamya kiiltiirlerinde sifa verici zellikleri ile 6n plana ¢ikan képek ile ilgili olarak
bkz. H.Hande Duymus Florioti, “Eski Kiiltiirlerde Kopegin Algilanisi: Eski Mezopotamya
Ormnegi”, A.U. Tarih Arastirmalar: Dergisi, C.33, S.55, Ankara 2014, 5.45-70.

“3 Radner 2012: 691.

* Farouk N.H. Al-Rawi, “Inscriptions from the Tombs of the Queens of Assyria”, New Light on
Nimrud Proceedings of the Nimrud Conference 11 th- 13 th March 2002, (Eds.) J.E.Curtis-
H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr, British Museum, London 2008, s.130.

[355]



H.Hande Duymus Florioti

akrep figiirli, agirligin Kralice Ataliya’ya ait olabilecegini diisiindiirmektedir
(Ek 8)®. Ancak elimizde, bir baska Asur kraligesine ait olan bir miihiir baskist
daha bulunmaktadir. Bu miihiir {izerinde de akrep figiiriiniin olmasi, ortaya
atilan bu yeni fikri zayiflatmaktadir. Gergekten, Asur krali Sanherip’in ikinci esi
olan Kralige Ta§metum-Sarrat’a ait miihiir baskis1 iizerinde de akrep figiirii yer
almaktadir (Ek 9) . Yine Kral Sanherip dénemine tarihlenen baska bir kil
miihiir {izerinde kraliyet ciftinin yaninda akrep sembolii bulunmaktadir (Ek
10)".

3. Tilsimlar Uzerinde Akrep Sembolii

Eski Mezopotamya toplumlarma ait ¢esitli tilsimlar (muskalar?)
tizerinde koruyucu bir sembol olarak akrep figiiriiniin yer aldig1 goriilmektedir.
Ornegin Lamastu’ya kars1 kullanildigi anlasilan tilsimlar bu duruma en giizel
ornektir’®. Lamastu, ozellikle hamile kadmlara, heniiz dogmamus veya yeni
dogmus bebeklere zarar verdigine inanilan kotii tanriga, kotii ruh veya seytan
olarak tanimlanabilir. Buna karsin s6z konusu kétii ruh veya seytana karsi
miicadele eden iyi bir ruh da vardir ki, Pazuzu olarak adlandirilmistir®. Akrep
kuyruklu olarak gordiigiimiiz Pazuzu heykelleri veya tisimlari (Ek 11%),
boyunda tagimak veya yatak odasinda bulundurulmak suretiyle Lamastu’nun
olas1 tehlikelerine karsi tedbir amach kullanilmislardir®. Yeni Asur déneminde
ise, kotiiliighi 6nledigine inanilan bu tarz figiirler, ev ve tapinak zeminlerinin
altma  gomiilmek suretiyle®® seytan ve hastaliklarin uzaklastirildigina
inanilmigtir™.

% Al-Rawi 2008: 126-130.

“® Radner 2012: 687, 690 ve 693; Ornan 2005: 159.

“" Ornan 2005: 262.

%8 Van Buren 1939: 112,

* Judit Blair, “From Demons to Germs”, Studia Universitatis Babes-Bolyai, Theologia Catholica
Latina, L, 2, 2005, s.117 vd. Asur krali Asurbanipal’in Ninova’daki kiitliphanesinde, biiyiik
Olciide Akadca yazilmis olan ve Lamastu’ya karsi hazirlanan dokuz ritiiel ve on {i¢ biyii
reetesi ele gegmistir. Bkz. D.T.Potts-D.L.Martin-K.Baustian-A.Osterholtz, “Neonates, Infant
Mortality and the Pre-Islamic Arabian Amuletic Tradition at Tell Abraq”, LIWA, Vol.5, No.9
(2013), s. 8.

%0 Anthony Green, “A Note on the Scorpion-Man and Pazuzu”, Irag, Vol.47 (1985), s.81, Plate
XI.

*! potts-Martin vd. 2013: 8.

%2 Carolyn Nakamura, “Dedicating Magic: Neo-Assyrian Apotropaic Figurines and the Protection
of Assur”, Wold Archaeology, Vol.36, No.1 (2004), s.12.

53 Green 1985: 76.

[356]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Eski Mezopotamya’da, kilden yapilan ve koruma amacl kullamldigi
anlasilan figiirler, ayn1 zamanda ¢esitli bliyli ve ritiiellerin de 6nemli birer
parcasi olmustur™. Gergekten, Eski Mezopotamya sehirlerinde yapilan kazilarda
Yeni Asur donemine ait pek ¢ok kilden figir ele ge¢mistir. Bu figiirler,
genellikle tugla (tas?) kutular igerisinde gomiilii olarak bulunmustur. So6z
konusu kutular, kap1 girisleri, ayak basilan yerler, kdseler ve bazen de odalarin
ortasina gdmiilmiistiir. Bu 6rnekler, Asur, Nimrut, Ninova, Kis, Ur ve Babil’de
bulunmus, ¢esitli ritiiel metinlerde gegen ifadelerden de séz konusu figiirlerin
kotiligii onlemeye yonelik yapilan ritiiellerin - birer parcasi olduklari
anlagilmistir. Daha once de belirttigimiz {izere, bu figiirler, insanlari
hastaliklara, gomiilii olduklar1 yapiy1 da kotii ruh ve seytanlara karst korumakta
idiler®™,

4. GIR.TAB.LU.U, (GISGAL).LU: “Akrep-Adam” Sembolii

Eski Mezopotamya’da GIR.TAB.LU.U, (GISGAL).LU, yani akrep-
adam semboliine, ilk kez Akad ve III. Ur dénemlerinde rastlanmakla beraber,
Yeni Asur ve Yeni Babil dénemlerine gelinceye kadar nadir olarak
goriilmektedir. Bununla birlikte, Eski Mezopotamya ikonografisinde ii¢ ¢esit
akrep-adam semboliine rastlanmustir. ILtip iki bacakli ve kollar1 yukariya
kalkmis vaziyette; IL.tip sadece iki bacakli veya kolsuz, IIl.tip ise dort bacakli
olan, genellikle insan basl, akrep viicutlu karisik figiirlerdir®. Ayrica
mitolojide, Sumerliler’e ait Gilgamu§ Destani ile Babil Yaratilis Destan1t Enuma
Eli§’te akrep-adamlardan bahsedilmektedir®’.

Yeni Asur sanatinda goriilen akrep-adam figiirleri, kotiiliigii dnleyici bir
misyonda karsimiza ¢ikmaktadir. Bu figlir, Akad doneminden itibaren
gorlilmekle beraber, Orta Asur doneminde nadiren, Yeni Asur doneminde ise
yaygin olarak kullanilmistir®®. Ornegin, Asur krali IT. Asurnasirpal dénemine ait
bir toprak kap iizerinde de akrep-adam figiiri bulunmaktadir (Ek 12). Yine bir
Yeni Asur Dénemi silindir miihrii iizerinde (Ek 13) ve Nimrut sarayina ait bir

> Nakamura 2004: 13.

% Nakamura 2004: 14.

% Gane 2012: 187-193.

> Werness 2006: 360.

% A.Green, “Neo-Assyrian Apotropaic Figurines, Rituals and Monumental Art, with Special
Reference to the Figurines from the Excavations of the British School of Archaeology in Iraq
at Nimrud”, Irag, Vol.45, No.1, Papers of the 29 th Recontre Assyriologique Internationale,
London 5-9 July 1982, (1983), 5.93.

[357]



H.Hande Duymus Florioti

rolyefte (Ek 14) akrep-adam sembolleri yer almaktadir™. Ayrica, bu dénemde,
genellikle saray ve tapmak kapilarina, kotii ruh ve hastaliklara karsi koruyucu
olarak akrep-adam figiirlerinin yerlestirilmis oldugunu goriiyoruz. Bu figiir,
genellikle bir tanri ile 6zdeslestirilmemekle beraber, metinlerde daha ¢ok Giines
Tanris1 Samas ile birlikte zikredilmektedir. Yeni Babil doneminde ise, akrep-
adam figiirii 6zellikle miihiirler iizerinde goze carpmaktadir®.

Mezopotamya disinda akrep-adam figiiriine Urartu bolgesinde bulunan
Kef Kalesi ve Karmir Blur’da rastlanmistir. Bolgede yapilan kazilarda ortaya
¢ikarilan odalardan 28. numarali odada kilden yapilmig bir akrep-adam figiirii
ele gecmis, bu figiiriin de kotiiliigi onleyici bir figiir olarak kullanildigi tahmin
edilmistir™. Bu durumun, Asur-Babil etkisi ile aciklanabilecegini
diistinmekteyiz.

Sonuc¢

Eski Mezopotamya toplumlarina ait arkeolojik veriler iizerinde yer alan
hayvan sembolleri, arastirmacilarin dikkatini ¢ekmis ve hayvan sembolizmine
dair yabanc1 dilde bir¢ok caligma yapilmistir. Kaynaklarin zenginligine ragmen,
akreple ilgili bilgiler yok denecek kadar azdir. S6z konusu kaynaklarda akrebin,
iireme/dogurganlik ve evlilik Tanrigasi I3hara ile baglantili dini bir sembol
oldugu agik olarak belirtilmis ancak neden lreme ve dogurganlikla iligkili
g0Oriildiigii hususu yeterince aydinlatilmamustir.

Biz bu ¢alismamizda, satir aralarma sikistirilmis ifadelerden ve biiyiik
Ol¢iide arkeolojik verilerin sundugu bilgilerden yola cikarak, akrep semboliine
dair bazi tespitler ve cikarimlarda bulunmaya calistik. Zengin bir hayvan
sembolizmine sahip olduklarmi gordiigiimiiz Eski Mezopotamya toplumlari,
siiphesiz, cesitli Ozellikleri nedeniyle bazi hayvanlara simgesel degerler
kazandirmislardir. Ornegin, kralin ¢ogu zaman arslan ile &zdeslestirilmis
olmasi, s6z konusu hayvanin heybetli durusu ve giicii ile agiklanabilir. Peki
akrep? Tehlikeli ve zehirli 6zellikleri nedeniyle bugiin bile korktugumuz ve
estetik bir goriintiiye de sahip olmayan bu hayvan, nasil olmustur da evlilik ve
iireme ile ilgili bir tanriganin sembolii haline gelmistir? Bu soruya net ve kesin
cevap verebilmek su an i¢in olduk¢a zordur. Ancak sunu rahatlikla ifade
edebiliriz ki, akrebin {ireme ile ilgili bir sembol haline gelmesinde, s6z konusu

% Gérseller icin bkz. Green 1985: 80, 81 (Plate VII, VIII ve X).
% Gane 2012: 187-195.
%1 Green 1985: 79.

[358]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

hayvanin biyolojik dzellikleri etkili olmus olmalidir. Bir defada pek ¢ok yavru
dogurabilmesi (34 ile 110 arasinda) ve yavrularin gelisimlerini tamamlayincaya
kadar, anne akrebin sirtinda yasamalari, akrebin iireme ve koruyucu vasfinin
one c¢ikmasinda etkili olan unsurlardir. Bu nedenle de, evlilik ve iireme
Tanricas1 I§hara ile 6zdeslestirilmis olmalidir. Ayni sekilde, Asur kraligelerine
ait miihiirler tizerinde de, s6z konusu Tanrica ile baglantili olarak akrep
semboliinin yer aldig1 anlagilmaktadir. Bu bilgilere ek olarak, Eski
Mezopotamya’da akrebin, “akrep-adam” formunda da goriildiigii ve g¢esitli
tilsimlar ile arkeolojik veriler tizerinde koruyucu birer sembol olarak yer aldigi
gozlemlenmektedir.

KAYNAKCA

AL-GAILANI WERR, Lamia, “Nimrud Seals”, New Light on Nimrud
Proceedings of the Nimrud Conference 11 th- 13 th March 2002, (Eds.)
J.E.Curtis-H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr, British Museum, London
2008, s5.155-162.

AL-RAWI, Farouk N.H., “Inscriptions from the Tombs of the Queens
of Assyria”, New Light on Nimrud Proceedings of the Nimrud Conference 11
th- 13 th March 2002, (Eds.) J.E.Curtis-H.McCall-D.Collon-L.al-Gailani Werr,
British Museum, London 2008, s.119-138.

BLACK, Jeremy -Anthony Green, Gods, Demons and Symbols of
Ancient Mesopotamia, An Illustrated Dictionary, Illustrations by Tessa
Rickards, British Museum Press, London 1992.

BLAIR, Judit, “From Demons to Germs”, Studia Universitatis Babes-
Bolyai, Theologia Catholica Latina, L, 2 (2005), s.111-121.

BRENIQUET, Catherine, “Animals in Mesopotamian Art”, A History
of the Animal World in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins,
Brill, Leiden-Boston-Koln 2002. s.145-168.

CDA :BLACK, J. - A. George -N.Postgate (Eds), A Concise Dictionary
of Akkadian, 2nd Corrected Printing, Harrossowitz Verlag, Wiesbaden 2000.

DUYMUS FLORIOTI, H.Hande, “Eski Mezopotamya’da Kehanet
Olgusuna Genel Bir Bakis”, Tarih Okulu Dergisi, Y1l 6, S.XV, Izmir 2013,
5.23-42.

DUYMUS FLORIOTI, H.H., “Eski Kiiltiirlerde Kopegin Algilanisi:
Eski Mezopotamya Ornegi”, A.U. Tarih Arastirmalari Dergisi, C.33, S.55,
Ankara 2014, s.45-70.

[359]



H.Hande Duymus Florioti

DUYMUS FLORIOTI, H.H., “Queens of Assyria”, University of
Oxford-Cuneiform Digital Library Initiative, http://cdli.ox.ac.uk/wiki/doku.
php?id=queens_of assyria, Erisim 17.10.2014, Oxford 2014

EI-HENNAWY, Hisham K., “Scorpions in Ancient Egypt”, Euscorpius,
Occasional Publications in Scorpiology, No.119, (Ed.) V.Fet, Marshall
University, Huntington 2011, s.1-12.

FOSTER, Benjamin, “Animals in Mesopotamian Literature”, A History
of the Animal World in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean Collins,
Brill, Leiden-Boston-K6ln 2002, s.271-288.

GANE, Constance E., Composite Beings in Neo-Babylonian Art, PhD
Dissertation (Advisor: David Stronach), Near Eastern Studies, University of
California, Berkeley 2012.

GELB, 1.J., Glossary of Old Akkadian, The University of Chicaqo
Press, Chicaqo 1957.

GREEN, Anthony, “Neo-Assyrian Apotropaic Figurines, Rituals and
Monumental Art, with Special Reference to the Figurines from the Excavations
of the British School of Archaeology in Iraq at Nimrud”, Irag, Vol.45, No.1,
Papers of the 29 th Recontre Assyriologique Internationale, London 5-9 July
1982, (1983), 5.87-96.

GREEN, A., “A Note on the Scorpion-Man and Pazuzu”, Iraq, Vol.47
(1985), 5.75-82.

KING, L.W., Babylonian Boundary Stones and Memorial Tablets in the
Britisih Museum, Oxford University Press, London 1992.

LIPINSKI, Edward, “The Syro-Palestinian Iconography of Woman and
Goddess”, (Review), Israel Exploration Journal, Vol.36, No0.112 (1986), s.87-
96.

LOURENCO, Wilson R., “Reproduction in Scorpions, with Special
Reference to Parthenogenesis”, European Arachnology 2000, Aarhus
University Press, Aarhus 2002, s.71-85.

MACGREGOR, S.L., Beyond Hearth and Home, Women in the Public
Sphere in the Neo-Assyrian Society, State Archives of Assyria Studies,
Vol. XXI, Helsinki 2012.

MUNKDUR, Balaji, The Cult of the Serpent, An Interdisciplinary
Survey of Its Manifestations and Origins, State University of New York Press,
Albany/New York 1983.

[360]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

MURAT, Leyla, “Goddess I1shara”, 4.U. Tarih Arastirmalar: Dergisi,
C.28, S.45 (2009), s.159-189.

NAKAMURA, Carolyn, “Dedicating Magic: Neo-Assyrian Apotropaic
Figurines and the Protection of Assur”, Wold Archaeology, Vol.36, No.1
(2004), 5.11-25.

ORNAN, Tallay, The Triumph of the Symbol, Pictorial Represantation
of Deities in Mesopotamia and the Biblical Image Ban, Academic Press
Fribourg, Fribourg-Gottingen 2005.

OZKAN, Ozcan -K.Zafer Karaer, “Akreplerin Biyolojisi”, Tiirk Hijyen
ve Deneysel Biyoloji Dergisi, 64 (1), Ankara (2007), s.51-60.

PARPOLA, S., “The Neo-Assyrian Royal Harem”, In G.B.Lanfranchi
at al (ed.), Leggo! Studies Presented to Frederick Mario Fales, Leipziger
Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012, s.613-626.

PIENTKA, Rosel, “Aus Der Wiiste Ins Schlafzimmer-Der Skorpion”,
Amurru 3, Compte rendu de la XLVIe Recontre Assyriologique Internationale
(Paris, 10-13 Juillet 2000), Textes réunis par: Christophe Nicolle, Paris 2004,
5.389-404.

PIZZIMENTI, Sara, “Symbols as Expression of Cultural Identity and
Connectivity. The Case of Mitannian, Cassite and Middle-Assyrian Symbolic
Heritages in Late Bronze Mesopotamia”, SOMA 2012 (Proceedings of the 16th
Symposium on Mediterranean Archaeology, Florence, Italy 1-3 March 2012),
Vol.I, Edited by L. Bombardieri, A.D’Agostino etc., BAR International Series
2581 (1), Oxford 2013, 5.49-53.

POTTS, D.T. -D.L.Martin-K.Baustian-A.Osterholtz, “Neonates, Infant
Mortality and the Pre-islamic Arabian Amuletic Tradition at Tell Abraq”,
LIWA4, Vol.5, No.9 (2013), s.3-14.

RADNER, K., “The Seal of TaSmé&tum-Sarrat, Sennacherib’s Queen and
Its Impressions”, In G.B.Lanfranchi at al (ed.), Leggo! Studies Presented to
Frederick Mario Fales, Leipziger Altorientalische Studien 2, Wiesbaden 2012,
5.687-698.

ROBERTS, J.J.M., “Die Géttin I$hara: Ein Beitrag zug altorientalischen
Religionsgeschicte” (by Doris Prechel), Review, Journal of the American
Oriental Society, Vol.119, No.4 (Oct-Dec.1999), 5.693-694.

SAA 08: HUNGER, H., Astrological Reports to Assyrian Kings, State
Archives of Assyria, Volume VIII, Helsinki 1992.

[361]



H.Hande Duymus Florioti

SCURLOCK, Joann, “Animals in Ancient Mesopotamian Religion”, A
History of the Animal World in the Ancient Near East, Edited by Billie Jean
Collins, Brill, Leiden-Boston-Koln 2002, s.361-403.

STOL, Marten-F.A.M.Wiggermann, Birth in Babylonia and The Bible
Its Mediterranean Setting, Cuneiform Monographs, Styx Publications,
Groningen 2000.

STUCKEY, Johanna H., “The Great Goddesses of the Levant”, JSSEA
30 (2003), s.127-157.

VAN BUREN, E.Douglas, “The Scorpion in Mesopotamian Art and
Religion”, Archiv fiir Orientforschung 12, (1937-1939), s.1-28.

VAN BUREN, E.D., The Fauna of Ancient Mesopotamia as
Represented in Art, Analecta Orientalia, Commentationes Scientificae De Rebus
Orientis Antiqui-18, Roma 1939.

VAN DER TOORN, Karel -B.Becking-Pieter W. Van der Horst (Eds.),
Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Second Edition, Brill, Leiden
1999.

VAN DER TOORN, Karel, Family Religion in Babylonia,
Syria&lsrael, Copyright by E.J.Brill, Leiden 1996.

WATANEBE, Chikako E., Animal Symbolism in Mesopotamia, A
Contextual Approach, WOO, Band 1, Institut fiir Orientalistik, Universitit
Wien, Wien 2002.

WERNESS, Hope B., The Continuum Encyclopedia of Animal
Symbolism in Art, The Continuum International Publishing Group, New York
2006.

WESTENHOLZ, Ulla Koch- Mesopotamian Astrology, An Introduction
to Babylonian and Assyrian Celestical Divination, The Carsten Niebuhr
Institute of Near Eastern Studies Museum Tusculanum Press, Copenhagen
1995.

[362]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Ekler®

Ek 1: Erken Hanedanhk Dénemi Silindir Miihrii Uzerinde Akrep

82 Gorsellerin yer aldigi kaynaklar, metin igerinde yer alan dipnotlarda gosterilmistir.

[363]



H.Hande Duymus Florioti

Ek 3: Akad Dénemi Silindir Miihrii Uzerinde Akrep

[364]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Ek 5: 18.Hanedan Firavunu Horemheb’in Lahiti, Tanriga Serqget ve Basinda
Akrebi, Luxor.

Ek 6: 19. Hanedan Firavunu II.Ramses’in esi Kralice Nefertari’nin Mezar odasi
duvarlarinda Tanriga Serqet ve Baginda Akrebi, Luxor.




H.Hande Duymus Florioti

Ek 7: Asur Kralicesi Hama’ya Ait Miihiir Baskis1 Uzerinde Akrep

[366]



Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Ek 10: Sanherip Donemi, Kil Miihiir (Cizim), Kraliyet Cifti ve Akrep.

[367]



H.Hande Duymus Florioti

Ek 12: Asur krali II. Asurnasirpal’in Kuzeybat1 Sarayi, Nimrut’tan toprak kap.




Arkeolojik ve Yazili Kaynaklar Isiginda Eski Mezopotamya’da Akrep Sembolii

Ek 14: Akrep-Adam, Kiregtagi Rolyef, Nimrut’tan.




H.Hande Duymus Florioti

Ek 16: Susa’dan Ele Gegen Bagka Bir Kudurru (Cizim)

r

[370]



