
 
 

i 
 

 

 

Volume 5, Number 1, Summer 2016  

 

(General Issue: 9)  

 

 

Malatya- TÜRKİYE 

 

 

www.inijoss.net 

 

 

İnönü University 

INIJOSS 

 

İnönü University International Journal of Social Sciences 

 

 

 

IT IS AN INTERNATIONAL REFEREED JOURNAL PUBLISHED TWO TIMES A YEAR  

BY İNÖNÜ UNIVERSITY INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

 

İnönü Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi  

 

 

 

 

 

 



ii 
 

ADVISORY BOARD/ DANIŞMANLAR 

 

Dr. Abdullah Korkmaz    İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Abdülkadir Baharçiçek  İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Ahmet İncekara    İstanbul University/ TÜRKİYE 

Dr. Ahmet Karadağ     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Alhagi Drammeh    Al-Maktoum College of Higher Education-Scotland/ UK 

Dr. Ali Şen      İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Amjad Hussain          Trinity Saint David, Wales/ UK  

Dr. Bülent Güloğlu     Pamukkale University/ TÜRKİYE 

Dr. Cafer Mum        İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Ejaz Ahmed     Windsor University/CANADA 

Dr. Elşen Memmedov       Azerbaycan Devlet İktisat Üniversitesi/AZERBAYCAN   

Dr. Hakan Erkuş            İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Hakan Kahyaoğlu     Dokuz Eylül University/ TÜRKİYE 

Dr. Hasan Ağan Karaduman Yıldız Technical University/ TÜRKİYE 

Dr. Hasan Kaval            Gazi University/ TÜRKİYE 

Dr. Hatice Esedova,         Azerbaijan National Museum of Fine Arts/ AZERBAYCAN 

Dr. Hüseyin Subhi Erdem    İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Işıl Akgül      Marmara University/ TÜRKİYE 

Dr. Jan Zygmunt            Wroclaw Umiversity, Wroclaw/ POLONYA 

Dr. Levent Gökdemir     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Mahmut Atay    Fırat University/ TÜRKİYE 

Dr. Mavil Izzi Dien    University of Wales-Lampeter, Wales/ UK   

Dr. Mehmet Balcılar     Eastern Mediterranean University/ KKTC 

Dr. Mehmet Güngör     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Mehmet Karagöz       İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Mezahir Avşar    Selcuk University/ TÜRKİYE 

Dr. Mustafa Arslan       İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Mustafa ÇOLAK        Kamu İhle Kurumu/ TÜRKİYE 

Dr. Mustafa Koç            Ryerson University/UAS 

Dr. Mustafa Özer     Anadolu University/ TÜRKİYE 

Dr. Muzaffer Demirbaş      İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Namık Kemal Öztürk    Muğla University/ TÜRKİYE 

Dr. Nevzat Şimşek     Dokuz Eylul University/ TÜRKİYE 

Dr. Nihat Akbıyık     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Nurhodja Akbulaev      Azerbaycan Devlet İktisat Üniversitesi/AZERBAYCAN  

Dr. Osman Zekai Orhan     Marmara University/ TÜRKİYE 

Dr. Ömer Eroğlu            Süleyman Demirel University/ TÜRKİYE 

Dr. Özlem Göktaş     İstanbul University/ TÜRKİYE 

Dr. Philip Wilson           University of East Anglia/UK 

Dr. Ramazan Korkmaz     Fırat University/ TÜRKİYE 

Dr. Recep Güneş     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Salim Çöhce     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Selma Karatepe     İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Serap Buyurgan    Gazi University/ TÜRKİYE 

Dr. Südabe Salihova         Azerbaycan Devlet İktisat Üniversitesi/AZERBAYCAN 

Dr. Şahabettin Yalçın        İnönü University/ TÜRKİYE 

Dr. Şahin Ekber             Azerbaycan Devlet İktisat Üniversitesi/AZERBAYCAN  

Dr. Taner Akçacı     Kilis 7 Aralık University/ TÜRKİYE 

Dr. Veli Kayhan          Erciyes University/ TÜRKİYE 

Dr. Veysel Bozkurt     İstanbul University/ TÜRKİYE 

Dr. Zehra Çobanl            Anadolu University/ TÜRKİYE 

Dr. Zekai Özdemir     İstanbul University/ TÜRKİYE  

 



 
 

 

ISSN: 2147-0936 

Yıl/Year: 2016 

Cilt, Sayı/ Volume, Number: 5, 1 

Genel sayı/ General issue: 9 

Yayın ve Yönetim Yeri / Editorial Office 

İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Elazığ Yolu 15. km.) Kat: 1, 44280, Malatya-TÜRKİYE, 

tel. 90 422- 377 30 00, fax. 90 422-3410047 

e-mail: inonusosbilder@gmail.com 

web: www.inijoss.net 

 

Sahibi/ Owner 

İnönü Üniversitesi Rektörü  

Dr. Cemil ÇELİK 

 

Yayın Kurulu/ Editorial Board 

Dr. Mehmet KARAGÖZ 

Dr. Mehmet ÖNAL 

Dr. Muzaffer DEMİRBAŞ 

Dr. A. Faruk SİNANOĞLU 

Dr. Yusuf Cahit ÇUKACI 

Dr. Ünal İMİK 

 

Editörler/ Editors 

Dr. Mehmet KARAGÖZ (Editor-in-Chief)  

Dr. Orhan YAZICI, Dr. Mehmet ÖNAL (Issue Editors) 

Yazı İşleri /Editorial Secretary 

Fadime ERDOĞAN, Hatice ASLAN 

 

WEB Sorumlusu / WEB Master 

Mert YAZI 

Basım Yeri/ Publisher 

İnönü Üniversitesi Matbaası 

Dağıtım Sorumluları/Distribution Executives 

Abuzer BAŞAR 

 



iv 
 

 

BU SAYININ HAKEMLERİ/ REFEREES OF THIS ISSUE 

Dr. Abdulcelil Mücahid ZENGİN, Necmettin Erbakan University 

Dr. Ali AHMETBEYOĞLU, İstanbul University 

Dr. Asif YOLDAŞ, Trabzon Avrasya University 

Dr. Bekir KOCADAŞ, Adıyaman University 

Dr. Burak Gani EROL, Recep Tayyip Erdoğan University 

Dr. Cihan PİYADEOĞLU, İstanbul Medeniyet University 

Dr. Cihat AYDOĞMUŞOĞLU, Ankara University 

Dr. Ercan HAYTOĞLU, Pamukkale University 

Dr. Erdoğan KAYGIN, Kafkas University 

Dr. Erdoğan SARITEPE, Fırat University 

Dr. Hacı Bayram KAÇMAZOĞLU, İnönü University 

Dr. Hasan TOPBAŞ, İnönü University 

Dr. İlhan ERDEM, Ankara University 

Dr. Mehmet BİRSİN, İnönü University 

Dr. Mehmet DENİZ, İnönü University 

Dr. Mehmet Emin BABACAN, İnönü University 

Dr. Mehmet ERSAN, Ege University 

Dr. Mehmet KÖÇER,  Nevşehir Hacı Bektaş Veli Universty 

Dr. Mehmet ÖNAL İnönü University 

Dr. Mehmet ŞEKER, U University 

Dr. Murat ZENGİN, İnönü University 

Dr. Mustafa ŞAHİNER, İnönü University 

Dr. Nihat YAZILITAŞ, Gazi University 

Dr. Orhan YAZICI, İnönü University 

Dr. Sabit DUMAN, İnönü University 

Dr. Sabri TÜRKMEN, İnönü University 

Dr. Südabe SALİHOVA, Azerbaycan Devlet İktisad University 

Dr. Şahin EFİL, İnönü University 

Dr. Şebnem KOLTAN YILMAZ, İnönü University 

Dr. Tamer BUDAK, İnönü University 

Dr. Tevfik ERDEM, Gazi University 

Dr. Umar IŞIK, Gazi University 

Dr. Veysel Fuat HATİPOĞLU, Muğla Sıtkı Koçman University 

Dr. Yüksel ARSLANTAŞ, Fırat University 

Dr. Yüksel GÖĞEBAKAN, İnönü University 



 
 

 

CONTENTS/ İÇİNDEKİLER 

 

THE INFLUENCES OF EXTERNAL INTERVENTIONS UPON THE RATIONAL ABILITIES  

OF AFGHAN PEOPLE 

Orhan YAZICI ……………………………………………………………………………………………..……. 1-9 

 

DIŞ MÜDAHALELERİN AFGAN TOPLUMU ÜZERİNDEKİ ETKİLERİ 

Orhan YAZICI ………………………………………………………………………………………..….....… 10-16 

 

ARCHEOLOGY AND METALLURGICAL TECHNOLOGY IN PREHISTORIC 

AFGHANISTAN, INDIA AND PAKISTAN 

C. C. LAMBERG-KARLOVSKY   

Çev. Recep ÖZMAN ………………………………………………………………………………………..…. 17-38 

 

QUESTIO N DESPINA KHATUN’S TOMB 

Yahya BAŞKAN …………………………………………………………………………………..………..…. 39-48 

 

COINS MINTED IN MALATYA IN DANISHMENDİDS AND SELJUQS  

Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN ………………………………………………………….………….… 49-66 

 

AN ENTERPRISE TO IMPROVE THE EASTERN ANATOLIA REGION IN THE EARLY PERIOD  

OF THE TURKISH REPUBLIC: THE FOUNDATION OF MALATYA FABRIC AND YARN FACTORY “TAŞ” 

Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT ………………………………………………………………... 67-78 

 

THE TURKISH MAMLUK STATE DURING THE REIGN OF SULTAN HASAN: AN OVERVIEW 

Murat ZENGİN ……………………………………………………………………………………….............. 79-90 

 

REFORMS IN REALM OF INTERNAL AFFAIRS IN OTTOMAN EMPIRE DURING XIXth CENTURY 

Abdullah Sami TEKİN ……………………………………………………………………………………...… 91-98 

 

HISTORICAL ORIGINS OF THE GERMAN NATIONALISM 

Mert KOZAN ………………………………………………………………………………………………… 99-110 

 

PUNISHMEND-JUSTICE RELATIONSHIP IN THE TRANSITION  

FROM PRIMITIVE SOCIETY TO MODERN SOCIETY 

Etem ÇALIK ……………………………………………………………………………………………..…. 111-130 

 



vi 
 

 

CONTENTS/ İÇİNDEKİLER  

 

THE SHORT ANALYSIS OF CAPITALISM ACCORDING TO MARX AND WALLERSTEIN 

Mustafa SOLMAZ ……………………………………………………………………………….…… 131-142 

 

PRIVACY CONCERN MEASUREMENT ON SOCIAL NETWORKS:  

A SEARCH ON THE STUDENTS OF THE UNIVERSITY OF İNÖNÜ 

Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ ……….………………………………………………………… 143-160 

 

ARABIC MORPHEMES AND MACHINE TRANSLATION 

Joseph-Gabriel BAUDOUIN ……………………………………………………………………...…… 161-172 

 

MÂVERDÎ AND EL-AHKÂMUS-SULTÂNİYYE  

Abdullah ÇOLAK ……………………………………………………………………………..……… 173-214 

 

THE RELATIONSHIP BETWEEN PILOTS’ INTERPERSONAL COMPETENCE LEVEL  

AND THEIR JOB PERFORMANCE  

Gökdeniz KALKIN ERKAN, Haluk ERDEM, Haşim KAFALI ……………………………...…… 215-224 

 

AN ART BASED APPLICATION THROUGH GAME BASED EDUCATION (WORKSHOP) 

Doç. Metin İNCE, Öznur IŞIR  ……………………………………………………………………… 225-236 

 

POSITIVE AND NEGATIVE ASPECTS OF THE INTERNET BANKING SYSTEM 

Besti ALIYEVA ………………………………………………………………………………..……… 237-252 

 

SPINOZA ATEİST MİDİR?  L. STRAUSS, E.E. HARRIS’E KARŞI  

Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL …………………………………………………………….… 253-270 

 

MALATYA SÖZLÜĞÜ ÜZERİNE  

Şaziye DİNÇER BAHADIR ……………………………………………………………………..……. 271-273 

 

 

 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 
Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 1-8. 
www.inijoss.net 

 

1 
 

THE INFLUENCES OF EXTERNAL INTERVENTIONS UPON THE RATIONAL 

ABILITIES OF AFGHAN PEOPLE* 

 

Orhan YAZICI 

İnönü University, Faculty of Arts and Sciences 

Department of History, Malatya/TURKEY 

orhan.yazici@inonu.edu.tr 

 

As a result of the attacks occurred in the United States on September 11st 2001, under 

the constitution North Atlantic Treaty Organization, with the help of the states such as 

United States, England, Canada, France and Holland an intervention to Afghanistan was 

carried out. In this intervention, in which Afghanistan was claimed to be the responsible for 

the September 11 events, the Taliban regime was demolished and a central government was 

established in the leadership of Hamid Karzai. However, throughout the following ten years, 

in spite of all support of Western World, the Karzai government could not make his power felt 

in the outside quarters. In spite of actual support of NATO, especially in the southwest and 

southeast provinces of Afghanistan the Taliban sovereignty could not be destroyed.  

NATO powers continue to exist in Afghanistan at the present time. For this reason, the 

leaders and ministers of the concerned countries visit their garrisons and military unions in 

Afghanistan and try to give them the required psychological support.  In this connection, 

English Secretary of Defense Dr. Liam Fox visited English military unions in Afghanistan in 

the year 2010 and defined the country as “a brokenly 13
th

 century country”. Although his 

definition summarizes the real circumstances in which Afghanistan is found, the reasons also 

need to be exhibited. Why did Fox define Afghanistan as a country which is hundreds years at 

the back of the present time? Did he mean the level of the actual advancement or the level of 

mentality he found in Afghanistan with being hundred years back of the present time? The 

fact that a country as Afghanistan was described today as “a 13
th

 century country” is a topic 

which needs to be deliberated in some way. We need to display the understanding that lies 

behind this remark and the reason of it.  

For those who make investigations with regard to the history of Afghanistan the role of 

England in Afghanistan’s present situation is well known. Indeed the changes and resistance 

the mental world of Afghan people is closely related with the happenings occurred in the last 

two centuries, and they are best known by English authorities. It is probable that it was Fox’s 

                                                      
*
This study is a paper version of the translation of “The Influences of External Interventions Upon the Rational 

Abilities of Afghan People” in the Wroclaw University of Poland on 13 November 2012, which was presented by 

us.   



Orhan Yazıcı 

2 
 

visit to Afghanistan and it is quite understandable that he was struck with horror; however, the 

English army has been in Afghanistan for two hundred years.  

Afghanistan was under the sovereignty of Persians in the 5
th

 century Before Christ. It 

was under the sovereignty of Macedonians in the 3
rd

 century B. C; and it was under the 

sovereignty of some people who came from Turkestan in the first century A. D. and it was 

under the sovereignty of Muslim armies in the 7
th

 century A. D. In these periods, in 

Afghanistan, established Indian-European culture, Hellenistic Culture, Middle-Asian mounted 

nomadic culture, Zoroastrianism, Buddhism and Islamic religion were intensely experienced. 

Together with Ghaznavid State which was established in 10
th

 century, Afghanistan came to be 

a regional power and some other religions and cultures in addition to Islamic religion and 

culture began to be kept alive. Especially in Bamiyan region the Buda statues had been the 

most important visiting centers throughout centuries. Similarly, the city of Merv was the 

center for the regional Christians, and the city of Herat was the center for Jewish merchants. 

In those years Afghanistan was one of the rare countries in which Islam, Christianity, Judaism 

and Buddhism had the chance of living together one within the other.  

Historical resources manifest that in the 13
th

 and 14
th

 century, to which Fox makes 

reference, Afghanistan was under the administration of Mongolians for a short while and then 

was governed by local dynasties. The same resources manifest that especially in these 

centuries in the cities such as Herat, Kabul, Kandahar and Ghazni, people from various 

different religions and from different origins were leading a peaceful life.  

Afghanistan took its place in the scene of history as an independent country in 1747, and 

spread so far as to the inside parts of India, Iran and Turkestan. In this period, new cities were 

established by Afghan governors, new administration buildings and palaces were built in 

these cities, places of worships were repaired, watering channels were created, in addition to 

shopping centers and bazaars, caravansaries were  built for the tradesmen coming from 

China, India, Turkestan and Iran.  Many tradesmen from various nation and religion were 

settled in the cities such as Kandahar, Kabul, Herat and Peshawar, and administrated their 

commercial jobs in these cities. To their commercial activities neither Afghan governors nor 

Afghan people showed a negative reaction; quiet contrarily they kept their adherence to living 

together. In this period, we see that Afghan authorities tried to facilitate the commercial 

activities of Indians, Christians, Buddhists and Jewish and secured their properties and lives.   

When the history of Afghanistan is examined, it is obvious that both the governors and 

people had never been in a negative attitude or behavior towards foreigners until 19
th

 century. 

And also it is obvious that Afghan people are very tolerant towards the people from other 

religions until the same century. We understand from their own reports that some European 

tradesmen, travelers, missioners and orientalists visited Afghanistan in 19
th

 century and they 

were welcomed with pleasure by Afghan people. Therefore, it is well known that until the 



The Influences of External Interventions upon the Rational Abilities of Afghan People 

 
 

middle of this century there were not any opposition and prejudice in Afghan people towards 

Western people and Western values; and quite contrarily we see that there is a considerable 

tolerance to the members of other religions, to their religious activities; and that there is a 

respect to their temples or places of worships. At this point we cannot help ourselves asking 

question what happened in that country that caused the people of that country to be an 

people since the middle of 19
th

 century. Even we might question the fact why it began to be 

exporting terrorism to other parts of the world in which we live, and why it has been a country 

in which unsteadiness in every respect is a constant situation.  

 The answer of this question seems to be lying in the pages of English and Russian 

history. While reading these pages, we meet with a people who began to lose its philosophy, 

logic, and human values in a certain extent due to the fact that the antagonism between the 

super powers of the world since the 19
th

 centuries, Russia and England, which was called 

“Great Game” was about to arrive to the borders of Afghanistan. As a result of this, 

Afghanistan came to lose all its human values, state tradition, and reasoning capabilities.  

In the beginnings of 19
th

 century, Russia’s progression in Asia made England 

uncomfortable. The English who did not want to leave Indian sovereignty to someone else 

occupied Afghanistan in 1838 in order to create a buffer state between Turkestan, in which 

Russia was settled, and India. During this four-year occupation more than seventy thousand 

young Afghan people were killed by the English because they boycotted the practices of 

English.  The flourishing cities such as Gazne, Kabul and Jalalabad began to be destroyed.  

When the English left Afghanistan in 1842, two periods were experienced which were 

called “the periods of reforms”.  Although in these periods central authority was solidified 

and the structure of the state was modernized in the upmost level, some cooperation was made 

with the English in some military and political fields. However, the English occupied 

Afghanistan once again in 1878 under the pretext of a potential Russian threat to Afghanistan; 

and this removed what was gained in the last thirty years until that time.  

In the periods of occupancy, the resistance of Afghan people towards the English army 

was organized by religious leaders; and this put the religious leaders to a more respectful 

position. After a while, their way of looking at world became to replace the people’s general 

opinions.  The English army, with the policies they practiced during its two occupations, had 

already gained the hatred of Afghan people; and this was the most important thing which 

caused Afghan people to be prejudiced towards Western people and values. 

The hatred of Afghan people towards the English brought about their constant keeping 

away from the values that characterize Western societies as a whole; and more importantly 

what were accepted as “universal values” in Afghan society was questioned from the start. 

Every attempt of modernization in the country was seen as a sign of infidelity.  



Orhan Yazıcı 

4 
 

In Afghanistan, which was destroyed greatly after the English occupations, another 

troublesome period began when Indian border was determined. The new border, which was 

drawn by the English administration with the aim of protecting the northern borders, was 

submitted to Afghanistan in 1839 for approval.  This superficial 2.300 kilometers long 

border, which had no historical and sociological importance, came to be the greatest threat to 

the security of the region. Pashtun people who were living at the both sides of the border 

never accepted this border. However, the English allowed the tribes who were faithful to them 

the permission of keeping and trading of weapons. This practice was the main reason of 

border problems which existed between Afghanistan and India in those years; and it is 

responsible today for the borders problems that exist between Pakistan and Afghanistan.  

The English government, after the arrangements in Afghanistan border banned gradually 

the opium poppy agriculture in India. However, it never banned the use of opium and allowed 

its export to other parts of the world over Afghanistan. As a result, there was a visible increase 

in the economic value of opium poppy. While it brought about much more income Afghan 

farmers were inclined to the production of opium poppy, and tried to transmit their product to 

India by the hands of the tribes living on the border. The regulations and economic measures 

of the English, thus, was the most important reason in invalidation of the centralization and 

modernization policy which ware established with great many difficulties. While the state 

began to lose a great income, the land owners who made a big amount of money from the 

agriculture of opium poppy and the smugglers who transmitted the products beyond the 

borders played a significant role in the dissolution of central government.  

While the government in Afghanistan tried to protect country union and to provide 

border security, Russia and England signed a hidden treaty in St. Petersburg in the year 1907, 

and shared Iran and Afghanistan amongst them. According to the treaty, England was to 

continue its absolute sovereignty over Afghanistan and was to make it a colony of England. 

Thus Afghanistan was made a country in which unproductive quarrels take place. Habibullah 

Khan, trying to create a modern country and struggling for independency in foreign policy, 

was killed as a result of a conspiracy. Amanullah Khan, who came into the power in the same 

year started a struggle of independency and after the third English-Afghan War, England 

declared that Afghanistan was a fully independent country.  

However there was a serious interior opposition against Amanullah Khan in his country. 

No doubt England played an important role in this case of opposition. The pictures of 

Amanullah Khan together with his wife Sureyya which were taken while they were having a 

visit to Europe were dispersed by English aircrafts to the tribes living in the border; and this 

caused a big upheaval. The rebels who declared “jihad- a religiously holy war- against the 

government occupied Kabul city in a short while, and they dragged Afghanistan back to years 

earlier together with incomparable practices.  



The Influences of External Interventions upon the Rational Abilities of Afghan People 

 
 

Russians who controlled the other side of Oxus river (Ceyhun/Amuderya) participed in 

the pressure of English over Afghanistan. In 1979, when the Union of Soviet Socialist 

Republics occupied Afghanistan, the central government in Kabul came to be controlled 

completely by USSR.  Afghan people, who did not forget about English occupations, began 

to display resistance against the new occupying power after realizing the first traumas.  

Pakistan and Iran leading the head the other Muslim states such as Saudi Arabia began to send 

financial supports to the weaponized groups in the district and they encouraged them. The 

Western block who took action with the conscious of cold war began to provide the resistance 

fighters with every kind of support. Soviet opposition was to collect together Western Europe, 

America and Muslim states, and every kind of weapon, ammunition and life material which 

were required in Afghan resistance were supplied.  

In the meantime illegal organizations were about to take place in order to provide 

military equipment required for the continuation of the struggle.  The cash money required 

for the supply of the weapons and ammunition of these organizations were possible only by 

means of the trade of opium in a shirt time. For this reason, many of the groups who started 

resistance against the USSR at the beginning encouraged the production of opium, and began 

to spend the great amount of money for the supply of weapon and ammunition. The opium 

which was produced from the fields of opium poppy under the protection of tradesmen of 

drugs and weapon, was to be transformed into heroin in the factories in Pakistan, and was 

transmitted to the new markets, namely to the Europe and America. Since 1980, the Afghan 

drug traders rose to the position of the leading actors of international markets.  

The fact that USSR withdrew from Afghanistan without gaining any benefits and the fact 

that Kabul government demolished led to a new process in Afghanistan. The expectation of 

public opinion of the world was that this country should have again the statue of an 

independent state and that it displays an attitude in which steadiness was dominant in its 

region. However, among the combatants who were supported by the states such as Iran, 

Pakistan and Saudi Arabia, there was no a union of opinion. Therefore, the resistant groups 

created a civil war instead of solidifying their own authority. The civil war which was started 

by the resistance organizations dragged the country to a complete environment of disorder, 

and the security and order in the country vanished.  

United States of America, after the Afghanistan-originated heroin began to increase in 

the markets of Europe and America, held responsible Kabul government for the production of 

drug, and therefore suspended the all economic aids to this country in 1994. However, the 

prime responsible for opium poppy agriculture and production of heroin was not the central 

government; quite contrarily, it was the combatant groups which were supported by the 

United States, Pakistan and other countries.  



Orhan Yazıcı 

6 
 

As it seems obvious, not the central government in Afghanistan, but the United States, 

Iran, Pakistan, Saudi Arabia and some other countries that were supporting the resistant 

organizations were the responsible for creating a country which came to be a center in drug 

production.  Supporting the resistance organizations instead of the central government in 

Kabul gave rise to the division of Afghanistan; and moreover it caused the religious and 

ethnic division come to the peak.  

During the Soviet occupation most of all the Pashtun people who were living on the both 

sides of the Afghanistan- Pakistan border, and those Muslim country originated people who 

came to Pakistan in order to participate in “Jihat” settled in the religious schools found in 

border provinces, and they produced an organization which was later to be called as 

“Taliban”. This organization, after USSR withdrew and USA ceased to support the central 

government in Afghanistan, caught the control of the provinces in the south of Afghanistan; 

and after a short while it invaded Kabul city and established its own government. Once again, 

losing all its gains in administrative and military areas, Afghanistan began to be administrated 

by a group supported by foreign powers. Taliban, which was drawing attraction due to its 

strict religious practices, began to ban the production of opium in the beginnings; however, 

after a short period of time it came to be more tolerant against opium production and even it 

began to encourage its production in the country.  

When the Taliban regime began to administer Afghanistan rejecting every kind of 

universal values, and with reference to rigid religious rules, the country began to be isolated 

from the outside world. The fundamental anchor of the new administration was foreign 

antagonism and intolerance towards other religions. However, the Taliban regime created a 

regime of pressure not only against foreigners but at the same time against its own 

countrymen. Especially the women and children were to be subject to various unbelievable 

practices. The citizens who do not obeyed to the rules regarding the physical appearance were 

began to be punished in front of the public; and those who opposed to these practices were 

heavily punished or killed.  

This new rigid regime which was practiced in front of the world, while not having a 

logical shape in the Islamic world, started the discussions with regard to Western block 

fundamentalism and Islamophobia. That the Islamic world was charged altogether created an 

indignation and anger in the related countries. This is because the references behind the 

practices of Taliban regime had already been abandoned before many years in various Islamic 

countries. There were many Islamic countries in which universal values and modern law were 

taken to be as a reference as in Western world. Moreover, the governments in Afghanistan 

had constituted their own inner laws with reference to the modern systems of jurisprudence 

till Taliban regime began to change the color of the country.  



The Influences of External Interventions upon the Rational Abilities of Afghan People 

 
 

Why Afghanistan, which had taken some material and spiritual support from Western 

countries during the Soviet occupation, began to be an antagonist against the West and the 

Western values? The answer of this question might only be given by questioning the system 

which made the Taliban regime illegitimate. Western countries and Iran, which took action 

with the reflex of cold war during the Soviet occupation, and the countries which set priority 

with reference to religious rules, were the running powers behind Taliban regime. Those who 

make use of this power have some ideals over the region. These ideals change from country to 

country. Afghanistan, which is situated in the exact center of Iran, India, China and Turkestan, 

is the shortest way for Russians in coming down to the Indian waters, as it was in the past as 

well.   

For United States and its allies, Afghanistan is the place where it might be possible to 

take the control of some of the greatest economies of the world such as Russia, China and 

India. On the other hand, Afghanistan is the most important country for Saudi Arabia and 

Pakistan in controlling Iran which tries to diffuse Shi’a Islam (a specific interpretation of 

Islam). Afghanistan is also the new ground to be used for Iran in diffusion of this specific 

understanding of Islam. Therefore, unless the expectation of these countries over Afghanistan 

cease, it seems impossible that this country reaches peace and prosperity.  

In sum, Afghanistan which Fox defined as a 13
th

 century country, has been the arena of 

the Great Game between England and Russia throughout 19
th

 century, has lost its balance 

with the English occupations between 1838 and 1878, and therefore came to lose its belief in 

the West, its values and its technological inventions. It has been located by the hand of United 

States and its allies in the center of the cold war after Soviet occupation; and this country in 

which every kind of legal and illegal struggle were supported against USSR, was left to its 

fate during the civil war after USSR withdrew from it. Afghanistan, which has been the 

ground for every kind of religious and political groups, ordinary people have been pushed to 

the hands of these radical groups and rendered incapable of using their reasoning abilities 

against a modern and democratic world.  

 The events we have mentioned so far are the constituents of the short story of 

Afghanistan in which occupations and games of cold war were practiced throughout the 

centuries. Similar occupations and cold war games were practiced in the countries which 

located in the center of Europe; however, none of these countries has been subject to a serious 

trauma such as the Afghanistan has experienced. Except for the Yugoslavia model in which 

different ethnic and religious identities were experienced, the fact that the European countries 

ameliorated themselves in a short time and that they obtained the place they deserve in the 

modern world is something to be deliberated in detail.  

 



Orhan Yazıcı 

8 
 

Now, it is interesting to question the reason why Afghanistan is not successful in 

ameliorating itself as Poland and other Eastern European countries have been successful. No 

doubt, the answer needs to be searched for in the non-closed accounts of United States, 

Russia, England Iran and other countries over Afghanistan. 

 

REFERENCES 

Archbold, W.A.J., (1958), “Afghanistan, Rusia and Persia”, The Cambridge History of India V, 

New Delhi, s.483-520.  

Armaoğlu, F, (1991), 20.Yüzyıl Siyasî Tarihi I, Ankara.  

Aştiyanî, A. İ., vd., (1997), Tarih-i İran pes ez-İslâm, Tahran.  

Barthold, V. V., (1973), “Herat ve Herirûd Boyu”, İ.Ü.E.F.T.D., S.27, s.179-192. 

Barthorp, M, (1982), The North-West Frontier: A Pictorial History, 1859–1947, Bristol. 

Bayur, Y. H., (1987), Hindistan Tarihi III, Ankara.  

Bennigsen, A.- Lemercier, C., (1986), The Afghan War and Soviet Central Asia, Ankara.  

Christensen, R.O., (1988), "Tribesmen, Government, and Political Economy on the North-West 

Frontier", Arrested Development in India: The Historical Dimension, (ed. C. Dewey), New Delhi, 

s.179-190. 

Davies, C. C., (1932), The Problem of the North-West Frontier, 1890-1908, London.  

Fletcher, A., (1966), Afghanistan; Higway of Conquest, New York. 

Forbes, A., (1906), The Afghan Wars, 1838–42 and 1878–80, London. 

Ghani, A., (1978), “Islam and State-Building in a Tribal Society Afghanistan: 1880-1901”, Modern 

Asian Studies, XII/2, s.269-284.  

Girardet, E. R., (1985), Afghanistan: The Soviet War, New York. 

Haq İ., (1996), “Pak-Afghan Drug Trade in Historical Perspective”, Asian Survey, Vol.36, No.10, 

(Oct.), s. 945-963. 

http://www.theguardian.com/politics/2010/may/22/liam-fox-troop-withdrawal-afghanistan (Erişim 

tarihi: 16.06.2016). 

Jennings J., (1990), “Afghanistan: Efforts to End Opium Cultivation Hit New Snags”, Far Eastern 

Economic Review, (14 June), s. 20-31. 

Kakar, M. H., (2006), A Political and Diplomatic History of Afghanistan 1863-1901, Leiden. 

Kundî, M. A.,– Mir Faiza, (1993), “Afghanistan War Out and End”, Afganistan Üzerine 

Araştırmalar, (Yay.Haz. Ali Ahmetbeyoğlu), İstanbul 2002, s. 319-334. 

Kurat, A. N., (1993), Rusya Tarihi, Ankara.  

http://www.theguardian.com/politics/2010/may/22/liam-fox-troop-withdrawal-afghanistan


The Influences of External Interventions upon the Rational Abilities of Afghan People 

 
 

Lewis, R., (1985), "Serious Business: The Global Heroin Economy," in Big Deal: The Politics of the 

Illicit Drug Business, (ed. A. Henman, R. Lewis, T. Maylon), London. 

Macmunn, G., (1929), Afghanistan; From Darius to Amanullah, Edinburgh. 

Mehdevî, A. H., (1379), Tarih-i Revâbıt-ı Haricî-yi İran, Tahran. 

Nawid, S., (1997), “The State, The Clergy and British Imperial Policy in Afghanistan During the 19th 

and Early 20th Centuries”, International Journal of Middle East Studies, Vol.29, No.4, (Nov.), s. 

581-605. 

Oğuz, E., (2002), “Afganistan’ın Sovyetler Tarafından İşgali ve İşgalden Sonra Afganistan”, 

Afganistan Üzerine Araştırmalar, (Yay.Haz. Ali Ahmetbeyoğlu), İstanbul, s.277-298. 

Rauf Beg, (2001), Adı Afganistan’dı; Talibanların Eline Nasıl Düştü? İstanbul. 

Rywkin, M., (1975), Asya’daki Rusya, (çev. B.Tanç), İstanbul. 

Saray, M., (1984), “Türkistan’da Rus-İngiliz Rekabeti”, İ.Ü.E.F.T.D., S.34, s.397-417. 

Shabbir-Alvı-Rızvi, (Tarihsiz), Sovyet İşgali Altındaki Afganistan, (çev. İ.Bosnalı-A.Arslan), 

İstanbul.  

Sims-Williams, U., (1980), “The Afghan Newspaper Siraj Al-Akhbar”, Bulletin (British Society for 

Middle Eastern Studies), VII/2, s. 118–122. 

Sykes, P., (1922), Persia, London.  

Şemim, A. A., (1379), İran; der Devre-i Saltanat-ı Kacar, Tahran. 

Şimşir, B. N., (2002), Atatürk ve Afganistan, Ankara. 

Tarzi, A., “Efganistan”, İ.A. IV, s.168–178. 

Togan, Z. V., (1981), Bugünkü Türkili Türkistan ve Yakın Tarihi, İstanbul. 

Toker, H., (2002), “Pakistan-Afganistan Dostluğu Üzerine Düşen Gölge “Peştunistan Sorunu”, 

Afganistan Üzerine Araştırmalar, (Yay.Haz. Ali Ahmetbeyoğlu), İstanbul, s. 225-242. 

United Nations Office on Drug and Crime, 2007 World Drug Report. 

Yazıcı, O., (2002), “Birinci İngiliz-Afgan Savaşı ve Sonuçları”, Afganistan Üzerine Araştırmalar, 

(Yay.Haz. A. Ahmetbeyoğlu), İstanbul, s.51-82. 

Yusufi, M. K., (1988), "Effects of the War on Agriculture," in The Tragedy of Afghanistan”: The 

Social, Cultural, and Political Impact of the Soviet Invasion, (ed. B. Huldt - E. Jansson), London, s. 

210-22



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 
Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 9-16. 
www.inijoss.net 

 

10 
 

DIŞ MÜDAHALELERİN AFGAN TOPLUMU ÜZERİNDEKİ ETKİLERİ* 

 

Orhan YAZICI 

İnönü Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

orhan.yazici@inonu.edu.tr 

 

11 Eylül 2001 tarihinde gerçekleşen Amerika’daki saldırılar sonucunda başta Amerika 

Birleşik Devletleri, İngiltere, Kanada, Fransa, Hollanda gibi ülkelerin desteğiyle 11 Eylül 

olaylarının sorumlusu olarak gösterilen Afganistan’a NATO tarafından müdahale edildi. Bu 

müdahaleyle Kâbil’deki Taliban rejimi yıkıldı ve Hamid Karzaî liderliğinde merkezî bir hükümet 

kuruldu. Ancak Batı dünyasının bütün desteğine rağmen, geçen on yıllık süreçte Karzaî hükümeti 

otoritesini neredeyse Kâbil’in dış mahallelerinde bile hissettiremedi. NATO güçlerinin fiilî 

desteğine rağmen Afganistan’ın özellikle güneybatı ve güneydoğu vilayetlerinde Taliban 

hâkimiyeti kırılamadı.  

NATO güçlerinin Afganistan’daki varlığı bugün hala devam etmektedir. O sebeple zaman 

zaman ilgili ülkelerin liderleri veya savunma bakanları Afganistan’daki birliklerini ziyaret 

etmekte ve onlara gerekli morali vermeye çalışmaktadırlar. Bu münasebetle 2010 yılında İngiliz 

Savunma Bakanı Dr. Liam Fox, Afganistan’daki İngiliz askerî birliklerini ziyaret etmiş ve bu 

ülkeyi “Kırık-dökük bir XIII. yüzyıl ülkesi” olarak tanımlamıştı. Onun ziyareti esnasında bu 

ülkenin içerisinde bulunduğu durumu özetleyen sözleri bir hakikati işaret etmekle birlikte, 

sebeplerinin de ortaya konulmasını gerektirmektedir.  

Acaba Fox, neden Afganistan’ı günümüzden yüzlerce yıl geride bir ülke olarak tanımlamıştı. 

Bu yüzlerce yıllık gerilikle, gelişmişlik düzeyini mi, yoksa zihniyet dünyasını mı kastetmişti? 

Afganistan gibi bir ülkenin günümüzde “XIII. yüzyıl ülkesi” olarak zikredilmesi, üzerinde 

dikkatle durulması gereken bir konudur. Bu sözlerinin arkasında yatan algıyı ve bu durumun 

sebeplerini ortaya koymak gerekir.  

Afganistan tarihiyle ilgili çalışmalarda bulunanlar, bugünkü Afganistan’ın içerisine düşmüş 

olduğu bu durumda İngiltere’nin de rolü olduğunu pekiyi bilmektedirler. Afgan halkının zihniyet 

dünyasındaki değişim ve direnişin, son iki yüzyıl içerisinde yaşanan olaylarla doğrudan ilgili 

olduğunu ise en iyi İngilizlerin bilmesi gerekmektedir. Fox, belki ilk defa Afganistan’a gelmiş ve 

gördüklerinden dehşete kapılmış olabilir, ancak İngiliz ordusu yaklaşık iki yüz yıldan beri bir 

şekilde Afganistan’dadır.  

Afganistan, M.Ö. V. yüzyılda Perslerin, M.Ö. III. yüzyılda Makedonyalıların M.S. I. 

yüzyılda Türkistan’dan gelen Kuşan ve Yüe-çilerin, M.S. VII. yüzyılda İslâm ordularının 

hâkimiyetine girmiştir. Bu dönemler içerisinde Afganistan’da Hint-Avrupa yerleşik kültürü, 

                                                      
*
Bu metin, yazarın bu dergide ilk makale olarak yayımlanan “The Influences of External Interventıons upon the 

Ratıonal Abılıtıes of Afghan People” adlı çalışmasının Türkçe tercümesidir.   



Dış Müdahalelerin Afgan Toplumu Üzerindeki Etkileri 

 
 

Helenistik kültür, Orta Asya atlı-göçebe kültürü ile Zerdüştlük, Budizm ve İslâm dini yoğun bir 

şekilde yaşanmıştır. X. yüzyılda kurulan Gazneli Devleti ile bölgesel bir güç haline yükselen 

Afganistan’da İslâm dini yanında, diğer dinlerin ve kültürlerin de yaşadığı ve yaşatıldığı 

bilinmektedir. Özellikle Bamiyan bölgesindeki devasa Buda heykelleri yüzyıllar boyunca Budist 

hacılar için en önemli ziyaret merkezlerinden biri olmuştur. Yine Merv şehri bölge 

Hıristiyanlarının, Herat şehri ise Yahudi tüccarların merkezi konumundadır. Bu yüzyıllarda 

Afganistan, Müslümanlık, Hıristiyanlık, Yahudilik ve Budizm’in iç içe yaşama şansı bulduğu 

nadir ülkelerden birisiydi.  

Tarihî kaynaklar, Fox’un atıfta bulunduğu XIII ve XIV. yüzyılda, Afganistan’ın kısa bir süre 

Moğolların idaresi altına girdiğini ve daha sonra yerli hanedanlar tarafından idare edildiğini 

yazmaktadır. Aynı kaynaklar özellikle bu yüzyıllarda Herat, Kâbil, Kandahar ve Gazne 

şehirlerini, bağ ve bahçeleri, büyük konak ve sarayları, gösterişli dinî mabetleri, çeşme ve 

havuzları, her türlü eşyanın satıldığı pazarları ile birer cennet bahçesi olarak zikretmekte, her 

dinden ve cinsten insanların huzur içerisinde yaşadığı bir ülke olarak tasvir etmektedir.  

Afganistan, 1747 yılında bağımsız bir devlet olarak tarih sahnesindeki yerini almış ve kısa 

bir süre içerisinde Hindistan, İran ve Türkistan içlerine kadar yayılmıştır. Bu dönemde Afgan 

hükümdarları tarafından yeni şehirler kurulmuş, bu şehirlerde büyük yönetim binaları ve saraylar 

inşa ettirilmiş, ibadethanelerin inşası ve tamirine önem verilmiş, sulama kanalları açılmış, çarşı ve 

pazarlar yanında Çin, Hindistan, Türkistan ve İran’dan gelen tüccarlar için kervansaraylar inşa 

ettirilmiştir. Öyle ki, pek çok milletten ve dinden tüccar Kandahar, Kâbil, Herat ve Peşaver’e 

yerleşmiş, ticarî işlerini bu merkezlerden idare etmişlerdir. Onların ticarî ve dinî işlerine ne Afgan 

hükümetleri ne de Afganistan halkı her hangi bir tepki göstermemiş, aksine iç içe yüzlerce yıldan 

beri devam eden yaşantılarını korumuşlardır. Bu dönemde Afgan sarayının Hindu, Hıristiyan, 

Budist ve Yahudi tüccarların işlerinin kolaylaştırılması, can ve mal güvenliklerinin sağlanması 

için büyük özen gösterdiği bilinmektedir. 

Afganistan tarihi incelendiğinde,  XIX. yüzyıla kadar gerek devleti idare edenlerin, gerekse 

halkın yabancılara karşı herhangi bir olumsuz tavır içerisinde olmadıkları görülmektedir. Aynı 

şekilde İslâm dini dışındaki dinlere mensup ahaliye karşı da oldukça hoşgörülü bir toplum ile 

karşılaşmaktayız. Buna güzel bir örnek olarak Kûhistan bölgesinde yaşayan ve Büyük İskender 

(Alexander) zamanından beri bölgede yaşadıkları bilinen Bactrian Helenleri verilebilir. Müslüman 

olmayan bu halkın hayat tarzlarını, geleneklerini ve inançlarını rahatça yaşamalarına saygı 

gösterilmiştir. Yine XIX. yüzyılın başlarından itibaren Avrupalı tüccar, seyyah, misyoner ve 

oryantalistlerin Afganistan’ı ziyaret ettikleri ve gittikleri her yerde büyük bir memnuniyetle 

karşılandıklarını bu kişilerin raporlarından anlıyoruz. Dolayısıyla Afganistan halkının bu yüzyılın 

ortalarına kadar Batılı ve onun temsil ettiği değerlere karşı herhangi bir karşıtlığının olmadığı, 

bilakis her yönden gelişime açık oldukları, bütün dinlere karşı hoşgörülü davrandıkları, onların 

inançlarına ve ibadetlerine saygı gösterdikleri, mabetlerine hiçbir surette dokunmadıkları bilinen 

bir husustur.  



Orhan Yazıcı 

12 
 

Peki, ne olmuştur da bu kadar hoşgörülü bir toplum, XIX. yüzyılın ortalarından itibaren 

yabancılara düşman olmuş, diğer dinlere karşı gittikçe hoşgörüsüz bir hale gelmiştir. Hatta daha 

da ileri giderek, dünyanın diğer bölgelerine terör ihraç eden, istikrarsızlığın hâkim olduğu bir 

bölgeye dönüşmüştür. Bu sorunun cevabı, İngiliz ve Rus tarihinin sayfalarında saklıdır. Bu 

sayfaları okurken, XIX. yüzyılın başlarında dönemin iki süper gücü olan Rusya ve İngiltere 

arasında başlayan ve “Büyük Oyun” adı verilen rekabetin Afganistan sınırlarına dayanmasıyla 

birlikte yüzyıllardan beri biriktirdiği tarihî mirası, devlet geleneğini, insanî değerlerini ve her 

şeyden önemlisi felsefesini ve mantığını yitirmeye başlayan bir halkla karşılaşmaktayız.  

XIX. yüzyılın başlarında Rusya’nın Asya’daki ilerleyişi, Hindistan’a hâkim olan İngiltere’yi 

rahatsız etmişti. Hindistan hâkimiyetini kimseye kaptırmak istemeyen İngilizler, Türkistan’a 

yerleşen Rusya ile Hindistan arasında bir tampon bölge (/Buffer State) oluşturmak için 1838 

yılında Afganistan’ı işgal etti. Dört yıl süren bu işgal esnasında İngiliz askerlerinin 

uygulamalarına karşı direnişe geçen Afgan halkı yetmiş binden fazla kayıp vermiş, Kandahar, 

Gazne, Kâbil ve Celâlabâd gibi mamur şehirler harap olmuştu.  

İngilizlerin 1842 yılında Afganistan’ı terk etmeleriyle birlikte sırasıyla iktidara gelen Dost 

Muhammed Han ve oğlu Şir Ali Han zamanında “Reformlar dönemi” olarak bilinen bir dönem 

yaşandı. Afganistan’daki merkezi otoritenin sağlamlaştırılması ve devletin modern bir yapı 

kazanması için olağanüstü gayret sarf edilen bu dönemde her şeye rağmen İngilizlerle askerî ve 

siyasî alanlarda işbirliğine gidildi. Ancak buna rağmen İngilizler, Rus tehdidi bahanesiyle 1878 

yılında Afganistan’ı bir kez daha işgal ederek, ülkenin otuz yılda elde ettiği kazanımları ortadan 

kaldırdı.  

İşgaller döneminde İngiliz ordusuna karşı Afgan halkının direnişini din adamları örgütlemişti. 

O sebeple halk nazarında din adamlarının saygınlığı arttı. Onların modern dünyaya bakış açıları, bir 

süre sonra halkın bakış açısı haline geldi. Zaten İngiliz ordusu, işgaller esnasında uyguladıkları 

siyasetle Afgan toplumunun nefretini kazanmakla kalmamış, aynı zamanda bu toplumu bütün Batılı 

değerlerin reddedilmesi noktasına itmişti. İngilizlere karşı Afganistan halkında baş gösteren müthiş 

nefret, bu halkın “Avrupalı ve onun temsil ettiği değerlerden” bütünüyle uzak durmasına sebep 

olmuş, hatta “evrensel değerler” olarak kabul edilen bazı gelişmelerin yöredeki etkisini, kısmen de 

olsa ortadan kaldırmıştı. Hatta ülkede yapılan her türlü modernleşme çabası, İngiliz yandaşlığı veya 

kâfirlik olarak algılanmaya başlanmıştı. Din adamları, 1881 yılında iktidara gelen Emir 

Abdurrahman Han’ı modernleşme çabaları yüzünden sık sık “kâfirlikle ve İngilizlerle işbirliğiyle” 

suçlamaktan çekinmemişlerdi.   

İngiliz işgalleriyle büyük bir tahribata uğrayan Afganistan’da, Hindistan sınırının 

belirlenmesiyle başka bir sancılı döneme girildi. İngiliz yönetiminin Hindistan’ın kuzey sınırlarını 

muhafaza etmek için kâğıt üzerinde çizdiği yeni sınır 1893 yılında Afganistan’a zorla kabul 

ettirildi. “Durand Hattı” olarak bilinen ve herhangi bir tarihî ve sosyolojik temeli bulunmayan bu 

2.300 kilometrelik suni sınır, bölge güvenliği üzerindeki en büyük tehdit haline geldi. Sınırın her iki 

yakasında yaşayan Peştunlar bu sınırı hiçbir zaman kabul etmediler. Ancak İngilizler, kendilerine 

sadık sınır kabilelerine serbestçe silah ticareti yapma ve bulundurma izni vererek, askerlik 



Dış Müdahalelerin Afgan Toplumu Üzerindeki Etkileri 

 
 

hizmetine almakta bir sakınca görmedi. Bu uygulama ile Afganistan ve Hindistan sınırındaki 

güvenlik sorunu, günümüzde Pakistan-Afganistan sınır problemlerinin ana sebebidir.   

İngiliz hükümeti, Afganistan sınırında yapılan düzenlemelerden sonra Hindistan’da haşhaş 

ziraatını da kademeli olarak yasakladı. Buna karşılık haşhaştan elde edilen afyonun kullanılmasını 

yasaklamayıp, komşu ülke Afganistan’dan ithalatına izin verdi. Böylece haşhaşın ekonomik 

değerinde gözle görülür bir artış meydana geldi. Daha fazla gelir getirmesi sebebiyle haşhaş 

ziraatına yönelen Afgan çiftçisi, elde ettiği ürünü sınırdaki aşiretler eliyle Hindistan’a geçirmeye 

başladı. İngilizlerin sınırdaki düzenlemeleri ve ekonomik tedbirleri, Afganistan’da bin bir 

güçlükle tesis edilen merkezîleştirme ve modernleşme siyasetini sonuçsuz bırakan en önemli 

olaydı. Devlet büyük gelir kaybına uğrarken, haşhaş ziraatından büyük meblağda para kazanan 

toprak sahipleri ve elde edilen ürünü sınır ötesine taşıyan kaçakçılar, merkezî hükümetin 

sarsılmasında büyük rol oynamaya başlamışlardı.  

Afganistan’da iktidar ülke bütünlüğünü koruma ve sınır güvenliğini sağlamaya çalışırken, 

Rusya ve İngiltere 1907 yılında St. Petersburg’da gizli bir anlaşma imzalamış, İran ve 

Afganistan’ı aralarında paylaşmışlardı. Anlaşmaya göre İngiltere, Afganistan üzerinde mutlak 

hâkimiyet kuruyor ve bu ülkeyi bir İngiliz müstemlekesi hâline getiriyordu. Böylece Afganistan 

bir kez daha doğal mecrasından çıkarılıp, kendi içerisinde kısır çekişmelerin yaşandığı bir ülke 

hâline sokuldu. Modern bir ülke yaratmaya çalışan Habibullah Han, dış politikada bağımsızlık 

için mücadele ederken, 1919’da bir suikast neticesinde öldürüldü. İktidara gelen Amanullah Han 

aynı yıl içerisinde bağımsızlık mücadelesine girişti ve İngiltere, Üçüncü İngiliz-Afgan 

Savaşı’ndan sonra Afganistan’ın tam bağımsız bir ülke olduğunu kabul etmek zorunda kaldı.  

Ancak ülkesinde modernleşme süreci başlatan Amanullah Han’a karşı büyük bir iç 

muhalefetin başlaması gecikmedi. Şüphesiz ki bu muhalefette İngiltere’nin büyük rolü olmuştu. 

Özellikle Amanullah Han’ın eşi Prenses Süreyya ile çıkmış olduğu Avrupa gezisinde çekilen 

fotoğrafları İngiliz uçaklarıyla sınırda yaşayan aşiretlere dağıtılması büyük bir isyanı başlattı. 

1928’de hükümete karşı “cihat” ilan eden isyancılar, kısa sürede Kâbil’i işgal ederek, eşi benzeri 

görülmeyen uygulamalarıyla Afganistan’ı yüzyıllar öncesine götürdüler.  

İngilizlerin Afganistan üzerindeki sürekli baskısına Ceyhun (Amuderya) nehrinin ötesini 

kontrol eden Ruslar da katıldı.  1979 yılında, Sovyetler Birliği’nin Afganistan’ı işgal etmesiyle 

birlikte Kâbil’deki merkezî hükümet tamamen Sovyet kontrolüne girdi. İngiliz işgalleri dönemini 

unutmayan Afgan halkı, ilk şokları atlatıldıktan sonra yeni işgalci güce karşı direnişe geçti. Başta 

Pakistan ve İran olmak üzere Suudi Arabistan ve diğer Müslüman devletler, direniş gruplarını 

desteklemek maksadıyla bölgeye önemli miktarda maddî yardım yanında direnişe katılacak silahlı 

grupları sevk ettiler. Soğuk savaş refleksiyle harekete geçen ABD’nin liderliğindeki Batı bloğu ise 

Afgan direnişçilerine her türlü desteği açıktan vermeye başladı. Sovyet karşıtlığı, Batı Avrupa, 

Amerika ve Müslüman devletleri bir araya getirmiş, Afgan direnişine gerekli olan her türlü silah, 

mühimmat ve yaşam malzemesi desteği fazlasıyla tedarik edilmişti.  

Bu arada mücadeleyi yürütebilmek için gerekli olan askerî teçhizatı tedarik etmek üzere 

illegal örgütler de devreye girmişti. Bu örgütlerin sağladıkları silah ve mühimmat için gerekli olan 



Orhan Yazıcı 

14 
 

nakit para ise en kısa sürede ancak afyon ticareti yoluyla sağlanabilirdi. Bu sebeple Sovyetlere 

karşı direniş başlatan gruplardan pek çoğu afyon üretimini teşvik ederek, elde ettikleri yüksek 

meblağlardaki parayla silah ve mühimmat almaya başladılar. Uyuşturucu ve silah tacirlerinin 

himayesinde Afganistan’daki haşhaş tarlalarından elde edilen afyon, Pakistan’daki 

imalathanelerde eroine dönüştürülmekte, buradan da piyasaya, yani Avrupa ve Amerika’ya 

aktarılmaktaydı. 1980 yılından itibaren Afgan uyuşturucu tüccarları uluslararası piyasanın en önde 

gelen aktörleri konumuna yükseldi.  

Sovyetler Birliği’nin herhangi bir kazanım elde edemeden Afganistan’dan çekilmesi ve Kâbil 

hükümetinin devrilmesiyle birlikte Afganistan yeni bir sürece girdi. Dünya kamuoyunun beklentisi, 

bu ülkenin yeniden bir devlet statüsüne kavuşması ve bölgesinde istikrarın hâkim olduğu bir tavır 

göstermesiydi. Ancak İran, Pakistan, Suudi Arabistan gibi farklı dinî düşüncelerde olan devletlerin 

desteklediği Mücahit gruplar arasında fikir birliği sağlanamamıştı. O yüzden direniş grupları ülke 

bütünlüğünü sağlamak yerine, kendi otoritelerini kabul ettirmek için iç savaşa tutuştular. Direniş 

örgütlerinin başlattığı iç savaş, Afganistan’ı tam bir kargaşa ortamına sürüklerken, ülkedeki 

güvenlik ve asayiş tamamen ortadan kalktı.  

Amerika Birleşik Devletleri, Afganistan kaynaklı eroinin Avrupa ve Amerika piyasalarında 

bollaşması üzerine, uyuşturucu üretimiyle ilgili Kâbil hükümetini sorumlu tutarak 1994 yılında bu 

ülkeye yapılacak bütün ekonomik yardımları askıya aldı. Oysa gerek haşhaş ziraatı ve gerekse 

eroin üretiminin başlıca sorumlusu merkezî hükümet değil, bizzat Amerika, Pakistan, İran ve 

diğer devletler tarafından desteklenen direniş gruplarıydı. Bunların hâkim oldukları alanlarda 

haşhaş ziraatı teşvik edilmekte, köylülerin toprakları kiralanmakta, tohum ve gübre yardımı 

yapılmakta, hatta kredi sağlanmaktaydı. Yine pek çok eroin imalathanesinin direniş örgütlerinin 

kontrolündeki bölgelerde serbestçe üretim yaptıkları biliniyordu. Elde edilen ürün ise ülkeye 

yardım getiren kamyonlarla kolaylıkla yurt dışına sevk ediliyordu.  

Görüldüğü üzere Sovyet müdahalesi sonrasında Afganistan’da merkezî hükümet yerine, 

direniş örgütlerini destekleyen başta ABD, İran, Pakistan ve Suudi Arabistan olmak üzere dış 

devletler, ülkedeki haşhaş ziraatına göz yumarak bu ülkenin uyuşturucu üretim merkezi olmasını 

tescillemiş oluyorlardı. Kâbil’deki merkezî hükümet yerine direniş örgütlerinin desteklenmesi 

Afganistan’ın hızla bölünmesine, hatta dinî ve etnik ayrışmanın zirveye ulaşmasına sebep oldu.  

Sovyet işgali sırasında başta Afganistan-Pakistan sınırının iki yakasındaki Peştunlar ile 

Afganistan’daki cihada katılmak üzere Pakistan’a gelen Arap ve diğer Müslüman ülke 

vatandaşları, sınır vilayetlerinde bulunan medreselere yerleşerek “Taliban” adını verdikleri bir 

örgütlenmeye gittiler. Sovyetlerin çekilmesinden ve Amerika’nın Afganistan’daki merkezî 

hükümete yaptığı desteği kesmesinden sonra bu örgüt, kolaylıkla Afganistan’ın güneyindeki 

vilayetlerin kontrolünü ele geçirdi. Bir süre sonra da Kâbil’i ele geçirip kendi hükümetini tesis 

etti. Bir kez daha idarî ve askerî alanlardaki bütün kazanımlarını kaybeden Afganistan, tarihî ve 

siyasî hiçbir birikimi olmayan dış destekli bir grup tarafından idare edilmeye başlandı. Özellikle 

katı dinî uygulamalarıyla dikkat çeken Taliban, ilk başlarda afyon üretiminde yasaklama yoluna 

gittiyse de bir süre sonra yasakları yumuşatmaya ve hatta afyon üretimini teşvik etmeye başladı.  



Dış Müdahalelerin Afgan Toplumu Üzerindeki Etkileri 

 
 

Taliban rejiminin, her türlü evrensel değeri reddederek, katı dinî referanslarla Afganistan’ı 

idare etmeye başlaması, bu ülkeyi dış dünyadan tamamen soyutladı. Yabancı düşmanlığı ve diğer 

dinlere karşı hoşgörüsüzlük yeni idarenin temel dayanak noktası oldu. Sadece yabancılara karşı 

değil, aynı zamanda kendi vatandaşlarına karşı da müthiş bir baskı rejimi oluşturuldu. Özellikle 

kadınlar ve çocuklara karşı akıl almaz uygulamalara gidildi. Kılık-kıyafet ile ilgili düzenlemelere 

uymayanlar, halkın gözü önünde cezalandırılmaya başlandı. Muhalefet edenler en ağır şekilde 

idam veya hapis cezalarına çarptırıldı.  

Dünyanın gözü önünde uygulanan bu yeni katı rejim, İslâm dünyasında herhangi bir mantık 

çerçevesine sığdırılamazken, Batı bloğu Fundamentalism ve İslamofobi tartışmalarını başlattı. 

Batı tarafından İslâm dünyasının topyekûn bir şekilde suçlanması ilgili ülkelerde infial yarattı. 

Çünkü Taliban rejiminin uygulamalarının arkasındaki referanslar, pek çok İslâm ülkesinde 

onlarca yıl önce terk edilmişti. Batı’da olduğu gibi evrensel değerleri, modern hukuku referans 

alan pek çok Müslüman devlet vardı. Afganistan’daki hükümetler de Taliban rejimine kadar 

modern hukuk sistemlerini referans alarak kendi iç hukuklarını oluşturmuştu.  

Sovyet işgali sırasında Batılı ülkelerden maddî ve manevî büyük yardımlar gören 

Afganistan, neden birden bire Batı ve Batılı değerlere düşman kesilmişti? Bu sorunun cevabı, 

ancak Taliban rejimini meşru hale getiren sistemin sorgulanmasıyla açıklığa kavuşabilir. Sovyet 

işgali sırasında soğuk savaş refleksiyle hareket eden Batılı devletler ile İran, Pakistan ve Suudi 

Arabistan gibi dinî referansları önceleyen devletler, Taliban rejiminin arkasındaki müteharrik 

güçtür. Bu gücü kullananların bölge üzerinde emelleri vardır. Bu emeller, ülkeden ülkeye 

değişmektedir. İran, Hindistan, Çin ve Türkistan’ın tam merkezinde yer alan Afganistan, geçmişte 

olduğu gibi bugün de Ruslar için Hind sularına inmenin en kestirme yoludur. Amerika ve 

müttefikleri için ise Rusya, Çin ve Hindistan gibi dev ekonomileri ensesinden tutmanın 

coğrafyasıdır. Suudi Arabistan ve Pakistan için Şiiliği yaymaya çalışan İran’ı arkadan çevirmek 

için Afganistan en önemli ülkedir. İran için ise Şiiliğin yayılmasına yeni bir zemindir. Dolayısıyla 

ilgili ülkelerin Afganistan üzerindeki menfaat beklentisi son bulmadan, bu ülkenin huzura ve 

refaha kavuşması mümkün gözükmemektedir. 

Sonuç olarak, Fox’un XIII. yüzyıl ülkesi olarak tanımladığı Afganistan, XIX. yüzyıl 

boyunca İngiltere ve Rusya arasında yaşanan “Büyük Oyun”un arenası olmuş, 1838 ve 1878 

yıllarında gerçekleşen İngiliz işgalleriyle dengesini yitirmiş, Batı’ya ve değerlerine olan ilgisini 

kaybetmiştir. Sovyetler Birliği’nin işgaliyle birlikte Amerika ve müttefikleri tarafından soğuk 

savaşın merkezine konmuş, Sovyetlere karşı yürütülen mücadelede legal veya illegal her türlü 

desteğin sağlandığı bu ülke, Sovyetlerin çekilmesinden sonra başlayan iç savaş esnasında adeta 

kaderine terk edilmiştir. Her türlü dinî grubun siyasî ve fikrî çatışmasına zemin olan 

Afganistan’da, halk işgaller karşısında bu grupların kucağına çekilmiş, modern ve demokratik 

dünyaya gözlerini kapatmıştır.  

Yukarıda bahsettiğimiz olaylar, işgaller ve soğuk savaş oyunlarının her türlüsünün 

çekinmeden sahnelendiği Afganistan’ın kısa öyküsüdür. Benzer işgal ve soğuk savaş oyunları, 

Avrupa’nın merkezindeki ülkelerde de sahnelenmiştir. Ancak bu ülkelerden hiç biri Afganistan 



Orhan Yazıcı 

16 
 

kadar büyük bir travmaya yakalanmamıştır.  Farklı etnik ve dini kimliklerin yaşadığı Yugoslavya 

örneği hariç, Avrupa’daki devletlerin kısa süre içerinde kendilerini toparlamaları ve modern 

dünyada hak ettikleri yeri elde etmeleri, üzerinde düşünülmesi gereken bir konudur. Polonya’nın 

veya diğer Doğu Avrupa Devletleri’nin başardığı olayı Afganistan neden başaramamıştır veya 

başaramamaktadır?  Bu sorunun cevabı, İngiltere, Amerika Birleşik Devletleri, Rusya, İran ve 

diğer ilgili ülkelerin henüz kapanmamış hesaplarında aranmalıdır.   

 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 17-38. 

www.inijoss.net 

 

17 
 

 

AFGANİSTAN, HİNDİSTAN VE PAKİSTAN’IN TARİH ÖNCESİNDE ARKEOLOJİ VE 

METAL TEKNOLOJİSİ

 

C. C. LAMBERG-KARLOVSKY 

Çev. Recep ÖZMAN 

İnönü Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü 

recep.ozman@inonu.edu.tr 

ÖZET 

Hindistan ve Pakistan’daki son araştırmalar İndus Medeniyeti ile ilgili bilgilerimizi artırdı. 

Ancak Eski Dünya prehistorik medeniyetlerinin coğrafik olarak en geniş dağılımı, kökeni ve düşüşüyle 

ilgili bilgilerimiz hâlâ eksiktir. En eski metal teknolojisi İran’la erken ilişkilere işaret eden Afganistan ve 

Belûcistan’daki Kalkolitik kültürlerde temsil edilmektedir. İndus Medeniyetinin daha geç olan 

başlangıcıyla açıkça Batı’dan temin edilen metalürji, teknik olarak mükemmel bir zanaattır. Metal 

objelerin teknolojik işlemleri ve tipolojik görünümleri tartışılır. Ganj-Jumna’nın metal birikimleri 

paralel olmamakla birlikte Hindistan’da yaygın bir metalürji geleneği olarak görülmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Afganistan, Hindistan, Pakistan, Arkeoloji, Metal Teknolojisi 

 

ARCHEOLOGY AND METALLURGICAL TECHNOLOGY IN PREHISTORIC 

AFGHANISTAN, INDIA AND PAKISTAN
1
 

 

ABSTRACT 

Recent research in India and Pakistan has greatly increased our knowledge of the Indus 

Civilization.Geographically the most widely distributed of Old World prehistoric civilizations, 

its origin and declineare, nevertheless, still little understood. The earliest metallurgical 

technology, represented in the chalcolithic cultures of Afghanistan and Baluchistan, points to 

an early connection with Iran. With the later-inception of the IndusCivilization, metallurgy, 

derived apparently from the west, is technically an accomplished craft. Technological 

processes and typological occurrences of metal objects are discussed.The metal “hoards” of the 

Ganges-Jumna are without parallel and are seen as a separate melallurgicaltradition within 

India. 

 Key Words: Afghanistan, India, Pakistan, Archaeology, Metallurgy 

                                                      

Lamberg-Karlovsky, C.C.,“Archeology and Metallurgical Technology in Prehistoric Afghanistan, India and 

Pakistan”, American Anthropologist, 69, (1967), s.145-162. 

1
Bu çalışma Pennsylvania Üniversitesi Antropoloji Bölümü’ndeki doktora tezimin bir bölümünün gözden 

geçirilmesiyle meydana getirilmiştir. Profesör George F. Dales ve Robert H. Dyson'a bu çalışmanın başlangıç 

aşamasındaki önerileri ve çok kıymetli yardımlarından dolayı teşekkür etmek isterim. Görev ve atlama hatalarının 

tek sorumlusu benim. Aynı zamanda Hindistan ve Pakistan arkeolojisi ile ilgili seminerimde faydalı teklifler sunan 

ve bu konuda son literatürü gözden geçiren Bay Arthur Bankoff'a müteşekkirim.   



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

18 
 

Afganistan, Hindistan ve Pakistan’ın tüm tarih öncesi bölgelerinde keramik, mimari ve 

metalürji gibi kültürel özelliklerinin doğasını ve büyüklüğünü sentezleme teşebbüsleri çok az olmuştur. 

Bu çalışma onların içinden metalürjiye odaklanmış bir teşebbüstür. Çalışma, metal teknolojisi ve farklı 

metal tipleri için belirleyici ayrıntılar sağlamanın yanında aşağıdaki sorulara da cevap vermektedir. 

1-Bu bölgede gelişen bir metal teknolojisinin kanıtı nedir? 

2- Maden filizleri nerede bulunmaktadır ve maden filizlerinin doğası nedir? 

3- Demirciler tarafından hangi üretim teknikleri kullanılmıştır? 

4- Körükleri, yakıtları, potaları, ergitme işlemleri, demirci aletleri ve ocaklarını içeren malzeme kültürü 

hakkında neler biliyoruz? (Buradaki bilgilerden neredeyse tamamen yoksunuz.) 

5- En karakteristik metal alet tipleri nelerdir? İşlevleri nelerdir ve onların spesifik karakterlerinden ne 

çıkarabiliriz? 

6- Bölgenin kültürel tarihlendirilmesinin yapılmasında bu metal malzemeye ne kadar güvenilebilir? 

7-İndus metal tipleri Batı’daki bulgulara veya Batı’daki bulgular, İndus metal tipine ne derece 

benzemektedir? 

Bazıları uygun delillerle cevaplanabilecek bazıları ne yazık ki cevaplanamayacak bu sorular 

Belûcistan, İndus ve Ganj-Jumna kültürlerindeki metal üretimi için en erken deliller olarak temel bir 

öneme sahiptir.  

 Bakır ve bronzda ileri bir metal işçiliği teknolojisi,İndus medeniyeti halkı tarafından 

bilinmesine rağmen önemli şehirlerin katmanlaşmasındaki güvenirlik eksikliği bu eserlerin 

dönemleriyle ilgili gelişmeye yönelik taslak teşebbüslerini zorlaştırmaktadır. İndus vadisi ve 

Belûcistan’daki yerleşimlerin en erken tabakalarında geniş bir alanda bakır objeler görülür. Bu en erken 

tabakalardaki metal teknolojisi bir deneyim evresinin çok ötesinde olduğu için, kökenine İran ve 

Mezopotamya’da bulunan başka yerlere bakmalıyız. 

 Hindistan ve Pakistan’daki metalürjik gelişme için mevcut deliller, İran’la erken dönemde bir 

ilişkiye işaret etmektedir. Bir dizi gelişmiş metalürjik tekniklerin olduğu Tepe Sialk (Ghirshman, 1938:) 

yerleşmesinde, gelişmiş metal teknolojisinin ilk örneklerinden birini sunan ve birbirini takip eden 

katmanların birbirleriyle bağlantısı da bulunabilir (Coglan, 1951: 32). M.Ö. 4800 civarına tarihlenen 

Dönem I’in bakır nesneleri, Dönem II boyunca olduğu gibi basit soğuk dövme tekniğiyle üretiliyordu 

(Wertime, 1964: 1260-1262). M.Ö. 3250 civarına tarihlenen Dönem III’te bakır nesneler açık kalıpta 

üretilmekteydi; Dönem III, kapalı kalıpların kullanımı için de ilk delilleri sağlamaktadır. Dönem IV’te 

cire perdue (kaybolan döküm) tekniklerinin gelişmesi gibi ergitme işlemleri de belirgindir. 

(Ghirshman,1938: 16,30,52). Sialk’da işaret edilen yukarıdaki belli teknikler, Hindistan ve 

Pakistan’daki belgelenmiş tekniklerden daha önceki bir tarihe aittir. 

Metalürjik işlemlerin gelişmesinde Güneydoğu İran’daki Kirman dağı bölgesinin önemi son 

dönemlerde açığa çıktı. Mashiz vadisindeki Tell-iblis kazıları, analizlerinde bilinen en eski ergitme 

yöntemlerinin varlığını düşündüren ve M.Ö. 4000 civarına tarihlenen potaları ortaya çıkarttı. (Caldwell 

ve Shahmirzadi, 1966: 11-13). 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

Bu sitedeki kazılarda aynı zamanda Mezopotamya ve İran’dan doğuya doğru teknolojilerin 

yayılmasında ana rol oynayan Beluci tepeleri ve batıda İran’ın daha iyi bilinen kültürleri arasında 

yerleşmiş bölge ile ilgili gittikçe artan kanıtlar ortaya çıkmaktadır. Kirman silsilesinde bakır filizi 

ticaretinin zengin olduğuna inanılır (T.A. Wertime ile kişisel iletişimden). Son zamanlarda Tell-iblis’te 

yaklaşık M.Ö. 2800’lere tarihlenen Mezopotamyalı benzerleriyle özdeş ve böyle uzak mesafe 

ilişkilerini doğrulayan eğik kenarlı kâseler ortaya çıkarıldı (Caldwell ve Shahmirzadi, 1966: 17). 

Daruyi'de Tell-iblis’in doğusunda, Baluk vadisinden ve Tappa-i-Nurabad’da Aurel Stein tarafından 

toplanan ve şimdi Harward Üniversitesi’ndeki Peabody Müzesi’nde bulunan koleksiyon üzerinde son 

zamanlarda yapılan araştırmalarla bu seramikler, Rana Ghundai I ve II (Ross, 1946: 291-315), Bampur 

yakınlarındaki Chah Husseini'dekiler gibi (Stein, 1937: 126-131), Tal-i-Bakun mallarıyla (Langsdorff 

ve McCown, 1942) güçlü tipolojik benzerlikler göstermektedir. 

 Afganistan ve Belûcistan’da Harappa Öncesi Malzemeler 

Dales, son zamanlarda Afganistan, Belûcistan ve İndus Vadisi’nin aşamalarının devamlılığı 

anlamında bütün arkeolojik toplulukları ilişkilendiren bir taslak oluşturma girişiminde bulundu. Bu 

aşamalar farklı malzeme topluluklarından oluşan ve kültürel, sosyal ve ekonomik gelişmeyi belirli 

seviyelerde temsil eden kültürel ufuklara işaret etmektedir (Lamberg-Karlovsky, 1965: 257). 

Sosyo-ekonomik ve teknolojiden daha çok bu evreler için alfabetik soyut adlandırma kullanılmakta, 

(A-F) böylece A evresi erken taş çağlarında bölgede insan yerleşimlerinin başlangıç aşamasını 

kapsamaktadır.  

 Metal, Afganistan ve Pakistan’da C evresinin başlangıcında görülür (Bu evrenin kesin tarihi 

için M.Ö. 3000 uygun değildir) ve o zaman sadece Belûcistan bölgesinin batı kısmındaki Quetta ve 

Mundigak'ta vardır (Fairservis, 1956: 231; Casal, 1961: 245). 

Deh Morasi II a’da bulunmuş içi boş bakır boruların sözde daha sonraki Gawra XI’dekilere (Dupree, 

1963: 116) benzediği söylenmesine rağmen bunlar aynı zamanda Deh Morasi II’nin tarihlendiği 2800’e 

çok yakın bir dönemdeki Hissar II tabakasında (Schmidt, 1937: 207,Pl.54) bulunanlara da 

benzemektedir. Bu bölgedeki metal aletlerin ilk ortaya çıkışının tarihlenmesi için daha önemli ve 

konuyla ilgili kanıtlar Afganistan’daki Mundigak’tandır. (Casal, 1961). Bakır-kalay alaşımının ilk 

başarılı örnekleri önce Mundigak III. tabakada görülmektedir (%5 kalay ile balta); alaşımsız bakır 

uygulamaları ve parçaların yine hemen her katmanda başladığı görülür. Bu bölgedeki bilinen en eski 

metali bize sağlayan Mundigak yerleşmesi, Afganistan’da metalürjinin başlangıç tarihini de M.Ö. 

3100’e çıkarmaktadır. 

Böylece Afganistan, Hindistan ve Pakistan’da metalin en erken ortaya çıkışı Sialk’da ilk ortaya 

çıkışından iki bin yıl sonra ve Ali Kosh’da İran’da ilk görünmesinden üç bin yıl sonraya 

tarihlenmektedir (Hole, 1962: 97-148). Dales, Mundigak I, Sialk III ve Hissar I toplulukları arasında C 

evresi boyunca güçlü paralellikler bulunduğunu ileri sürmektedir. Metal yapanların Mundigak’ta ilk 

göründüğü dönem, ilişkilerin arttığı bu dönem boyuncadır.  

Mundigak’taki seramik stilini etkileyenlerin dışında iki bölge görülmekte ve bunlar, onun metalürji 

teknolojisinin gelişimini yansıtmaktadır. Dönem I/1’de pembemsi elle yapılmış seramikleriyle 

karakterize edilen, özetle yarı göçebe bir halkın siteye yerleşiminden sonra batılı bir etki, dönem 1/2’de 

sarkık üçgenler, çelenkler ve çizgilerle boyanmış, çarkta yapılmış Jemdet Nasr mallarıyla bazı açılardan 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

20 
 

benzer olduğuna inanılan seramikle saptanabilir (Casal, 1964b: 76; Ancak bu özellik çok ikna edici 

değildir). Bu aynı dayanak ince dirsek şeklindeki bakır kılıçlarda metalin ilk takdim edilmesinde 

görülür. (Casal,1961: 247). Benzer bir kılıç, bakır bir bızla beraber Dönem I/4’de bulunur; galiba her 

ikisi de soğuk işlenmiş idi. Mundigak’ta Dönem I/3-5’de çanak çömlek ve mimarideki Amri etkilerle 

beraber hörgüçlü boğa bulunmaktadır. Bu etkiler Amri’nin en erken katmanlarında metalin ilk 

bulunmasına denk gelmekte ve (Casal, 1964a: 57 ff.) Dales, Mundigak’tan Amri’de metalin 

başlangıcını önermektedir.  

 

 

Mundigak Dönem II belki de batılarındaki iç bölgelerden göçmenlerin tecriti neticesinde gelişme ve 

büyümenin yavaş olduğu bölgelerden biri olarak görülmektedir. Dönem II/3'de, orta damarlı bölümü 

oval uçlu hançerler, spiralleri doğu Akdeniz’deki benzerlerinin aksi yönünde dönmüş olan çift spiral 

başlı iğnelerle birlikte gözlü iğneler ortaya çıkarılmıştır. 

Dales’in belirlemesine göre (1965: 262-268) Dönem III D evresi görünüşe göre kuzeybatıda 

İran’dan kaynaklanan Mundigak’taki ikinci büyük değişime işaret eder. Bu ikinci etki yeni metal 

şekillerinin tasvirinde olduğu gibi çömleklerin değişiminde de tespit edilebilir. Çanak-çömlek 

dekorasyonu basit dalgalı çizgi tasarımlar ile karakterize edilen pembe-beyaz üzerine 

kahverengi-kırmızı renklerledir. Aynı zamanda Amri ve Quetta çömlek motiflerinin artan kullanımı ve 

Harappa incir yaprağı motifinin takdimi bunun Beluci tepeleri ve batısıyla iletişimin arttığı bir dönem 

olduğuna işaret etmektedir. Metalürjide dikkat çeken yenilik Dönem III/6’da bakır kalay alaşımı 

(yukarıda bahsedilen) ve sap delikli balta ve keserin sunulmasıdır (Casal, 1961: 274 ff., Fig. 140). Sap 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

delikli keserler, Susa’da bulunanlarla neredeyse aynıdır ve hanedanlar öncesi dönemlere atfedilir 

(Deshayes, 1960: 233, Fig.XXX); aynı zamanda sap delikli baltalar da Susa’da bulunanlarla aynıdır 

(Casal, 1961: Fig. 139, no. 10, 10a; Deshayes, 1960: 192, Fig. XXIII, 2). 

Mundigak Dönem IV’de Susa kırmızı çömlekleri ile inandırıcı ilişkisi olmayan siyah örneklerle 

kırmızı astarlı çömleğin varlığı, (Casal, 1964: b) İran çapraz çizgili bezemenin sürdürülmesi, doğal dağ 

keçisi ve keklik, bunların stilize benzerleri ve bitkisel bezemeler İran’la ilişkilerin davam ettiğine işaret 

edebilir. Dönem III’te sunulan incir yaprağı motifi kullanılmaya devam etmekte ve ancak bunun saf bir 

Hint motifi olduğu görülmektedir. Hafifçe genişletilmiş baş kısmıyla yabani koyun başlı bir iğne (Casal, 

1961: Fig.139, no.18) Hissar II’dekilerle benzerdir (Schmidt, 1937: 205, Pl. 29). Bu döneme atfedilen 

bir iç bükey disk, ayna olarak kullanılmış olabilir. Bu iç bükey disk aynı zamanda Hissar’da da 

bulunmaktadır (1937: 202, Pl. 54).  

Dönem V’de el yapımı seramiğe bir geri dönüş ile seramik üretiminin bezeme yapısı ve 

teknolojisi hızla değişmiştir. Mor veya morumsu-siyah (Rana Ghundai III C'ye benzer) boyalı kap 

gövdesinin üst kısmında damalı bantlarla mat donuk, mor kırmızı bir çömlek karakteristiktir. Bu 

dönemin metal buluntuları ne yaygınlığı ne de teknolojisiyle çok gelişmiştir. El yapımı seramiğe dönüş 

ve önceleri daha özenli metal formların (sap delikli balta, keser ve hançer) üretimindeki belirli düşüş, 

Batı etkisinde ve ilişkilerinde bir kırılma anlamına gelmekte ve Mundigak V’ten sonra belli bir meslekî 

arayı izleyen bölgesel filizlenmenin başlangıcı sayılmalıdır. 

Ne yazık ki Mundigak’takiler gibi katmanlaşmış sıralar Belûcistan’da nadir görülmektedir. 

Onlar hem alanda hem de zamanda büyük boşlukların olduğu Hint yarımadasının kalıntılarındandır. 

Quetta (Fairservis, 1956: 231) ve Ispelinji Tepesi I’deki (Pakistan Archaeology, 1964: 16) bakır aletler, 

Quetta çömlekleriyle ilişkiyi açığa çıkarmaktadır. Bu kültür (C Kültür evresi, Dales, 1965: 261) 

boyunca taş aletler ve bıçağın davam eden kullanımı ve metalin sınırlı kullanımı bu kültürlerin hâlâ 

Kalkolitik dönemde olduğunu göstermektedir.  

D evresi boyunca da İndus Vadisinde ilk yerleşimler görülmektedir (Dales, 1965: 262-268). Bu 

yerleşim yerleri Behawalpur bölgesinde (Pakistan Archaeology, 1964: 35-36), Kuzey Rajasthan 

boyunca (Indian Archaeology, 1958/59: 132 ff.), Kot Diji’de (Pakistan Archaeology 1964: 39-43) ve 

Kalibangan’da (Lal 1962, Thapar, 1965) bulunur. Bu etkileşim erken evrelerde de görülebilmesine 

rağmen, Dales, ova yerleşimlerin Baluchi tepelerinin yayla geleneğinden temelde farklı bir gelenekten 

geldiklerini söylemektedir (1965: 263). Bu ova yerleşimlerin kökeniyle ilgili kanıt hâlâ eksiktir, 

Afganistan ve ötesi vasıtasıyla bir kuzeybatı etkisi kanıt noktaları olarak önerilmesine rağmen, onlara 

ilgi muhtemelen ön Harappa'dır. Metaller, Orta ve Güney Belûcistan’da katmanlı dizelerde kıt olmasına 

ve Kuzey Belûcistan’ın Zhob-Loralai bölgesinde hiç olmadığı rapor edilmesine rağmen muhtemelen bu 

bölgelerde az sayıda kazı yapılmasından ileri gelir. Amri’nin en alt tabakalarında bulunmuş metal 

parçaları Togau C çömleği (Casal, 1964b: 27, 149) ile bir arada bulunur. Amri çömlekleri ilk önce Amri 

I C’de bulunmuş ve Harappa çömleği Dönem III’te daha baskın hale gelinceye kadar yan yana devam 

etmiştir. Amri’de, Kot Diji’de olgunlaşmış bir Hint kültürü kendi doğal nüfusuyla görülecektir. Böylece 

Kalibangan’daki Harappa öncesi "Sothi" veya "Kalibangan" çömlekleri Harappa öncesi Kot Diji 

(Ghosh, 1965: 115) çömleğinin olduğundan daha olgunlaşmış haliyle Harappa’da gelişmedi. Eğer 

gerçekten Mackay’ın 1932’deki (Mackay, 1938: 441) Mohanjodaro’da DK bölgesindeki derin kazıları 

Ghosh’un (1965: 115) düşündüğü gibi Quetta Wet çömlekleri ve "Sothi" çömleğini açığa çıkarırsa onlar 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

22 
 

33.4 fitten çıkarılan bakır ve bakır-kalay karışımı bronz aletlerle ilişkili olmalıdır. Eğer kanıt ve 

Ghosh’un yorumu doğru ise o zaman Mohanjodaro’da Harappa ve Harappa öncesi yerleşimin bir 

örtüşmesi vardır ancak Harappa’nın bu seleften doğrudan geliştiği görülmez.  

Aurel Stein’in (1929) Belûcistan yakınlarındaki höyüklerin çoğunda yaptığı sondajlar Dales’in 

(1965) C veya D evrelerine biraz atfedilebileceğini ortaya koydu. Kulli’den basit bir bakır iğne, yassı 

balta ve ayna; Kolwa vadisinde Pak’dan bir süs iğnesi; Nundara’dan bakır bir bilezik; Siah Damb’dan 

bakır parçalar, Zhob’da Moghul Ghundai ve Kharam’da Zayak ise bakırın M.Ö. 2500’de bu köylü 

topluluklarda kullanılmasının dışında üzerinde bir görüş oluşturabilmek için bize az sayıda malzeme 

verir. Mehi’deki bilezikler, iğneler, aynalar ve bir fincan gibi daha yaygın buluntular çağdaş olabilir ve 

Harappa I ve II’de (Piggott, 1946: 15-21) paralelleri bulunabilir. Hargreaves (1925) Nal’da bakır 

baltalar, bıçaklar, süslü bilezikler ve basit iğneler topladı. Nal’da bulunan bakır baltalar dar sapları ve 

eğimli kenarları ile (Hargreaves, 1925: 176) Harappa tiplerine uymazlar. N.G. Majumdar’ın (1934) 

Sind’deki sistemli kazıları çok az bakır nesne vermiştir. Othmanjo-Bithi’de bulunmuş olan bakır bir 

keskinin Harappa öncesi seramikle (Majumdar, 1934: 27, 30, Pl.10) ilişkili bulunmuş tek nesne 

olduğuna inanılmaktadır. Ancak gerçekten çömlek parçalarının bir kısmı tipik Harappa yonca motifine 

sahiptir ve keski, sitenin Harappa öncesi kimliği olarak bazı şüphelerle Harappa örneğine benzerdir. 

Majumdar tarafından (1934) Arabjo-Thana, Jhukar, Lohunjo-daro, Lohei, Ghazi, Ali Murad, Dhal, 

Karchat ve Jhangar’da bulunan diğer bakır nesneler erken Harappa veya sonrasına tarihlenir. 

Sut-kagen-dor’da Stein (1931: 64-65), Harappa’da kullanılmış olan oltayla benzer kancalı bir olta 

ortaya çıkardı. Rana-Ghundai ve Dabar Kot’daki gibi Zhob Nehri Vadisi civarı küçük münferit bakır 

buluntular tarihleme veya karşılaştırma için yeterli kanıt sağlamamaktadır. 

İndus yerleşimlerinin en erken katmanların stratigrafik sıraları en karışmış kısımdır ve 

düzenleme için az fırsat sağlar. En alt katmanlarda artarak soğuk çekiçlemeyle imal edilmiş bakır 

nesneler ve açık kalıp döküm bulunmaktadır (Mackay, 1948: 36). Harappa ve Mohanjodaro’da bu 

tekniklerin kullanımı sadece batıdan takdim edilmiş olan tam gelişmiş bir metalürjinin neticesi olarak 

açıklanabilir. Ancak bu benzer teknikler Mundigak II ve III’e geri dönen Kuzey Hindistan bölgesinin 

ortak mirasının bir parçasıdır. Böylece bu olayda batıyla, Batı Baluchi bölgesi, Afghanistan veya 

İran’dan elde edilen metalurjik gelişmeler için erken bir tesiri olan Quetta civarındaki tepeler 

kastedilebilir.  

Cevher Yataklarının Bilinen Kaynakları 

Hindistan’da kalay kaynakları çok nadir görülmekte, Belûcistan’da ise bilinmemektedir. Diğer 

yandan bakır filizi Hindistan’da nadirken, Belûcistan ve Afganistan’da zengin bakır yatakları vardır. 

Marshall’a göre (1931: 483) Hindistan’daki tek önemli kalay yatakları Hazaribagh bölgesindedir ve 

antik zamanlarda (zamanı tespit edilmemiş) bu yataklar kullanılmaktaydı. Güneybatı Afganistan’da 

bulunan Luristan ve Khuzistan’daki gibi Kuzeybatı İran’ın Kara Dağ bölgesinde de kalay yatakları 

bulunur (Caldwell ve Shahmirzadi, 1966: 4) ve Trucial Oman kıyıları boyunca denizden veya Hayber ve 

Bolan geçitleriyle (Fairservis, 1956: 27) uzak bölgelere veya Mekran kıyıları boyunca Hindistan’a 

(Dales, 1962: 86-92) ihraç edilmiştir. İndus vadisindeki prehistorik dönemde bronzun nispeten azlığı 

yakınlarda kalay yataklarının azlığından kaynaklanmış olabilir. Kalay karadan ve denizden ihraç edilen 

pek çok tüketim mallarından biridir. Harappa’da (Coghlan, 1951: 71) bakır ve ingot gibi kalayın varlığı 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

ispatlanmış ve Chanhudaro’da alaşım şeklinde bakır-kalay bronz külçeleri bulunmuştur (Mackay,1943: 

175). 

Bakır filizleri nispeten alt kıtada kıttır (Marshall, 1931: 482). En yakın bakır kaynakları İndus 

Vadisinin batısında bulunmakta, Sind’de ise bilinmemektedir. Öte yandan Belûcistan’da prehistorik 

(tarihsiz) bakır ergitme eylemlerinin izlerine rastlanan Shah Bellaul ve Robat’da zengin bakır yatakları 

bulunmaktadır (Marshall, 1931: 676). Güney Sistan bölgesinde pek çok prehistorik merkezde büyük 

miktarda cürufun bulunması aynı zamanda bakırın bu bölgede bölgesel varlığına işaret etmektedir 

(Fairservis, 1961: 98). Kalıntılar aynı zamanda Ros Kuh ve Kojak Amran silsilesinde de bulunmuştur. 

İran’daki Anarek ve Kalel Zeri’deki gibi Afganistan’da Shah Maksud silsilesinde zengin bakır filizi 

damarları mevcuttur; her iki sitede de prehistorik bakır çalışmalarının kanıtları vardır (Marshall, 1931: 

483; Gordon, 1950: 80-81; Lamberg-Karlovsky, 1965: 180-184). Hindistan’da prehistorik zamanlarda 

Rohira yakınlarında bakır ocakları mevcuttur ve Sirohi Eyaletinde, Mewar yakınlarında Khetri ve 

Singhana'da Jaipur Eyaleti'ndeki bakır ocaklarının (tarihsiz) işletildiği bilinmektedir. Diğer önemli bakır 

yatakları Orissa Bihar’da Singhbhum’da, Amreli bölgesinde Rupavati’de ve Indore’dedir 

(Marshall,1931: 676; Lamberg-Karlovsky, 1965: 183-186). 

Mohanjodaro’daki bakır nesnelerin pek çoğundaki kurşun varlığı dikkate değerdir. Afganistan 

ve Belûcistan'daki kurşun varlığıyla ilişkili bakır filizleri İndus Vadisine ticaret yoluyla getirilmiş 

olmalıdır (Marshall, 1931: 483; Gordon, 1950: 80-81). Mohanjodaro’daki pek çok bakır alette nikel 

varlığı ve Oman’daki bakır yataklarındaki benzer bir nikel yüzdesi bu iki bölge arasında muhtemel bir 

ticaretin göstergesidir (Gowland, 1912: 252). Cambay körfezindeki Lothal yerleşimi, bu bakırın hem 

cevher hem de külçe olarak alındığı liman olabilir. Oman’da Wadi Ahin’de, Jabal al Ma’adan kalıntıları 

Mohanjodaro bakır parçaları analiz edildiğinde hemen hemen aynı miktarda karışık oldukları gibi hem 

nikel hem de arsenik içerir (Gordon,1950: 80-81).  

Diğer Pers Körfezi adaları ve Bahreyn’le ilişkinin açık kanıtları Lothal’da bulunmuşken Ur’da 

bulunan İndus mühürleri ve Tell-Asmar’daki Akad dönemi işgali Mezopotamya metalürji merkezleriyle 

bir bağ sağlamaktadır (Raoetal, 1963: 180). Geç III. binle beraber bakır, çivi yazılı metinlerde 

bahsedildiğine göre Magan ve Maluhha’dan Mezopotamya içlerine ihraç ediliyordu ve belki de Pers 

körfezindeki merkezlere ve Larsa krallığının saltanatı boyunca Dilmun (Bahreyn)
2
 çömlekleriyle 

bağlantı kuruluyordu (Lamberg-Karlovsky, 1965: 10). Lothal, fildişi chank shell (bir tür deniz kabuğu), 

taş boncuklar ve pamuk sağlamış olmalıdır. (Rao el al. 1963: 180). 

Hindistan’da filizi nikelle ilişkilendirilen bakır miktarı, Racistan’da ve Singbhum’da 

(Gowland, 1912: 252) bulunur ve Gordon (1950: 81), bakır miktarlarının dağılımını incelemesinde 

Harappa yerleşmelerinin, güneybatı Penjap ve Rajasthan’daki bakır ocaklarının varlığından hareketle 

Sarasvati nehri boyunca yayıldığını ileri sürmektedir. Ancak İndus yerleşim yerlerinden yeterli 

örnekleri analiz edinceye kadar onların bakır filizlerini belirli bir kaynağa bağlamak mümkün değildir. 

                                                      
2

 S.N.Kramer son zamanlarda Indus Medeniyeti şehirleri için Sümer topluğu terimi olarak "Dilmun" 

tanımlamasını ileri sürdü (Bkz. Kramer 1963: 111-115) Muhtemelen Dilmun (Bahreyn?) yoluyla Hindistan 

ticareti çivi yazılı metinlerde kaydedilir (Oppenheim 1954: 6-17) . Harappa oyma sanatından kaynaklanan ve 

Larsa kralı Gugunum'un onuncu yılına yaklaşık M.Ö. 1923 yılına tarihlenen bir Pers Körfezi mührünün çivi yazılı 

tablet üzerine etkisi Mezopotamya'daki Indus oyma sanatının ilgili örneklerinin tarihlenmesine yardım eder. 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

24 
 

Bununla beraber Oman’la ticareti en azından İndus medeniyetinin bakır bulunan kısımlarına bağlamak 

daha uygundur. 

 

 

 

Resim 1: Harappa'dan (5-8) ve Mohanjodaro (diğerleri) bakır ve bronz nesneler: 1. kama, 2. kulplu 

ayna, 3. balta, 4. keski, 5. kıvrımlı uçlu bıçak, 6. balık oltası, 7. ok ucu, 8. hayvan başlı iğne, 9. spiral 

başlı iğne, 10.ustura, 11. orak, 12. Mil delikli keser-balta 

İndus Vadisinde Metal Teknolojisi 

Hindistan’ın prehistorik dönemdeki metal endüstrisi düşünüldüğünde İndus vadisinde kısmen 

birbiriyle örtüşen merkezler vasıtasıyla Kuzey ve Batı Hindistan’ın birleşik şehirleri ve Ganj-Jumna 

havzaları şeklinde ikiye ayrılmıştır. Bu bölgeler arasında nesnelerin bazı tipolojik benzerliği düz baltalar 

örneğindeki gibi belli olmasına rağmen, bölgeleri ayrı ayrı ele almak ve sonra tipolojik ve teknolojik 

benzerlikleri araştırmak daha doğrudur. Kronolojik olarak İndus medeniyeti öncelikle akla gelmelidir.  



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

Tanımlanmış katmanlaşma ve açıkça gözlemlenebilir gelişim silsilesinin yokluğu İndus Vadisi'ndeki 

metal teknolojisinin tümü üzerindeki analizleri engellemez. Rangpur, Kalibangan ve Lothal’daki son 

kazılar, katmanlaşmaya bir başlangıç sağlamış, ancak bu medeniyetin kuruluşundan çöküşüne kadar 

metalürji yeteneklerindeki büyük gelişmeyi göstermemiştir. İlk kazılan tabakalardan tekniklerin daha 

gelişmiş Harappa’yla aynı özellikleri taşıdığı açıkça bellidir. II A dönemi (Harappa) boyunca 

Rangpur’da düşük bakır-kalay bronz nesneler normalde üretilmiş ancak alaşımdaki daha yüksek kalay 

içeriğinin faydası da fark edilmiştir (Rao et al., 1963: 149). Rangpur bronzlarında arsenik yokluğu ve 

Harappa örneklerinde ise (2-7%) varlığı farklı maden kaynaklarını veya alaşımlar tercih edildiğini 

düşündürmektedir (Rao el al., 1963: 149). 

İndus medeniyeti bütün sitelerinde bakır ve bronz nesnelerin büyük bir çeşitliliği bulunmuştur. 

Bunlar Ralibangan kadar uzak, Gujarat ve Sind’de daha yakın zamanlarda keşfedilen pek çok site kadar 

Harappa, Mohanjodaro ve Chanhudara’yı içermektedir (Indian Archaeology, 1958-59'da rapor edildi). 

Bolca görülen ve kolayca tanımlanabilen bu nesneler şunlardır: yassı baltalar, keskiler, oltalar, 

bilezikler, oklar, mızrak uçları, tıraş bıçakları, kohl (sürme), bastonlar, aynalar ve testereler. Yassı 

baltalar genellikle kısa ve yayvan kenarlarıyla dikdörtgen ve aynalar açık kalıplara dökülmüştür 

(Gordon, 1958: 66). Keski ve kalın ağızlı bıçaklar kare veya yuvarlak bölünmüş çubuklardan 

dövülmüştür (Smith, 1907: 234). Bıçak, ok, mızrak ucu tıraş bıçağı ve testere gibi ince kesim nesnelerin 

tümü ince yuvarlanmış bakır levhalardan dövülmüştür (Mackay, 1948: 94-96). Harappa’da bulunmuş 

olan bakır nesnelerin çoğunun sağlamlığı, analizlerde yüksek arsenik muhtevadan kaynaklandığını 

göstermektedir. Bu arseniğin varlığının ikincil sunulanlardan daha çok filizlerin çıkarıldığı bakır 

cevherlerinin yerel olmasıyla kazara olduğuna inanılır (Coghlan, 1951: 44-46). Muhtemelen demirciler, 

içerisinde arsenik bulunan bir cevherin daha sağlam ve daha az kırılgan bir alet üretmedeki avantajlarını 

fark etmişler; cevher seçimi renkle yapılabildiği için demircilerin hangi renk filizin en iyi neticeleri 

verdiğini hatırladıkları ve böylece seçimlerinde aynı zamanda arseniği seçmeleri mümkün olmuştur. 

Analizler İndus madencilerinin bakıra kalay kattıklarını dolayısıyla bilerek bronz alaşımını ürettiklerini 

göstermektedir (Gordon, 1950: 73). Onların bakıra kalay karışım oranını tam anlamıyla 

kullanabildikleri görülmez ancak kalay ekleme miktarı % 8 ile 26 arasında değişmektedir (Mackay, 

1948: 94). Rangpur’da hem doğal bakır hem de düşük miktarda kalayla yapılan bronz (% 6) nesnelerin 

çoğunda kalay ekleme miktarı % 4-11 arasında değişir. Tek yüksek bakır-kalaylı bronzlar, bilezik ve 

iğnelerdir (Rao et al., 1963: 153), belki de yaprak bronz oldukları için ve bu ürünlerin üretilmesinde 

düşük kalay oranıyla çalışmak neredeyse imkânsız olduğu için hem sıcak hem de soğuk alet yapımında 

kullanıldığında kırılmaya meyillidir. (Coghlan, 1960: 145). 

İndus yerleşimlerinden çıkartılan nesneler vasıtasıyla dövme (çekiçleme), alaşım yapma, 

yükseltme, delme, indirgeme, açık veya kapalı kalıp dökme, balmumu kalıp, perçinleme, alıştırma 

(bindirme), lehimleme ve döküm tekniklerinin bilindiğini görüyoruz.  

Bakır ve bronz tava tencere ve kâseler Marshall, tarafından Tabaka I’de belirtildiği gibi 

Mohanjodaro’da ilk kazılarda bulundu (Marshall, 1931: 478-482); bakır-kalay bronz kap ve kâseler 

neredeyse çanak çömleklerle tam bir benzerlik gösterir (Karşılaştırın Marshall, [1931] Plate 160, l and 2 

with nos. 55-58, Plate 81). Daha derin vazolar için yükseltme olarak bilinen teknik kullanılıyordu 

(Coghlan, 1951: 91). Bu metot kabın iç tarafı metal işçisinin örsüne karşı yavaşça dönerken dış tarafta 

tekrarlanan çekiçleme ile bakır veya bronz yassı bir diske kap şekli vermeyi gerektir. Bu şekilde metal eş 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

26 
 

merkezli halkalar boyunca yükselir. Sığ tava ve kâseler daha basit bir teknikle üretilmiştir. Bu örnekte 

metal, ahşap bir kap şeklinin üzerine yerleştirilir ve gerekli derinlik ve şekle dönünceye kadar 

döndürülür ve çekiçlenir (Lal, 1951: 137; Gordon, 1958: 66). Yukarıdaki teknikler Lothal (Lal, 1963) 

gibi Harappa (Marshall, 1931: 481) ve Mohanjodaro'daki (Mackay, 1938: 32) buluntu topluluklarında 

oldukça iyi temsil edilir.  

Mohanjodaro ve Chanhudaro’da birkaç kulplu tava bulundu. Bu tavaların kulpları en azından 

Mundigak IV/1 döneminden beri bilinen bir sanat olan boru şeklinde veya altında eğme metaliyle 

şekillenirdi (Casal, 1961: fig. 40, 21). Bir borulu kap örneğinde tavanın gövdesinde tur atılmıştır 

(Mackay, 1938: Pl. CXXII). Oldukça kolay bu üretim yöntemlerine ek olarak bronz ve bakır nesneler 

açık ve kapalı kalıplarda veya balmumu döküm tekniğiyle yapılırdı. Chanhudaro’nun erken evrelerinde 

metal nesneler nispeten kalıba dökme kadar basit çekiçleme işlemleriyle imal edildi; yassı baltalar 

dökmek için taş kalıplar bulundu (Mackay,1943: 117-119). 

Belirli bir dönemde karmaşık balmumu döküm tekniğinin gelişim ve tanıtımını belirlemek 

araştırmanın bu aşamasında zordur. Ancak Mohanjodaro'daki bronz figürinler elbette en olgun Harappa 

döneminden değildir (Marshall, 1931: 345; Wheeler, 1962: 72). Kapalı kalıplarda dökülen baltalar,eşit 

belirsizlikte bulundu ama geç tarihli değildir (Mackay, 1938: 452). İndus metalürjisinde çok yönlü bir 

gelişme, bir kâse ve kavanozun birleşmesinde görülür. Bu keskin omuzlarıyla omurgalı kâselerin, 

yükseltmeyle iki kısımda yapıldığı ve sonra parlatmayla birleştirildiği muhtemeldir (Bkz. Mackay, 

1948: P1. XXII; Gordon, 1958: P1. IX). Parlatmanın yanında perçinler vazo üretiminde metal levhaların 

ayrımını birleştirmek için kullanılmıştır (Lothal, A III Dönemi güzel örnekler sunar, Indian 

Archaeology, 1955/56, Plate  XI A) . 

Bu teknikle ilgili bilgiler altın ve gümüş işlerinde görülmesine rağmen İndus Vadisi'ndeki bakır 

lehim örneklerinde rapor edilmemiştir (Marshall, 1931: 486-489; Mackay, 1948: 136; Lal, 1953: 

80-89). Aynı zamanda lehimlemenin ilk kez Mezopotamya’daki altın ve gümüş eşyalarda kullanıldığını 

belirtmek ilginçtir (Lamberg-Karlovsky, 1965: 118). Lehimleme işlevini yerine getirmede benzer bir 

teknik olan çalışmada daha fazla güç için perçin tabanı civarına erimiş metal perçinlerle güçlendirmeye 

çalışılmıştır (Marshall, 1931: 489). 

İndus medeniyeti demircilerinin, kendi metalürji teknikleri üzerinde üstün bir egemenlik 

sergiledikleri açıktır. Ancak onların fırınları, körükleri yada potaları hakkında çok az şey bilinmektedir. 

Bu aynı zamanda onların üretim aletlerinin gerçekliğidir; hiçbiri bir demircinin aletleri olarak kesinlikle 

tasarlanmış olarak bulunmamıştır. Mohanjodaro’da Büyük Banyo binasının kısa bir mesafe güneyinde 

(DK bölgesi G Bölümü) arkeologların metal işçilerinin barınakları olarak hizmet verdiğine inandıkları 

büyük ve önemli bir bina açığa çıkarıldı (Mackay, 1948: 47). Tuğla kaplama bir ocakta, önemli miktarda 

bakırın bulunması burada bakırın ergitildiğini ve muhtemelen yine burada döküldüğünü gösterir. Tuğla 

hatlı ocak, bakırı indirgeme ocağı olarak kullanılmış olabilir. Çanak tipi fırınlar 3 fit 4 inç çapında ve 8 

inç derinliğindedir. Harappa’da bulunan körüklerin birkaç türünde eğik kanallar vasıtasıyla içindeki 

havanın şiddetli artırılarak etkisi yükseltilmeye çalışılmıştır (Vats, 1940: 470-472). Ne yazık ki metal 

üretimi için kullanılan pek çok örnekten sadece bu fırın tanımlanabilmiştir. 

Mohanjodaro ve Chanhudaro’da bulunmuş en yaygın metal alet keskidir. Muhtemelen bu alet, 

yassı baltanın en yaygın metal alet türü olduğu diğer İndus yerleşimlerinin çoğunda böyle değildi. 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

Keski, genel olarak ahşap, taş veya metala şekil vermek veya kesmek için keskin kenarlı bir alet olarak 

iş görür. Metal keskilerin bol miktarda bulunması, onların işlevlerinin anlaşılmasına vesile olmaktadır. 

Metal keskilerin büyük bir talep ve arza sebep olacak miktarda olmadığı görülmektedir. Üstelik bu 

keskilerin taş işçiliğinde kullanıldığına dair iz de yoktur. Dolayısıyla bu keskilerin dayanıksız olan 

ağacın kesilmesi ve şekillenmesi için kullanıldığı sonucunu çıkarmaktayız. Keskilerin beş farklı tipi 

vardır (Mackay, 1938: 184 ff) ve tamamı basit çekiçleme tarzıyla üretilmiştir. 

Basit formdaki dilgi baltaların iki farklı tipi yaygındır ve bunların özellikleri: uzun ve dar balta 

ile kısa ve enli baltadır. Her iki tip de hilâle benzer şekillenmiş, hafifçe eğimli kenarlar ve kare kesimli 

sapa sahiptir. Kısa ve geniş tip balta, İndus Vadisinin dışında daha yaygın olarak görülür. (Indian 

Archaeology, 1956/57: 16; Rao el al., 1963: 149). Ganj-Jumna havzasının dilgi baltaları da aynı şekilde 

imal edilmiştir. 

Bazı açılardan kısa ve geniş Mohanjodaro dilgi baltaları Ganj medeniyetine atfedilen Gungeria 

baltalarına benzemektedir. İndus ve Ganj da bulunan bu dilgi baltaların tipolojik benzerliği sık sık her 

iki tipte bahsedilen omuz başlangıcının varlığına dayandırılır (Marshall, 1931: 495; Wheeler, 1966: 

94-95). Bunun dilgi baltalar için fonksiyonel bir ortak özellik olduğu vurgulanmalıdır ve kültürel temas 

veya köken göstermesi gerekmez. Hemen hemen aynı omuzlu dilgi baltalar, Bronz Çağ'da Macaristan 

ve Orta Avrupa’da görülmektedir (Childe, 1929: 203-208). Chanhudaro dilgi baltaları tam olarak 

Mohanjodaro’da bulunanların benzeridir. Omuzlu olarak tanımlanan bir balta, son zamanlarda Lothal’ın 

Harappa katmanlarında açığa çıkarılmıştır (Indian Archaeology, 1957/58: 13, Plate XXI A). 

Harappa’da görülen metal testerenin, aynı şekilde diğer Harappa yerleşimlerinde de görülmesi 

bu alete büyük bir bağımlılığı ortaya koymaktadır. Mohanjodaro örnekleri (Mackay, 1938: Pl. 116) 

hariç, erken metal testerelerde dişler herhangi farklı bir yöne sahip değildir; testere basitçe bir oyukta 

iterek ve çekerek aşındırma aleti olarak kullanılmıştır (Marshall, 1931: 500-501). Mohanjodaro testeresi 

ise diğer yandan kesmede sıkışmayı önlemesi için dalgalı dişli kenarlara sahipti. Bu düzgün kesen 

testerelerin kullanımına ilk örnektir ve demir çağı öncesinde Avrupa'da başka bir örneği yoktur 

(Coghlan, 1951: 79-83). Testerenin varlığı Harappalıların bir koloni olarak ağaç kesmeye ihtiyaç 

hissettiklerini gösterir. Çok sayıda keskinin varlığı da bu teoriyi desteklemektedir. Büyük mimari 

yapılardaki ahşap çatı kirişleri kadar, tuğla fırınlarında maden üretim için yakıt ihtiyacı olarak kullanılan 

odunlar şüphesiz böyle testerelerle kesilmiştir. Mohanjodaro, Harappa ve Chanhudaro’da bulunan dört 

testerenin hiçbiri diğer nesnelerle ilişkilendirilemedi. Boncuk yapımında kullanıldığına inanılan 

Lothal’da bir testere bir aynayla ilişkili bulundu, boncuk işi için bir matkap ve bıçakların tümü Lothal’in 

Harappa katmanlarına tarihlenmektedir. Diğer bir testere ise ağaç işçiliğinde kullanılmış olabilir (Indian 

Archaeology, 1959/60: 17). 

Ağırlık ölçekleri için terazi kolu dengesi, bakır terazi gözü kefelerinden anlam çıkarmak için 

hatırı sayılır boyutta olmalıdır (Mackay, 1938: 178; P1.LXII). Bu terazi gözü kefeleri,terazi koluna 

bağlanması ve asılması için üç deliğiyle hafif çukurca daire şeklindedir. 

Mohanjodaro’da orta kısma doğru kalınlaşmış ancak gerçek bir orta damarı olmayan iki bakır 

kılıç bulunmuştur (Mackay, 1938: 487). Bunlar üretim ve dekorasyonun herhangi bir ayırt edici özelliği 

olmaksızın basit mamullerdendir. Bu kılıç gibi temel ve basit iki nesne binlerce mile ve yüzyıllara 

yayıldığında tipolojik benzerliklerin ortaya konması oldukça verimsiz ve elbette yanlış anlaşılırdı; Yine, 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

28 
 

aynı zamanda ortası kalınlaşmış bir yassı balta parçası aynayla ilişkili ve bakır bir bıçağın sap parçası ile 

Sistan’da bulunan hançer parçasını akla getirmesi de yersiz olmayabilir (Fairservis, 1961: 98, fig. 32). 

Sivri kanatlı oltalarla mızrak ve ok uçları oldukça çoktur. Bunlar Mohanjodaro’nun ilk kazılan 

katmanlarında ortaya çıkarılmıştır (Marshall, 1931: 497). Bu mızrak ve ok uçları kılıçlarının genişliği ve 

inceliği için önemlidir: Bazıları öyle inceydi ki güçlendirilmezse en ufak bir darbeyle bile bükülürdü. 

Bunlar ahşap bir orta damarla güçlendirilmiş veya bir orta damar olarak hareket eden ahşap, şaft olarak 

kulp takılmış olarak görülür. Mackay, bu ok ve mızrak uçlarının Mohanjodaro halkı tarafından 

yapılmadığını ancak aşağı bir medeniyetten elde edilen ganimetleri temsil ettiğini ileri sürer (1938: 

487). Ancak Mohanjodaro ve Harappa’nın tüm katmanları boyunca bulunmuş olmaları bu tezi çürütür. 

Ok uçları tüm İndus yerleşimlerinde önemli miktarda bulundu. Bir savaş aracı olarak çok hafif ve ince 

olmasından dolayı etkili olamazdı; fakat balıkçılık için zıpkın olarak kullanılmış olması mümkündür. 

Her durumda bunların soğuk çekiçleme ile yapılmış oldukları görülür. 

Kesitinde çekiçlenmiş yuvarlaklar olan oltalar tüm İndus şehirlerinde ortaktır. Çoğu kısımlar 

için oltanın sonunda basitçe bakırın ve sapın sonunda hattı sabitleyen delikli göz vardır (Marshall, 1931: 

501). 

İndus medeniyetinde usturalar çeşitli şekiller alırlar. En yaygın tip, uzun bir ahşap sap kolun 

ucunda farklı şekillerde zıt bıçak ağızlarına sahip olanıdır. İkinci tip L şeklindedir. Üçüncü tip bıçakla 

paralel geriye doğru eğimli bir kola sahiptir. Dördüncü ve nadir olan uzun ince tip, bir ucunda yuvarlak 

bir kenara sahip olan düz bıçaktır (Gordon, 1950: 80-83). Bu tiplerin tümü aynı zamanda U şekilli ve 

hilâl şeklinde envantere iki yeni tip ekleyerek Chanhudaro’da bulundu (Mackay, 1943: 182). Usturalar 

Rangpur ve Lothal’da da bulundu ancak rapor edilmedi (Rao et al., 1963: 149). Mackay (1943: 183), 

tümüyle ancak yuvarlak kenarlarıyla ince düz bıçakların Hindistan’a özgü olduğuna inanmaktadır.  

İndus medeniyetinden birçok bakır figürin bilinir. Bunlar arasında bir kaç hayvan figürini de 

vardır. Eğik başı ve belirginleşmiş hörgücüyle boğalar, İndus yerleşimlerinin tamamında bulunmuştur 

ve Mohanjodaro’da bir fil figürü (?) ele geçmiştir (Mackay, 1938: 100). Ayrıca Mohanjodaro ve 

Harappa’da kuş figürinleri tespit edilmiş, Mohanjodaro örneğinde göz çukurları belirgin bir şekilde 

kakmalıdır. Lothal’da buna çok benzeyen kuş başlı bir broş ele geçmiştir (Rao et al., 1963: 181). Kesin 

türlerini belirlemek zor olmasına rağmen diğer hayvan figürinleri de bulunmuştur. Mohanjodaro fil 

figürü ve Lothal köpeği bu sınıfa girer. Katar ve arabaların bakır figürleri İndus yerleşimlerinin 

bazılarında örneğin Mohanjodaro’da bulunur (Marshall, 1931: 209). Aynı zamanda bilinen insan 

figürleri bakır-kalay karışımı bronzdan dökülmüştür. 

En çok dikkat çeken figürin HR alanında bulunan bir kıza aittir ve Mohanjodaro’nun geç 

dönemlerine atfedilir (Mackay, 1938: 138). Bu bronz figür görünüşe göre dans eden, bilezik ve kolyesiz 

çıplak genç bir kadını tasvir eder. Kırık ayaklarıyla 4.25 inç yüksekliğindedir. Sağ eli kalça üzerinde 

durmakta, sol el gevşekçe sarkmakta, bacakların duruşu rahattır. Anlamlı olarak eğik baş, büyük gözler 

ve yassı bir burun, biraz çıkık çene ve düz veya örgülü saçıyla "australoid" (kast) karakteristiğinin 

ustaca bir izlenimidir. Dans eden diğer bir kadın figürini Lothal’da bulundu (Indian Archaeology, 

1956/57: 16). Bu figürinlerin ikisi de İndus sanatkârları tarafından balmumu döküm (Cire Perdue) 

tekniği kullanılarak yapılmıştır.  



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

İndus Vadisi şehirlerinin metal envanterinde bulunan çok sınırlı sayıda nesneler, 

Mohanjodaro’dan belirgin orta damarlı dört hançer istisna, askerî bir işe atfedilebilir. (Mackay, 1938: 

123). Bulunan hançerlerin dördü de uç kısmın her iki tarafında bıçağın dibinde perçin delikleriyle uzun 

bir uca sahiptir. 18.5 inç ve 15.7 inç uzunluğunda bu hançerlerin ikisi I b ve II. tabakada bulunmuştur 

(1938: 120). Bu silahlar geç döneme aittir ve İndus metal malzeme kültürüne yabancıdır. Bu dört 

hançerde de Ganj-Jumna havzasına bir paralellik yoktur. Schaeffer, M.Ö. 2000’e tarihlenen 

Megiddo’dakilere yakın bir paralellik olduğunu iddia etmektedir (1948: fig. 145). Orta damarlı bir 

bıçağın parçası Navdatoli III. Tabakada ele geçmiştir (Indian Archaeology, 1958/59: fig.14) ve hem 

zaman hem de mekân olarak Megiddo paralelinden Mohanjodaro örneklerine daha yakındır. Wheeler, 

Mohanjodaro’da bulunan tek oyuklu döküm bir bakır balta kadar bu orta damarlı hançerlerin M.Ö. 

1800’lerde bölgeye gelen savaşçı insanlar tarafından getirildiğini ileri sürmektedir. 

Mohanjodaro’daki basit oyuklu balta keser, açıkça Hissar (Schmidt, 1937: P1.52) ve Shahi 

Tump (Stein, 1931) örneğine benzer. Hissar’da bu balta III C'de bulundu (Schmidt, 1937: 205). 

Mohanjodaro’dan bir topuz başı yaklaşık M.Ö 2000’e tarihlenir (Piggott,1947: 31), aynı zamanda 

tipolojik olarak Hissar III C’den bir örneğe benzer (Schmidt, 1937: Pl.52). Benzer topuz başları 

Luristan’da da bilinir ve M.Ö 1400’e tarihlenir (Piggott, 1947: 39-41). Chanhudaro’dan oyuklu balta 

keser düşünüldüğünde ayrıca kronolojik tutarsızlık açıktır. (Mackay, 1943: 188). Tipolojik olarak 

Mohanjodaro’dan biriyle aynıdır. Chanhudaro’da bu balta keser tabaka III’de bulunur ve yaklaşık M.Ö. 

1500-1200’e veya Mohejodaro’daki muadillerinden beş yüz yıl sonraya tarihlenir. Chanhudaro ve 

Mohanjodaro’daki balta keserlerin Jhukar kültürüne ait olduğu iddia edilmektedir (Piggott, 1947: 

42-47). Eğer bu iddia doğruysa o zaman daha geç bir tarih olan M.Ö. 1500 tarihi, M.Ö. 2000
3
 tarihine 

göre daha mantıklı kabul edilebilir. Mohanjodaro ve Harappa’da bulunan spiral ve hayvan başlı iğneler 

aynı zamanda Jhukar envanterinde de bulunur; gördüğümüz gibi hayvan başlı iğneler oldukça iyi 

tabakalaşmış Mundigak’ta da bulunur. Hem Mohanjodaro hem de Chanhudaro’da (Mackay, 1943: 72) 

bulunmuş olan spiral başlı iğneler Hissar II B- IIIA (Schmidt, 1937: 119,205, P1. 29, 45)örneklerine 

benzer. Kuş başlı iğneler Lothal’da Harappa katmanlarında bilinir (Indian Archaeology, 1956/57: 18). 

Daha fazla paralellik Chanhudaro II bakır damga mühürlerle belirtilebilir. Metal çubuklar motifinin 

kabartıldığı bölmeli mühürler aynı zamanda Shahi Tump’ta (Stein, 1931: P1.14) Hissar II B’de 

(Schmidt, 1937: P1.31) Anau III’de (McCown, 1942: 60), Deh Morasi III’de (Dupree, 1963: 114, 

fig.10c) ve Susa’da (LeBreton, 1957) bulunur. Bölmeli mühürler, topuz başları, hayvan ve spiral başlı 

iğneler gibi böyle nesnelerin üretim fikri ticaretin yayılmasıyla devam edebilirdi. Elbette hem zaman 

hem de mesafede geniş yayılımları onları kronolojik eş zamanlılık kurmak için güvenilir göstergeler 

yapmaz (Childe, 1936: 113 ff). 

Mohanjodaro Ib ve II. tabakalarda bulunan tipe benzer ortası kalınlaştırılmış veya orta damarsız 

basit bir bakır hançer, Bulandshahr bölgesinde Manpur’da bulundu (Sastri, 1915: 2,Pl.IV). Bu hançer 

bir höyükten çıkarılan iki bakır baltayla ilişkilendirilir. Bu höyükte daha fazla kazı yapmak için hiç bir 

girişimde bulunulmadı ve biz bu balta ve hançerleri ne yazık ki bulundukları yerde terk ettik (Gordon, 

1950: 60). 

                                                      
3
Aynı zamanda metal tipi paralelleri temelinde M.Ö. 1700 sonrasına Hisar III'ün tarihinin daha aşağısını verir. 

 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

30 
 

Shahi Tump’daki mezardan çıkarılan bakır nesneler Pigott tarafından Anau III, Hissar III ve 

Chanhudaro II’nin Jhukar yerleşmesiyle ilişkilendirilir (1943: 178-181). Afganistan Mundigak 

III/6’dakiler (Casal, 1961: 248, fig. 139,10,10a) keşfedilinceye kadar daha önceki döneme tarihlenen 

Shahi Tump, Hindistan’daki (Stein, 1931: 90-94) sap delikli (trunnion) baltanın ilk görünümünü 

sağladı. Tipolojik olarak Shahi Tump’daki sap delikli balta Güney Rusya’daki Maikop ve 

Tsarskaia’dakilerle karşılaştırılmıştır (Lal, 1953: 95-97; Joshi, 1962: 10). Shahi Tump mezarlığı 

Kulli-Mehi kültürünün daha önceki yerleşim yeri içine kazılmış görünüyor (Lal, 1953: 87). Seramik, 

şüpheli olarak Susa I ve Bakun A seramik geleneğinin çöküş dönemine tarihlenmektedir (Thapar, 1965: 

161). Bununla beraber Shahi Tump’daki metal nesneler, Anau II tipleri kadar Hissar II b ve III. tabakada 

bulunan örnekleri yansıtır. Kurram’dan Celt (balta), Punjap’taki Rajanpur’dan bronz kılıç ve Fahtgarh 

ve Rallur’dakilerle böyle dağınık buluntular batıyla farklı ve henüz bilinmeyen dönemlerle daha fazla 

ilişkiyi göz önüne sermektedir (Thapar, 1965: 161). 

Bu sap delikli baltalar, orta damarlı hançerler ve kılıçlar, bazı araştırmacılar tarafından Ari 

istilacılarının envanterlerinin parçası olduğuna inanılır (Heine-Geldern, 1936: 87-113; Gordon, 1950: 

38). Arilere ait olan belirlenmiş materyallere ait geniş literatürü değerlendirmek bu çalışmanın kapsamı 

içinde değildir. Shahi Tump’daki sap delikli balta, Fatgarh kılıçları ve Fort Munro kılıcı bu envanterin 

parçaları olarak belirtilmiştir. Bu sorun daha kalıcı bir temele dayandırılıncaya kadar tipolojik olarak 

İran, Filistin, Lübnan ve Rusya’daki benzer sap delikli balta ve orta damarlı hançer örneklerini 

hatırlatacaktır (Childe, 1957: 219-228, P1.39). Tipolojik olarak Hindistan örneklerine benzer olan 

Biblos II-IV hançer ve baltaları da Ari istilaları ve kökenleri problemiyle ilişkili değildir (Dunand, 1939; 

Schaeffer 1948). 

Ganj-Jumna Metalurji Geleneği 

İndus vadisinden doğuya doğru gidince Doab veya Hindistan’ın iki nehir ülkesine Ganj ve 

Jumna nehirlerinin drenajlarına ulaşırız. İndus sisteminin Sutleç’inden Jumna’ya kadar olan mesafe 80 

milden daha azdır; ancak prehistorik dönemde iki vadi kültürel olarak farklıdır. İki bölge arasında bazı 

ilişkilerin hafif ipuçları bellidir. Ancak Lothal’da (Lal, 1964: 19) İndus’a yabancı tipik Ganj formunda, 

Bargaon’da açık Ganj ilişkisini ortaya koyan bakır bir yüzüğün varlığı, Saharanpur bölgesi ve Harappa 

katmanındaki benzer buluntulardan antropomorfik bir figür olduğuna inanılır (Deshpande in Ghosh, 

1965: 128). Ganj vadisi arkeolojisi henüz başlangıç aşamasındadır ve İndus ve Ganj medeniyeti 

arasında karşılaştırma yaparken oldukça dikkatli olunmalıdır. Ganj-Jumna havzasında yıllar içinde 

açığa çıkarılan bakır buluntuların ünlü serileri son yıllara kadar bütünüyle herhangi bir ilişkiden 

yoksundu. 

Binden fazla nesneden oluşan bu birikim, 34’ten fazla sitede bulunmuştu. Buluntular sekiz ana 

tip oluşturmaktadır: (1) Yayvan kenarlarıyla dikdörtgen formda bodur yassı balta (2) Omuzlu baltalar 

(3) Kollu balta veya keski, (4) Yüzükler (5) Zıpkın başları (6) Mızrak uçları (7) Kılıçlar (8) 

Antropomorfik nesneler.  

Bu nesnelerin bazılarının analizi Hindistan kökenli cevhere uygun oranda küçük bir miktar 

nikel ve arseniği gösterir (Wheeler, 1959: 124). Ayırt edici Ganj bakır nesnelerin üreticilerinin, son 

zamanlarda Ghosh’un (1965: 124) belirttiği izolasyonla gelişen Harappalıların dejenere ettiği olası 

değildir. Bu birikimin metal obje karakteristiği kültürel olarak İndus çevresinde prototipleri olmaksızın 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

ilişki dışındadır. Aletlerin çoğu bakırdan olmasına rağmen en azından iki zıpkın ve iki kılıç düşük 

derecede bakır kalay alaşımı bronzdur (Ghosh, 1965: 147); Raichur bölgesindeki Kallur’da bulunmuş 

olan boynuzlu kılıç % 9.5 kalay ihtiva eder (Wheeler, 1959: 124). Manbhum’dan (1916) 27 baltayı 

inceleyen Campbell, baltaların kapalı kalıplarda üretildiği ve o zaman henüz sıcakken gerekli kalınlığa 

ulaşması için çekiçlendiği görüşündedir. Bu birikimin üretimindeki belirgin metalürji teknikleri İndus 

medeniyetinde üretilen metallerle karşılaştırılabilir ustalıktadır. Belki de Gupta belirtileri gibi Ganj 

insanı, Harappalıların doğuya doğru yayılmaları vesilesiyle temasa geçtikleri Geç Harappalılardan fikir 

ve teknikler elde etti (Gupta in Ghosh, 1965: 147). 

Birikimdeki tiplerden sadece çok az nesne karakteristik olarak diğer materyallerle katmanlaşma 

açısından ilişki içinde bulunmuştur. Bakır katmanların bulunduğu Rajpur, Parsu ve Bisauli’deki Lal 

hendek kazıları keşfinde, düşük ısıda pişirilmiş üzeri boyalı çömlek parçaları bulunmuştur (Lal, 1953: 

80-103; Ghosh, 1965: 123). Bu Ochre yıpranmış çömlekleri az bilinir. Şekillerin tüm repertuvarı 

belirlenmemiş ve bakır buluntu birikimiyle ilişkisi henüz kanıtlanmamıştır. Hastinapura’nın Gri boyalı 

çömlekleri (Lal 1953: 80-103) önceleyen en alt tabakalarında ve Etah bölgesinde Atranjikhera’da aynı 

tabakada bulunur. (Ghosh,1965: 124). Bunlar, M.N. Deshpande tarafından Manphur, Bhatpura, 

Ambkheri’de Bullandshahr’da ve Saharanpur bölgesinde yüzeyden toplanmıştır.  

Tablo ortaya çıktıkça yüksek derecede bireysellik olmasına rağmen sanki bu yerleşimlerde 

karşılaştırılabilir şekiller ve kumaşlar varmış gibi görünür. Şimdiye kadar belirlenmiş çok az ortak form, 

Rupar ve Bara’da (Ghosh, 1965: 124) tespit edilmiştir. Fakat bireysel özelliklerin varlığı ihmal 

edilmemelidir. Farklı bir grup olan Ochre Washed (aşınmış) çömlekler hakkında bazı şüpheler vardır; 

görünürdeki yapısı kusurlu pişirmeden ve sulu veya kumlu toprakta kaldığından olabilir. Bu hem 

çekirdeği, hem de yüzeyi kolayca aşınmaya duyarlı yapacaktır (Ghosh, 1965: 154, n. 24). Ochre aşınmış 

çömleklerinde bulunan topuzlu (tutamaklı) kapak ve ayakta duran tabak kesinlikle Harappa formlarını 

hatırlatır. (Lal, 1964: 18). Ancak yüzeydeki kusurun durumu, su basmasından olsa bile yüzey 

tasarımının nasıl olduğunu söyleyemeyiz. Belki Bargaon’da bulunan donuk kırmızı çömlek, 

Harappa’nın Lustrous kırmızı çömlekleriyle ilişkili olabilir (Deshpande in Ghosh, 1965: 129). Manpur 

ve Bhatpura’da Ochre aşınmış çömlekleri Geç Harappa çömlekleriyle bazı ilişkilere sahip görünüyor 

(Joshi, 1962: 19). 

Az veya çok genişletilmiş ağzıyla düz balta, sadece İndus medeniyetiyle bağlantıyı mümkün 

kılmakta ve tipolojik olarak çok genelleştirilmiş bir formdur. Ganj (Wheeler, 1959: 125) veya Harappa 

mültecileri (Piggott, 1950: 238; ayrıca bakınız Dales1964: 36-43; 1966: 93-100; Raikes, 1964’te İndus 

sitelerinin çöküşü ve yok olmasıyla ilgili ilginç bir öneri sunmuştur) hakkında İndus kolonizasyonunu 

destekleyen bir unsur olarak oldukça izole edilmiştir. Gerçekten ayırt edici türleri, belirgin kavisli İndus 

bıçakları birikime yabancı olduğu için dikenli zıpkınlar, saplı baltalar, boynuzlu kılıçlar, antropomofik 

figürler, omuzlu baltalar ve mızrak uçları bunların tümü İndus envanterine yabancıdır.  

  



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

32 
 

 

 

 

Resim 2: Bakır bulunansitelerden aletler ve diğer nesneler; 1,3- Fathgarh'dan antenli kılıç, 

2-Sheorajpur'dan antropomorfik figür, 4,5- Sarthauli ve Bisauli'den zıpkınlar, 6- Pandi'den yüzük, 7- 

Sarthauli'den çengelli mızrak ucu, 8- Sarthauli'den el baltası, 9- Gungeria'dan balta, 10- Dunria'dan 

omuzlu balta, 11-Bhagra Pir'den iki ağızlı balta, 12,13-Gungeria'dan saplı baltalar. 

Dikenli mızrak uçları veya zıpkınlar iki tiptir. En yaygını, genellikle her iki yanında çengelli 

dikenler bulunan ve aşağısında bir sapın bağlanması için açılmış bir delik ve bir çıkıntı olan Bithur tipi 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

olanıdır (Smith, 1905: 1-6). Bunlar genellikle 12 inç uzunluğundadır (Piggott, 1944: 174-176). İkinci 

tiptekiler çoğunlukla bıçağın uzunluğu boyunca eşit aralıklarla karşılıklı dört ve altı dikenli zıpkındır. 

(Gordon, 1950: fig.l, p. 73). Bithur tipi mızrak uçları Hindistan’a özgüdür. Mirzapur bölgesinde 

Ghomargur ve Lakunia’nın mağara resimlerinde bir hayvana saldıran avcıların mızrak uçları, hemen 

hemen bütünüyle yukarıda Bithur olarak verilenlere benzer (Joshi, 1962: 18). Smith (1905: 236-257), bu 

mızrakların metal üretiminin doğal formları olmadığını ancak daha önceki kemik ve boynuzlardan 

birinin kopyası olduğunu müşahede etmiştir. Bunların prototipleri bu bölgede asla bulunmaz. Mızrak ve 

zıpkınlar mağara duvarlarında tasvir edilen dinozorlar kadar korkunç hayvanların avcılığı kadar, yaygın 

bir balıkçılığı da düşündürmektedir (Wheeler, 1959: 126). 

Piggott, kollu baltaların (1944: 173-182; ayrıca bakınız Gordon, 1958: 144) Mohanjodaro ve 

Nal’da keşfedilen dar, uzatılmış bakır balta tipinden geliştirilmiş olduğuna inanmaktadır. Lal’in kabul 

edilebilir bu görüşe yaklaşımı, bu bakır saplı baltaların bölgede yaygın olan taş prototip örneklerden 

geliştiği yönündedir (Lal,1950). Taştan saplı baltalar Ban, Asuria, Jashpur, Thakurania, Daspalla, 

Sitabhanji ve Bihar’da Santral Pargana’da bulunur ve zaman ve mekâna ait bakır tipleri ile çakışır 

(Joshi, 1962: 22). Omuzlu baltalar aynı zamanda Mayurbhani, Manbhum, Bongra ve Dul Barh’dan 

Godavari ağzına kadar Orta Hindistan’da Güneydoğu Asya boyunca Malezya, Burma ve Hindistan’da 

bulunmuştur (Joshi, 1962: 22). 

Buluntu birikimi içeriğinin menşe yeri şüphelidir. Gupta-Ganj birikimlerinin tam prototipleri 

olan Birmanya omuzlu baltalarının bulunduğu Bihar veya Chota Nagpur da bir yerlerde onların 

kökenlerine sahiptir (Joshi1962: 22; Gupta içinde Ghosh 1965: 147). Zıpkınlar, antropomorfik figürler, 

boynuz kabzalı kılıçlar ve mızrak uçlarının tümü Bihar-Orissa tiplerinden gelişmişken, Doğu kökenli bu 

teorinin temelinde düz ve omuzlu baltalar adıyla Bihar-Orissa tipleri Uttar Pradesh’de çok yaygındır 

(Misra içinde Ghosh 1965: 148). Ciddi anlamda daha fazla delil ortaya çıkmadıkça doğu (Joshi, 1962) 

veya batıdaki (Heine-Geldern, 1936) böyle teorileri göz önünde bulundurmak gerekir. 

Ganj-Jumna havzasında iki katman vardır. Analiz edilmemiş olmalarına rağmen Fatgarh’da 

görünüşe göre orta damarlı 13 bakır kılıç bulundu. Bunlardan biri hariç, diğerleri karakteristik boynuzlu 

kabzaya sahiptir. Bu büyük boynuzlu kılıçlar Haydarabad’daki Kallur ve Dekken’deki kılıçlarla 

paraleldir (Arkeoloji Bölümü Raporu 1937-40: Pl.V). Bu savaş kılıçlarının kullanışsız doğası 

Ganj-Jumna havzası ilkel köylülerinin baltalar, zıpkınlar ve mızrakları arasında uyumsuz etki bırakır; 

Heine Geldern (1936: 87-113; 1956: 146-163) bu silahları Vedaların savaşçı Aryanlarıyla 

ilişkilendirmektedir. Boynuzlu kılıç buluntularının en yakın örnekleri Kafkaslar ve Güney Rusya’dadır 

(Piggott, 1944: 180; Gordon, 1950: 85-87). Bu iki bölge arasında benzer buluntuların olmaması onların 

ortaya çıkışındaki kronolojik tutarsızlığı ortaya koymaktadır. Fatgarh ve Kallur kılıçları, Koban 

kültürününkilerle sık sık karşılaştırılmıştır (Heine-Geldern, 1936: 124-135; Piggott, 1944: 180; Gordon, 

1950: 80-84; Wheeler, 1959: 115; Joshi, 1962: 18), fakat benzerlik şüphelidir. Koban kılıçlarının 

bakır-kalay bronz ve Hindistan örneklerinin bakır olması gerçeğinden başka Hindistan örnekleri tek 

parça dökümken Koban kılıçları iki parça dökümdür, kabza ve kılıç sonradan birleştirilmiştir. Ayrıca 

Fathgarh ve Kallur kılıçları deliksiz ve kılıç ağızları hafif orta damara sahipken Koban kılıçlarının 

kabzalarının ortasında bir delik vardır ve kılıç ağızları düz kesimdir. 

Tarihi bilinmeyen ve Pencap’da bulunan güçlü bir orta damarı bulunan bronz bir Fort Munro 

kılıcı bütün Hindistan metal envanteri içinde tek örnektir. Tuhaf kabzası ile onun en yakın paraleli 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

34 
 

İran’da Luristan kılıçlarında bulunur. Lal (Joshi’den alıntı 1962: 18) bu kılıcın Mohanjodaro baltalarına 

benzediğini ve Shahi Tump oyuklu baltalarının Hindistan kültürüyle ilişkisinin bulunmadığını ve açıkça 

araya karıştığını ileri sürer. Ancak Fatgarh’da metal kaplı bir antropomorfik figür ve Ganj-Jumna tipi bir 

zıpkın ortaya çıkarıldı ki onların ikisi de Bisoluli de bulunmuş mızraklar ve antropomorfik figürlerle 

paralel olabilirler. (Piggott,1944: 180). Geç Bronz çağ ve Demir çağında Orta Avrupa’daki gibi belki de 

Hindistan ve Doğu Avrupa’da boynuz kabzalı kılıçların varlığı her iki bölgede boynuzdan kabzanın 

fonksiyonel önemiyle bir şeyler yapılmış olabilir veya bir kılıç formu vermekten bağımsız görünümüyle 

işlevsiz dekoratif bir malzeme olabilir. 

Gungeria’da bulunmuş olan bakır buluntu birikimi Ganj-Jumna tipi bakır buluntuların en erken 

örneklerinden birini temsil eder (Smith, 1905: 245). Bu birikim içinde ağırlıklı olarak 102 ince bakır 

tabakla beraber baltalar ve saplı baltaların bulunduğu 424 nesne bulundu: Saplı baltalar tipolojik olarak 

bitmemiş külçeler, bronz ve bakır parçalarıyla beraber Brahmagiri’de bulunanlara benzer (Wheeler, 

1948: 222-252). Baltaların tümü kör ve bitmemiş gibi görünür. Bu bakır buluntuların, seyyar 

demircilerin ürünü olduğu iddiası güçlü görünmektedir (Sharma içinde Ghosh, 1965: 134). 

Dekken’den Navdatoli kazıları düz boynuzlu ve orta damarı yükseltilmiş bir hançer ortaya 

çıkarmıştır (Indian Archaeology, 1958/59: 30). Bu nesne Fathgarh hançerlerinin yakın bir kopyasıdır. 

Navdatoli önemlidir çünkü o bize Ganj-Jumna bakır nesneleriyle ilgili bir evre için radyokarbon tarihi 

verir: Navdatoli III’de bulunan bu hançerin radyokarbon tarihlemesi M.Ö. 1600 artı eksi 130 tarihini 

verir (Lal 1963: 215). Navdatoli III' ün orta ve geç evreleri ve Rangpur II C ve III (Rao et al., 1963: 198) 

arasında ilişkinin delilleri Dekken Kalkolitiğinin Harappa Gujarat sonrasıyla bazı ilişkilerin 

olabileceğini ortaya koyar. Lal tarafından Lothal IV’de (Lal, 1964: 19) Ganj-Jumna tipi bir 

anropomorfik figür olarak düşünülen buluntu radyokarbon yöntemiyle 1900 artı eksi 115’e tarihlenir 

(Lal, 1963: 213). Birikimin tarihini yükselten diğer delil, Bargaon’daki tipik bir Harappa topluluğundaki 

Jorwe, Bahadırabad, Pondi’de bulunan bakır bir yüzükten gelir. (Deshpande içinde Ghosh, 1965: 128; 

ayrıca bakınız Sankalia, 1955;1965: 219-235). Chandoli’de bir boynuz şeklinde kılıç Jorwe-Nevasa 

seramiğiyle ilgili bulundu (Indian Archaeology, 1960/61: 27). Seramiğin bu tipi önce Nevasa’nın III. 

evresine ait gibi görünür, radyokarbon tarihlemesiyle M.Ö. 1228-984 arasına tarihlenir (Sankalia, 1960: 

68). Bu buluntu topluluğu uzun bir geçmişe sahiptir, başlangıcı belki de M.Ö. 1900-1000 yıllarına gider. 

Boyalı gri çömleklerle buluntu topluluğundaki tiplerinin ilişkisizliği M.Ö. 1000’den (Wheeleer 1966: 

95) daha önceye ait olduklarını ima eder. Kesin bir beyanatın bu dönemde elde edilemeyeceği açıktır. 

Farklı insan grupları, farklı seramik tipleri kullansalar bile tüm kuzey Hindistan bölgesinin 

metal geleneğinde yakın ilişkiyi vurgulamayalım. Navdatoli, Nimad bölgesi ve Madhya Pradesh’de beş 

bakır düz balta tel yüzükler, bilezik, tırnak çakısı, oltalar, keskiler, bakır ve bronzdan kalın iğneler 

(Indian Archaeology, 1956/57: 8-31) içeren metal objeler bulundu. Metal buluntularda belli 

çeşitlenmeler olmasına rağmen örneğin Nevasa baltaları, Jorwe baltalarından daha küçüktür ve 

dikdörtgen plan ve kesme kenarı hafif dış bükey olmasıyla benzerlik gösterirler (Indian Archaeology, 

1960/61: 20). Kuzey Hindistan bölgesindeki önemli ilişkiler olmaksızın ayrıntılı karşılaştırma yapma 

noktasını bize yeterince sağlayan basit metal nesnelerin fazlalığıyla karşı karşıyayız. Düşük kalay oranlı 

bronzun kullanımı ve avantajlarının bu bölgede bilindiği açıktır. Bir bakır bilezik ve boncuk doğal 

bakırdan yapılmışken, Nevasa’dan (Sankalia, 1960: 417) bir keski, nikel ve kurşun izleriyle  % 2.72 

kalay ihtiva etmektedir (1960: 523). Bu nesnelerin üretimi için kullanılan teknikler metalografik 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

analizler sayesinde çıkarıldı: Keski de ağaçla ilgili ayrışma için delil olmasına rağmen bütün döküm 

alaşımlarda olduğu gibi dallar döküm sonrası sıcak çekiçleme ile kırılıyor ve kristalleşme sıcaklığının 

üzerinde tamamlanıyordu; Hem bilezik hem de boncuk nispeten yüksek bir sıcaklıkta sıcak çekiçleme 

ile yapılıyordu.  

Bu tekniklerin dağılımı, birikimlerdeki gibi kusurludur. Son zamanlarda Rajasthan bölgesinde 

Khurdi’de bulunan malzemeler arasında çıkarılan hafif düz baltalar, uzun saplı baltalar ile Sialk ve 

Navdatoli tipleriyle benzer oluk ağızlı bir kâse açığa çıkarıldı. Nishadalar, Pulindalar, Savaralar veya 

muhtemelen bunların bir birleşimi olan yerli kuzey kabilelerinin dağınık kalıntılarını temsil eden 

birikimlerde bulunan bu nesneler Sankalia (1963: 225) tarafından ortaya çıkarılmıştır.  

Hindistan ve Pakistan’da bulunan metal aletlerin oldukça geniş envanteri bakır-bronz 

teknolojisinin neredeyse tüm bilinen tekniklerini kapsar. Metal nesnelerin tabakalanma eksikliği onun 

gelişimsel sürecinin incelenmesini neredeyse imkânsız kılar. Nesnelerin tipolojik benzerlikleri için 

abartılı iddialar, ara buluntuların eksikliği düşünülmeksizin binlerce mil mesafe veya kronolojiyi ihmal 

etmez. Ben, temas ve ticaretin neticelerinde çok genel ve güçlü olan benzerlikleri kaydetmeme rağmen 

büyük ölçüde bu iddiaları görmezden geldim. Belûcistan, İndus ve Kuzey Hindistan’ın Belûcistan 

yoluyla metalürjisinin ortak mirası not edildi ve bu bölgede bulunan karmaşık, karşılıklı ilişkiler için bir 

açıklama olarak sunuldu. Batıdan yayılmanın önemi muhtemelen teknik ve fikirlerin yayılmasından çok 

formların yayılmasında vurgulanmıştır. Arkeoloji, Metalürji biliminin sorularına, Metalürji bilimi de 

Arkeolojinin sorularına cevap verebilir. Kesin sonuçlar ortaya çıkmasa da yeni bilgiler sürekli ortaya 

çıkacaktır. 

 

KAYNAKÇA 

Caldwell, j. R.-s. M. Shahmırzadı, 1966,Tal-i-Iblis: the Kerman range and the beginnings of smelting. 

Springfield, Illinois State Museum. 

Camphell,S.,1916,A note on the copper Celts in Manbhum. Journal ofthe Bihar Orissa Research 

Society, No. 2. 

Casal, J- M.,1961,Fouilles de Mundigak. Memoires de la Delegation 

Casal, J- M.,1964a,Fresh digging at Amri. Pakistan Archaeology, s. 57-65 

Casal, J- M.,1964b,Fouilles d’Amri. Paris. 

Chılde, V.G.,1929, Prehistory of the Danube. Oxfdord. 

Chılde, V.G., 1936,Distribution of headed pins,Liverpool Annals of Archaeology 23: 113-191 

Chılde, V.G., 1957,The dawn of European civilization, 6th ed. New York. 

Coghlan, H. H.,1951,Notes on the prehistoric metallurgy of copper and bronze in the Old World, 

Occasional Papers of Technology,4, Pitt-Rivers Museum, Oxford. 

Coghlan, H. H.,1960,Prehistorical working of bronze and arsenical copper, Sibrium 5: 145-152. 

Dales, George, F.,1962,Harappan outposts on the Makran coast, Antiquity 36: 86-92 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

36 
 

Dales, George, F., 1964,The mythical massacre at Mohanjodaro, Expedition 6, 3: 36-43 

Dales, George, F.,1965,A suggested chronology for Afghanistan, Baluchistan and the Indus Valley, In 

Chronolgies in old World arcaeology, R. W. Ehrich, ed. Chicago 

Dales, George, F.,1966,The decline of the Harappans, Scientific American 214,5: 93-100. 

Desehayes, J.,1960,Les outils de bronze de l'Indus au Danuble, Paris 

Dunand, M.,1939,Fouilles de Byblos, Vol. I, Paris 

Duppre, L.,1963,Deh Morasi Ghundai: a chalcolithic site in south central Afghanistan, Anthropological 

Papers of the Museum Natural History 50, pt. 2, New York 

Faırservıs, W. A.,1956, Excavations in the Quetta Valley, West Pakistan.AnthropologicalPapers of the 

American Museum of NaturalHistory, 45, New York. 

Faırservıs, W. A., 1961Archaeological studies in the Seistan Basin of southwestern Afghanistan and 

eastern Iran, AnthropologicalPapers of the American Museum of Natural History, 48,New York. 

Frankfort, H.,1939,Cylinder seals, a documentary essay on the art andreligion of the ancient Near East. 

London. 

Ghırsman, R.,1938,Fouilles de Sialk. Vol. I, II. Paris, Paul Geunther. 

Ghosh, A.,1965, The Indus Civilization: its origins, authors, extent andchronology. In Indian prehistory: 

l964. V. N. Misra ve M. S. Mate, eds. Dekken College Building Centenary andSilver Jubilee Series, No. 

32. 

Gordon, D. H.,1950,The early use of metals in India and Pakistan. Journal of the RoyalAnthropological 

Society 80: 55-78 

Gordon, D. H.,1958,The prehistoric background of Indian culture, Bombay. 

Gowland, H.,1912, The metals in antiquity. Journal of the Royal Anthropological Institute 42 : 235-287. 

Hargreaves. H.,1925, Excavations in Baluchistan, Archaeological Survey ofIndia, Memoir 35, New 

Delhi. 

Heıne-Geldern, R. Von, 1936,Archaeological traces of Vedic Aryans, Journal of the Indian Society of 

Oriental Art 4: 87-113. 

Heıne-Geldern, R. Von, 1956The coming of the Aryans and the end of the Harappancivilization. Man 

56: 146-163. 

Hole, F., and K. Flannery, 1962,Excavations at Ali Kosh, Iran, 1961. Iranica Antiqua, No. 2, pp. 97-148. 

lndian Archaeology, 1955/56-1960/61 Department of Archaeology, Governmentof India, New Delhi. 

Joshı, J. P.,1962,Comparative stratigraphy of the protohistoric culturesof the Indo-Pakistani 

subcontinent, The Eastern Anthropologist 15, 3: 2-35. 

Kramer, S. N.,1963,Dilmun: the quest for paradise. Antiquity 37, 146: 111-115 

Lal, B. B.,1950,Copper hoards of the Gangetic Basin. Ancient India, 6: 117-146. 



Afganistan, Hindistan Ve Pakistan’ın Tarih Öncesinde Arkeoloji ve Metal Teknolojisi 

 
 

Lal, B. B., 1951,Further copper hoards from the Gangetic Basin and a review of the problem, Ancient 

India, 7: 20-39 

Lal, B. B.,1953,Protohistoric investigation. Ancient India 9: 80-102. 

Lal, B. B.,1962,An Indus Valley provincial capital discovered: excavations at Kalibangan in northern 

Rajasthan, IllustratedLondon News, March 24, pp. 454-459. 

Lal, B. B.,1963,  A picture emerges: an assessment of the carbon-14dating of the protohistoric cultures 

of the Indo-Pakistani subcontinent, Ancient India 18/19: 208 ff 

Lal, B. B.,1964, Indian archaeology since independence. New Delhi. 

Lamberg-Karlovsky, C.C.,1965, The development of a metallurgical technology, documentedearly 

finds of metals in the Near East and theevidence from Hasanlu, Iran. Ph.D. thesis. University 

ofPennsylvania. 

Langsdorff,a.,-D. G. McCown, 1942, Tall-i-Bakun A, season of 1932, Oriental Institute 

Publication,Vol. 59, Chicago. 

Lebreton, L.,1957, The early periods at Susa, Mesopotamian relations, Iraq 19, 2: 79-124. 

Mackay, E.,1938, Further excavations at Mohanjodaro, London. 

Mackay, E.,1938, MACKAY, E.,1938, 1943, Chanhudaro excavations, 1935-36. New Haven, 

American Oriental Society. 

Mackay, E.,1938, 1948, Early Indus Civilization. 2nd ed. London. 

Majumdar, N. G.,1934, Explorations in Sind. Archaeological Survey of India, Memoir 48, New Delhi. 

Marshall, J.,1931,Mohanjodaro and the Indus Civilization, London, Arthur Probsthain. 

McCown, D.,1942, The comparative stratigraphy of early Iran. Chicago. 

Oppenheım, A. L.,1954, The seafaring merchants of Ur, Journal of the AmericanOriental Society 74: 

6-17. 

Pakistan Archaeology, 1964, Department of Archaeology, Pakistan. 

Pıggott, S.,1943, Dating the Hissar sequence: the Indian evidence, Antiquity17: 169-182. 

Pıggott, S.,1944, Copper hoards of the Ganges Jumna Valley, Antiquity18: 236 ff. 

Pıggott, S.,1946, The chronology of prehistoric northwest India, AncientIndia 1: 15-21. 

Pıggott, S.,1947, Notes on certain metal pins and a macehead from Harappa, Ancient India 4: 26-41. 

Pıggott, S.,1950, Prehistoric India. Baltimore. 

Raıkes. R. L.,1964, The end of the ancient cities of the Indus, AmericanAnthropologist 66: 284-299. 

Rao, S. R., ET AL., 1963, Excavations at Rangpur and other explorations in Gujarat, Ancient India 

18/19: 5-207. 



C. C. LAMBERG-KARLOVSKY (çev.  Recep ÖZMAN) 

 

38 
 

Report of the Archaeological Department. H.E.H. The Nizam’sDominion.,1937-40,  Hyderabad State, 

Dekken. 

Ross, E. J.,1946, A chalcolithic site in northern Baluchistan. Journal ofNear Eastern Studies 5: 291-315. 

Sankalıa, H. D., 1955, Report on the excavations at Nasik and Jorwe, 1950-51, Poona. 

Sankalıa, H. D., 1960, From history to prehistory at Nevasa (1954-1956).Dekken College, University of 

Poona, Publication 1. 

Sankalıa, H. D.,1963, Prehistory and protohistory in India and Pakistan.Poona. 

Sankalıa, H. D.,1965, Traditional Indian chronology and C-14 dates of excavated sites,In Indian 

prehiatory 1964, V. N. Misra andM. S. Mate, eds. Dekken College. 

Sastrı, H.,1915, Recent additions to our knowledge of the copper ageantiquities of India, Journal of the 

Asiatic Society of Bengal2: 113-115. 

Schaeffer, C.,1948, Stratigraphic comparee et chronologie de I’Asie Occidentale, Oxford. 

Schmıdt, E. F.,1937, Excavations at Tepe Hissar, Damghan 1931-1933Philadelphia. 

Smıth, V.,1905,Copper age prehistoric bronze implements of India, Indian Antiquary 32: 1-6. 

Smıth, V., 1907,The copper age and prehistoric bronze implements of India, Indian Antiquary 34: 

234-236. 

Steın,A .,1924, An archaeological tour in Waziristan and Baluchiatan, Archaeological Survey of India, 

Memoir 37, New Delhi. 

Steın, A ., 1931, An archaeological tour of Gedrosia, ArchaeologicalSurvey of India, Memoir 43, New 

Delhi. 

Steın, A .,1937,Archaeological reconnaissance in northeastern India and southeastern Iran, London, 

Macmillan and Co. 

Thapar, B. K.,1965,The relationship of the Indian chalcolithic cultureswith West Asia,In Indian 

Prehistory: 1964. V. N. Misra and M. S. Mate, eds. Dcccan College. 

Vats, M. S.,1940,Excavations at Harappa, New Delhi. 

Wertıme, T. A.,1964,Man’s first encounters with metallurgy, Science 146,3649: 1257-1268. 

Wheeler, M.,1948,Brahmagira and Chandravalle, Ancient India 4: 222-252 

Wheeler, M.,1959,Early India and Pakistan. New York. 

Wheeler, M.,1961,Ancient India,In The dawn of civilization. Stuart Piggott, ed. New York 

Wheeler, M.,1962,The Indus civilization, 2nd ed Cambridge. 

Wheeler, M.,1966,Civilizations of the Indus Valley and beyond, London.Thames and Hudson.



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 
Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 39-48. 
www.inijoss.net 

 

39 
 

DESPİNA HATUN’UN MEZARI MESELESİ 

Yahya BAŞKAN 

İnönü Üniversitesi  

Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

ybaskan@hotmail.com 

 

ÖZET 

Despina, Komnenos ailesinden, Trabzon Rum İmparatoru IV. İoannes’in kızı olup, 

Akkoyunlu Hükümdarı Uzun Hasan’ın da eşidir. Osmanlılara karşı müttefik arayışı çerçevesinde 

Uzun Hasan ve IV. Ioannes yakınlaşmış, IV. Ioannes’in ölümünden sonra ise Trabzon Rum 

İmparatoru olan David Komnenos, müttefiklik ilişkisini devam ettirmiş ve yeğeni Theodora ile 

Uzun Hasan’ı 1458 senesinde evlendirmiştir. Çalışmamızın amacı Despina’nın ölümünden nereye 

gömüldüğü meselesidir. Bunu ele alırken de bölgeye gelen Venedikli elçilerin seyahat notlarından 

hareketle Despina’nın, Harput’a mı? Yoksa Diyarbakır’a mı? Gömüldüğü incelenecektir. Bu 

arada Despina’nın gömülmüş olduğu söylenen Diyarbakır ve Harput’taki St. George Kiliseleri de 

çalışma içerisinde değerlendirmeye tabi tutulacaktır. 

 Anahtar Kelimeler: Despina, Uzun Hasan, Diyarbakır, Harput, St. George Kilisesi. 

 

ABSTRACT 

QUESTION DESPINA KHATUN’S TOMB 

Despina who is daughter of emperor of Trebizond Ioannes IV from Commenos family is wife of 

Akkoyunlu Ruler Uzun Hasan.  Uzun Hasan and Ioannes IV became closer as both were looking 

for an alliance against Ottoman; David Kommenos who became emperor after the death of 

Ioannes IV has continued the relationship and his nephew Theodora was married with Uzun 

Hasan in 1458. Purpose of our study is the question of where Despina were buried after her death.  

We will study if she was buried in Harput or Diyarbakır by using the memories of Venetian 

ambassador. We will also include Churches of St. George in Diyarbakır and Harput where 

possibly she was buried. 

 Keywords: Despina, Uzun Hasan, Diyarbakır, Harput, Churches of St. George. 

 

GİRİŞ 

Despina, Komnenos ailesinden, Trabzon Rum İmparatoru IV. İoannes’in kızı olup, 

Akkoyunlu Hükümdarı Uzun Hasan’ın da eşidir. Kaynaklarda Theodora, Catherine ve Despina 

adlarıyla zikedilmektedir (Diehl, 1913: 88, 89). Osmanlılara karşı müttefik arayışı çerçevesinde 

Uzun Hasan ve IV. Ioannes yakınlaşmış, IV. Ioannes’in ölümünden sonra ise Trabzon Rum 

İmparatoru olan David Komnenos, müttefiklik ilişkisini devam ettirip yeğeni Theodora ile Uzun 



Yahya BAŞKAN 

 

40 
 

Hasan’ı 1458 senesinde evlendirmiştir (Baykal, 1964: 72-74; Woods, 1993: 165). 1  Despina, 

evlendikten sonra muhtemelen Diyarbakır’a gidip bir müddet orada ikamet etmiştir (Fallmerayer, 

1827: 260; Tellioğlu, 2009: 132). Kendisinin bundan sonraki hayatı, dönemin kaynaklarından 

nakillerde bulunurken göreceğimiz üzere Tebriz, Diyarbakır ve Harput’ta geçmiştir.  

Çalışmamızın amacı; Despina Hatun’un hayatı hakkında bilgi vermekten ziyade, onun 

öldükten sonra nereye gömüldüğü meselesini ele almak olup dönemin kaynaklarından hareketle iz 

sürmeye çalışılacaktır. Despina Hatun’un gömülmüş olduğu yer müstakil olmasa da sadece bir 

araştırmada konu edilmiştir. Bu makale çerçevesinde ise daha önceki tedkiklerde verilmiş olan 

bilgilere ek olarak, devrin kaynaklarını esas alıp ikinci bir mekan teklifi yapılacaktır. Ancak bu 

mekan teklifi yapılırken kaynakların sunmuş olduğu imkan çerçevesinde hüküm vermekten ziyade, 

bir alternatife işaret edilerek sorular sorulmaya çalışılacaktır. 

Despina Hatun Hakkında Bilgi Veren Seyyahlar 

Despina Hatun’un dikkatimizi çekmesi veya onun hakkında malumat sahibi olmamızı 

sağlayan olay şüphesiz dönemin Akkoyunlu-Osmanlı rekabeti çerçevesinde, Venedik’in 

Osmanlılara karşı, Akkoyunlu Beyi Uzun Hasan’ı desteklemesidir. Venedikliler Uzun Hasan’a 

elçiler göndererek bu desteğin mahiyetini diplomatik yolla görüşmüşlerdir. Bu noktada konumuz 

bakımından en büyük şans, Akkoyunlu sarayına elçilik vazifesi ile gelenlerin hatıralarını kaleme 

almaları ve bu eserlerin de günümüze kadar ulaşmış olmasıdır. İkinci şans aynı dönemde bölgeye 

gelen Venedikli bir tüccar ile Osmanlıların elçilik vazifesiyle göndermiş olduğu şahsın da, anılarını 

kaleme almış olmalarıdır. Bu elçi ve seyyahlar eserlerinde Despina Hatun hakkında bilgiler 

vermişlerdir. Makalemizde bu bilgilerden hareketle, Despina’nın nereye gömülmüş olduğu 

işlenmeye çalışılacaktır.  

Caterino Zeno: Venedik adına Uzun Hasan’ın yanına gelerek kendisiyle görüşen en 

önemli elçi Caterino Zeno’dur. Onun elçi olarak tercih edilmesinin sebebi Despina Hatun’un kız 

kardeşinin oğlu yani yeğeni olmasıdır (Babinger, 2002: 266). Zeno, Venedik meclisi tarafından 

1471 yılında görevlendirilmiştir. Vazifesi gereği Tebriz’de Uzun Hasan ve teyzesi Despina ile de 

görüşmüştür. Görüşmesinin ayrıntılarını eserinde nakletmektedir. Despina, Zeno’ya alaka gösterip 

kardeş ve akrabalarını sormuş ve ona bol ikramda bulunmuştur (Caterino Zeno, 2006: 23, 24). 

Caterino Zeno, ülkesine döndükten sonra da teyzesi ve ailesini takip etmiş, bu takip eserine bilgi 

olarak da yansımıştır. Eserde çalışmamız bakımından da kıymetli olan şu bilgiler verilmektedir; 

“Despina kocasından ayrılmış, (mekan olarak) Diyarbakır sınırındaki Harput şehrinde yaşıyordu. 

Orada öldü. Onu şehirde St. George kilisesinde toprağa verdiler. Mezarı bugün bile ziyaretgahtır” 

(Caterino Zeno, 2006: 47). Seyahatnameyi Türkçe’ye çeviren Tufan Gündüz, eserin Farsça 

tercümesinde; “Onu Diyarbakır’a defnettiler”, kaydı düşüldüğünü ifade etmektedir (Caterino 

Zeno, 2006: 47, dipnot 94). Burada, nereden kaynaklandığını bilemediğimiz bir yanlışlık 

                                                      
1
Trabzon imparatoru, Burgonya Düküne yazdığı 22 Nisan 1460 tarihli mektubunda şu açıklamayı yapar; 

“Theodora’yı Hasan Beye eş olarak verdim. Bunu, onu sağlama almak ve birlikte oluşturduğumuz Asya birliğinde 

bize sadık kalması ve dolayısıyla İstanbul’u elinde tutan Türk’e karşı savaşmaya devam etmesi için yaptım”. 

(Baskıns, 2012: 11, 12)  



Despina Hatun’un Mezarı Meselesi 

  

 
 

bulunmaktadır. Çünkü eserin asıl nüshası olan Latincesinde, Harput manasına “Cavalliera” tabiri 

kullanılmaktadır (Del Vıaggıo In Persıa, MDLVIII: 30a). İngilizce tercümesinde de “Cavalleria” 

şekliyle zikrolunmaktadır (Italien Travels in Persia, 1873: 42). Caterino Zeno’nun bu son kısımda 

vermiş olduğu ve ayrıca aşağıda nakledeceğimiz malumat, döndükten sonra başkalarından dinlediği 

veya dostlarıyla mektuplaşmalarından temin etmiş olduğu bilgilerdir. 2  Eserinde Zeno; 

Despina’nın, Uzun Hasan’dan dünyaya gelen biri erkek, üçü kız olmak üzere, dört çocuğunun 

olduğunu, bunlardan erkek olanın (Maksud Mirzâ) Uzun Hasan’ın ölümünün hemen ardından 

kardeşleri tarafından öldürüldüğünü, kızların büyüğü Marta’nın (Alemşah Begüm) ise  (Uzun 

Hasan hayatta iken) Erdebil hâkimi Şeyh Haydar ile nikahlandığını yazmaktadır. Hatta Uzun 

Hasan’ın ölümünden sonra diğer iki kızın korkudan Haleb ve Şam’a kaçtıkları bilgisini de 

vermektedir. Bu bilgilerin ise meşhur Venedikli elçi “Caterino’nun oğlu, Pietro’nun oğlu, 

Caterino’dan” temin edildiği kayıtlıdır (Caterino Zeno, 2006: 47, 48). Yani Zeno, Despina Hatun 

ve ailesini takibi sürdürmüştür. Bu noktada belirtelim ki Zeno’nun, Despina Hatun’un çocukları 

hakkında vermiş olduğu bilgiler gayet sıhhatlidir. Hatta eserde Uzun Hasan’ın ölüm tarihi de doğru 

bir şekilde verilmiştir. Zeno, Uzun Hasan’ın, “Haç yıkayıcılar gecesi”, 1478 senesinde öldüğünü 

söylemektedir ki (Caterino Zeno, 2006: 47) bu tarih 5/6 Ocak 1478’dir (Woods, 1993: 203; Sümer, 

2012: 263).3  

Josaphat Barbaro: Venedik Devleti adına Akkoyunlu Uzun Hasan’ın yanına gelip bize 

eseri ulaşan elçilerden bir diğeri de Josaphat Barbaro’dur. Barbaro, 1474-1478 yılları arasında 

seyahat edip, Uzun Hasan’ın yanına gelmiş ve Tebriz’de kendisiyle görüşmüştür. Dönüşte yolu 

üzerindeki Harput’a uğramış, burası hakkında bilgiler vermiştir. Onun vermiş olduğu bilgiler 

arasında konumuz bakımından şüphesiz en kıymetlisi, Despina’nın Harput’ta ikamet etmiş olduğu 

kaydıdır; “Trabzon İmparatorunun kızı olan, Sultan Hasan Bey’in eşi bu şehirde oturur. Şehir 

müstahkem bir yerdedir. Şehrin sakinlerinin çoğu Rum olup, Hasan Bey’in eşi olan melikeye hizmet 

ederler” demektedir (Josaphat Barbaro, 2005: 102). 

Giovanni Maria Angiolello: Konumuz bakımından üçüncü önemli elçi-seyyah Giovanni 

Maria Angiolello’dur. Fatih Sultan Mehmed döneminde Eğriboz’a yapılan seferde (1470) esir 

düşmüştür. Muhtemelen de Fatih Sultan Mehmed’in vefatından sonra ülkesine geri dönmüş ve 

Venediklilerin elçisi olarak 1499-1515 senelerinde İran’da bulunmuştur. Sonradan kaleme almış 

olduğu seyahatnamesinde, Osmanlı, Akkoyunlu ve Safeviler hakkında bilgiler nakletmiştir. 

Eserinde Despina Hatunla ilgili malumat da bulunmaktadır. Despina’nın Uzun Hasan’la 

evliliğinden bahseden müellif, Hasan Bey’in bu hanımdan üç kız, bir erkek çocuk sahibi olduğunu 

anlattıktan sonra Despina’nın kızlarından Marta’nın (Alemşah Begüm) İsmail’in babası Şeyh 

Haydar’ın eşi olduğunu belirtip devamında da konumuz bakımından şu önemli satırları nakleder; 

“Kocası kendisi için büyük bir gelir ayrılmasını emredip Diyarbekir memleketinin sınırında olan 

Harput’u onun ikametgahı yaptı. Bu Hatun burada uzun müddet hüküm sürüp, iki kızıyla birlikte 

                                                      
2
Caterino Zeno’nun hatıraları ve bir araya getirilmesi hakkında Tufan Gündüz’ün değerlendirmesi hak. bkz. 

(Doğu’da Venedik Elçileri, 2006: 10, 11). 

3
Zeno’nun ifadelerinden takdim tehirle, Despina’nın Uzun Hasan’dan önce öldüğünü anlamaktayız. 



Yahya BAŞKAN 

 

42 
 

Hıristiyan dinine göre yaşadı. Ölümünden sonra Amid şehrinde Sn. Giorgio kilisesinde toprağa 

verildi. Hatta bugün bile mezarı yerinde durmaktadır”. Angiolello’nun vermiş olduğu bilgilerden 

anladığımız kadarıyla Despina, Uzun Hasan’dan önce ölmüştür. Eserde anlatıldığına göre; Uzun 

Hasan’ın hayatını kaybetmesinden sonra, Despina’dan dünyaya gelen oğlu Yakup4  kardeşleri 

tarafından boğdurulmuş, kızlar da korkudan önce, Haleb’e sonra da Şam’a kaçmışlardır 

(Angiolello, 2007: 31, 32). Bütün bunlara ilaveten eserindeki diğer bilgilerden hareketle 

Angiolello’nun Diyarbakır’ı görmediğini söylemek mümkündür. Despina Hatun’un Diyarbakır’da 

kiliseye defni bilgisi duyum olmalıdır. 

 Venedikli Tüccar (Anonim): Despina Hatun ile alakalı bilgi vermiş olan dördüncü 

kaynağımız ismi mechul, Venedikli bir tüccardır. Şah İsmail döneminde bölgeye gelmiş (takriben 

1500-1510 arası), Şah İsmail’i de görmüştür. Venedikli tacir Diyarbakır’a da uğramış ve gezmiştir. 

Eserinde anlatmış olduğu bilgilerin bir kısmına şahit olmuş, bir kısmını da ahaliden dinlemiştir. Bu 

cümleden olarak Akkoyunlu tarihine dair vermiş olduğu bilgiler duyumlara dayanmaktadır. 5  

Venedikli tüccar Diyabakır’da St. George kilisesini gezmiş ve burada Despina Hatun’un mezarı 

hakkında şu bilgileri vermiştir; “Trabzon Rum İmparatoru Calo Johannes’in kızının makberesi de 

bu kilisededir. Onu horlayıcı bir şekilde kilise yakınında bir revakın altında toprağa vermişler. 

Mezarın üzerin de bir adım yüksekliğinde, bir adım genişliğinde ve üç adım uzunluğunda tuğla ve 

kerpiçten sandukaya benzer bir şey yapmışlar” (Venedikli Bir Tüccar, 2007; 132). Seyyah eserinde 

Despina ile Uzun Hasan’ın evliliklerini anlattıktan sonra, bu evlilikten dört çocuğun dünyaya 

geldiğini, bunların üçünün kız, birinin de Hasan Bey adında erkek olduğunu belirten tacir, 

Despina’nın kızlarıyla defalarca sohbet ettiğini de ifade etmektedir (Venedikli Bir Tüccar, 2007; 

167, 168, 173). Eserde bu kızlardan başkaca bahis olmadığı gibi, onlardan hangi bilgileri aldığı ve 

aralarında ne gibi konuşmalar geçtiğine dair de bir bilgi yoktur. Uzun Hasan’ın kızlarıyla defalarca 

konuştuğunu söyleyen birisi olarak seyyahın, Uzun Hasan’ın oğlunun ismini Hasan olarak vermesi 

de ilginçtir. Yukarıda değinildiği üzere Uzun Hasan’ın, Despina’dan dünyaya gelen oğlunun ismi 

Hasan olmayıp, Maksud’dur. 

 Despina Hatun’un Gömüldüğü Yer Meselesi 

 Yukarıda nakillerde bulunmuş olduğumuz kaynaklardan hareketle diyebiliriz ki; Despina 

Hatun, Hıristiyanlık inancı üzerine yaşamış ve bu inançla da ölmüştür. Caterino Zeno bu hususta 

canlı bir şekilde şu bilgileri vermektedir; “Despina devrinin en inançlı kadınlarından biriydi ve 

buna bağlı olarak Hıristiyanlıktaki güzel inancını sürdürüyordu. Her gün kutsal akşam yemeği 

ayinini Rum kilisesi usûllerine göre düzenliyor, kendisi de büyük bir ihlâs ile buna iştirak ediyordu. 

Kocası da başka bir dine mensup olmasına ve eşinin dinine düşman olmasına rağmen bu konuda 

ona asla bir şey söylemiyor ve onu, dinini terk etmeye zorlamıyordu. Doğrusu şaşılacak olan şey, 

nasıl oluyor da bunlar birbirine uyum gösteriyorlar” (Caterino Zeno, 2006; 24). Angiolello’ya 

göre de; Despina’nın babası Hıristiyan dininde kalması, dini merasimlerini yerine getirmesi ve 

                                                      
4
Uzun Hasan’ın, Despina’dan dünyaya gelen oğlunun Yakup değil, Maksud Bey olduğu hak. bilgi için bkz. 

(Seyyahların Gözüyle Sultanlar, 2007: 32, dipnot 36). 

5
Seyahatname hakkında, Tufan Gündüz’ün değerlendirmesi için bkz. (Venedikli Bir Tüccar, 2007: 19). 



Despina Hatun’un Mezarı Meselesi 

  

 
 

hizmetinde keşişler bulundurması şartıyla kızını Hasan Bey’le evlendirmiştir (Angiolello, 2007: 

31).6 

Dönemin kaynaklarından aktarmış olduğumuz bu malûmat çerçevesinde dinini yaşayan ve 

dini üzere hayata veda eden Despina Hatun yine kaynaklardan öğrendiğimiz kadarıyla Diyarbakır 

veya Harput’ta bir kiliseye defnolunmuştur. Yukarıda da vermiş olduğumuz gibi Despina Hatun, 

Zeno’ya göre Harput’ta St George Kilisesi’ne, Angiolello ve Venedikli bir tacire göre de 

Diyarbakır’da Sn. Giorgio (St. George) Kilisesi’ne defnolunmuştur. Zeno’nun da gayet sarih bir 

şekilde ifade ettiği gibi, Despina’nın kendisi, inancını Rum kilisesi usullerine göre yaşamış ve yine 

Rum kilisesine defnolunmuştur. Burada karşımıza mezarın, Diyarbakır St. George Kilisesi’nde mi? 

yoksa Harput St. George Kilisesi’nde mi? gömülü olduğu sorusu çıkmaktadır. 

 Despina Hatun ve Diyarbakır: Despina Hatun’un gömülmüş olduğu yer ile alakalı şu 

ana kadar bildiğimiz, o da müstakil olmayan bir çalışma vardır. Anthony A. M. Bryer’in, “Rumlar 

ve Türkmenler” başlıklı makalesinin içerisinde bu konuya da değinilmiştir. Bryer, bizim incelemiş 

olduğumuz ana kaynakların hepsine vukufiyetle eğilmiş, bu konuda kaleme alınmış olan bazı 

inceleme eserleri de değerlendirip, Despina Hatun’un mezarının Diyarbakır St. George Kilisesi’nde 

olduğuna hükmetmiştir. Bu hükmü verirken atıfta bulunduğu kaynaklar ise bizim de kullanmış 

olduğumuz Angiolello ve Venedikli tacirdir. Ancak Bryer, dönemin kaynağı Caterino Zeno’nun 

eserinin İngilizce tercümesini kullanarak, Despina Hatun’un kızları hakkındaki malumatı vermiş 

olmasına rağmen, seyahatnamede geçen Despina’nın, Harput’ta yaşayıp, oradaki St. George 

Kilisesi’ne defnedilmiş olduğu bilgisini hiç kullanmamıştır. Yine aynı şekilde makalesinde 

Barbaro’nun seyahatnamesini kullanmasına rağmen, orada geçen Despina’nın Harput’ta yaşamış 

olduğu malumatına da hiç atıf bulunmamaktadır. Ayrıca Bryer, Despina’nın Diyarbakır’daki 

mezarının 1883 senesinde bozulduğunu ve günümüzde kaybolduğu bilgisini vermektedir (Bryer, 

2014: 227, 228).  

Diyarbakır, Akkoyunluların önemli bir şehri olup, ilk başkentleridir (Erdem-Paydaş, 2007: 

172)  O tarihlerde şehirde Hıristiyanlar yaşamakta olup kendilerine ait kiliseleri de 

bulunmaktadır.7 Despina Hatun Rum olup, Zeno da kendisinin Rum inancına göre yaşadığını 

özellikle belirtmektedir. Ancak Diyarbakır’daki Hıristiyan inancına sahip olanların ne kadarı Rum 

bunu bilemediğimiz gibi, hangi kilise onlara aittir bunu da maalesef bilememekteyiz. Bunda 

şüphesiz Diyarbakır’da mevcut kiliselerin zaman içerisinde, Hıristiyan mezhepleri arasında el 

değiştirmiş olmasının da büyük rolü vardır (Tuncer, 2002: 14). Fakat mevcut kilise yapı 

incelemelerine göre zımmiler arasında oranı en düşük gurubun Rumlar olduğu görülmektedir 

(Tuncer, 2002: 14). Venedikli tacir ve Angiolello’nun, Despina Hatun’un defnolunduğu kilise 

olarak gösterdikleri St. George Kilisesi ise Rum değil, Nasturi kilisesidir (Berchem- Strzygowskı, 

                                                      
6
15. Yüzyıl seyyahlarından Felemenkli Zorzi, Teodora’nın (Despina) dindarlığından bahsetmekte ve kocasına onu 

koruması için bir haç hediye ettiği bilgisini vermektedir. 1470’lere gelindiğinde, Zorzi’nin notlarının da işaret 

ettiği şekilde, Uzun Hasan’ın gizlice Hıristiyan olduğu dedikoduları bütün Avrupa’ya yayılmıştır. Bkz. (Baskıns, 

2012: 9); Zorzi’nin metni için bkz. (La Republica, 1865: 99, 100) 

7
1518 senesi, Osmanlı tahririne göre Diyarbakır’da 1065 hane Hıristiyan yaşamaktadır (Göyünç, 1975: 73). 



Yahya BAŞKAN 

 

44 
 

1910: 173; Tuncer, 2002: 136). Cezmi Tuncer, kilisenin diğer adının Kara Papaz kilisesi olduğunu 

belirtir. (Tuncer, 2002: 136). 8  M. Berchem, kilisenin 14. 15. yy. da camiye çevrildiğini 

söylemektedir. Ancak Tuncer, bu düşünceye katılmayıp, kilisenin cami olarak kullanıldığına dair 

hiçbir iz bulunmadığına işaret etmektedir (Berchem-Strzygowskı, 1910: 173; Tuncer, 2002: 138). 

Yukarıda da zikredildiği gibi Anthony Bryer,  Despina’nın Diyarbakır’daki mezarının 1883 

senesinde bozulduğunu ve günümüzde de kaybolduğunu ifade etmektedir. Fakat zikredilen 

tarihlerde şehri ve kiliseyi arkadaşlarıyla gezen aynı zamanda buranın çizimini yapıp, kısmen de 

fotoğraflayarak eserinde veren General de Byle, Max Von Berchem ve Josef Strzygowski, 

Despina’nın mezarından veya herhangi bir mezar kalıntısından bahsetmemektedir (Kilise hak. gnş 

bilgi için bkz. Berchem-Strzygowskı, 1910: 173-177). Kilise ile alakalı ciddi bir inceleme ve 

araştırma yapan Cezmi Tuncer’in çalışmasında da, Despina’nın mezarı veya başka bir mezar 

hakkında bilgi bulunmamaktadır (Kilise hak. gnş. bilgi için bkz. Tuncer, 2002: 134-141). 

Despina Hatun ve Harput: Seyyahlardan Caterino Zeno’dan, Despina Hatun’un Harput’ta 

yaşadığı ve St. George Kilisesi’ne gömülmüş olduğu bilgisini nakletmiştik. Bu bilginin sıhhati ve 

doğruluk derecesi nedir? Hemen ifade edelim ki bunu net bir şekilde bilebilmek ve de akabinde bir 

hüküm çıkarmak mümkün gözükmemektedir. Bu hususta yapabileceğimiz, Diyarbakır kısmında 

takip etmiş olduğumuz inceleme usulünü burada da devam ettirmek olacaktır. Yani elimizde 

mevcut farklı kaynaklardaki malumattan hareketle, karineleri mukayese edip değerlendirmektir. Bu 

noktada Harput’un Akkoyunlular dönemi için yerini hatırlamakta fayda bulunmaktadır. Harput, 

Tebriz ve Diyarbakır kadar olmasa da Akkoyunluların önemli şehirlerinden birisidir. Uzun Hasan, 

Dulkadirlilerin elinde bulunan Harput’u 1465 senesinde ele geçirmiştir (Erdem-Paydaş, 2007: 86). 

Harput, Uzun Hasan döneminde Akkoyunluların mühim bir şehri haline gelmiş olup, ayrıca Hasan 

Bey burada kendi adına para da darbettirmiştir (Sunguroğlu, 2013: 161). Uzun Hasan’ın annesi Sâre 

Hatun (Saray Hatun) Harput’ta oturmuş ve kendi adıyla anılan bir cami inşa ettirmiştir (Ünal, 1997: 

233).  

Yukarıda da zikredildiği gibi, Uzun Hasan’ın hanımı Despina da Harput’ta ikamet 

etmekteydi. Onun mezarının burada olup olmaması meselesi hususunda kaynaklarda verilen 

bilgilerin tahlil ve analizini yapacak olursak; daha önce de ifade edildiği üzere Zeno, Despina’nın 

Harput’ta yaşadığını ve buraya defnolunup, mezarının da ziyaret edildiğini nakletmektedir. 

Tekraren ifade etmek gerekirse, seyyahlardan Barbaro, Despina’nın Harput’ta ikamet ettiğini 

yazarken, Angiolello, Harput’ta yaşadığını ancak naşının Diyarbakır Sn. Giorgio Kilisesi’ne 

defnolunduğu bilgisini vermektedir. Bu seyyahlardan Zeno ve Barbaro, Despina’nın hayatta 

olduğu yıllarda Akkoyunlu Devleti’ne elçi olarak gelmişler ve Uzun Hasan’la görüşmüşlerdir 

(1471-1475). Zeno ayrıca teyzesi olan Despina Hatun’la da görüşmüştür. Caterino Zeno ülkesine 

döndükten sonra teyzesinin ve kızlarının akıbetleri hakkında bilgi de nakletmiştir. Despina’nın 

gömülmüş olduğu yeri haric tutacak olursak, Zeno’nun bilgi nakilleri dönemin diğer 

kaynaklarıyla da örtüşmektedir. Zeno bu bilgileri, yukarıdaki satırlarda da söz konusu edildiği 

                                                      
8
1524-25 senelerinde Diyarbakır’ı gezen Antonio Tenreiro, şehirde yaşayan Hıristiyanların çoğunluğunun, Nasturi 

Hıristiyan olduğunu zikreder (Özbaran, 2007: 37). 

https://www.google.com.tr/?hl=tr&gws_rd=cr&ei=eD9sV-n3LsfIsQHrg5XIBg#hl=tr&q=Josef+Strzygowski+diyarbak%C4%B1r


Despina Hatun’un Mezarı Meselesi 

  

 
 

gibi, Despina’nın kızlarıyla bizzat görüşen birisinden aktarmıştır. Yine zikredildiği üzere Zeno, 

Uzun Hasan’ın ölüm tarihini de doğru olarak vermektedir. 

Sorunlarımızdan bir tanesi, Despina’nın Harput’ta gömüldüğü söylenen St. George 

Kilisesi’nin nerede olduğudur. Diyarbakır’daki kiliseyi ele alırken, buradaki Rum varlığı ve 

kilisesine değinmiş, Despina’nın bir kaynaktan hareketle Rum inancı üzere yaşamış olduğundan 

bahsetmiştik. Harput’ta da o dönemde Rumların varlığını, tarihi kayıtlardan öğrenebilmekteyiz. 

Seyyahlarımızdan Barbaro; şehrin sakinlerinin çoğunun Rum olduğunu yazmaktadır (Josaphat 

Barbaro, 2005: 102). 1610’lu yıllarda Harput’u gezen Simeon, burada Rumların da yaşadığını 

söylemektedir (Simeon, 1999: 148).9 Despina’nın defnolunduğu yer olarak, Zeno’da zikredilen 

St. George Kilisesi’nin nerede olduğu noktasında bir sarahat yoktur. Bugün Harput merkezde 

mevcut kilise ve kilise kalıntıları arasında böyle bir yapı bulunmamaktadır (Harput’taki kiliseler 

hak. bilgi için bkz. Tanoğlu, 2013: 372-377). “Ortaçağda Harput Yüzey Araştırma Çalışmaları” 

bulunan Ertuğrul Danık’ın 1998 yılı çalışma raporu, St. George isimli kilise hakkında bazı 

karineler sunmaktadır. Danık’a göre; Elazığ’ın ilçesi Keban’a bağlı, Şahinkaya Köyü’nde eskiden 

manastır olarak kullanılmış olan bir kilise bulunmaktadır. Çeşitli kaynaklarda Supkevork 

Manastırı, Sağır Manastır, St. George Manastırı olarak anılsa da, daha çok Hulvenk Manastırı ya da 

Hulvenk Kilisesi olarak bilinmektedir. Manastır veya kilise, içerisindeki iki kitabeye göre 10. yy. 

aittir. Kilise Ermeni kilisesi olarak bilinmektedir. Danık’a göre kilise içerisindeki tahrip olmuş 

fresko St. George aittir. Danık aynı zamanda çevrede St. George kültünün etkin olmasının da bu 

ihtimali doğruladığını söylemektedir (Danık, 1999: 70, 71). Danık’tan önce bölgeyi gezen Sinclair 

da kilise hakkında bilgiler vermektedir. Ona göre manastır yapısı 6. Yüzyıl başlarında inşa edilmiş, 

en eski bölümü de 15. Yüzyıl ile tarihlenmektedir. Başlangıç itibariyle Ortodoks ? (Syrian) 

manastırı olup günümüzde binaları ise Ermenilere aittir. Danık’ın da belirttiği gibi kilisedeki 

freskoyu Sinclair, tahrip olmadan önce görmüş ve bunun St. George ait olduğunu belirtmiştir. 

Buradan hareketle Sinclair, manastırın geç ortaçağda adının St. George olduğu kanaatindedir 

(Sinclair, 1989: 105-107). Diyarbakır’daki kiliselerde görmüş olduğumuz gibi buradaki kilise veya 

manastır da mezhepler arası el değiştirmiş midir? Bu hususla ilgili olarak söz söylememize imkan 

sağlayacak bir bilgi maalesef bulunmamaktadır. Tarihi kayıtlarda bölge, Harput olarak 

isimlendirilmektedir dolayısıyla Keban’ın Şahinkaya Köyü de bu ismin çerçevesinde 

değerlendirilmelidir. 

 Despina Hatun’un Harput’ta St. George adlı başka hangi kiliseye gömülmüş olabileceğine 

dair fikir yürütmemize yarayacak farklı bir bilgi maalesef bulunmamaktadır. Ancak eldeki karineler 

gayet zayıf olmakla birlikte şu bilgilerin de çalışma içerisinde söz konusu edilmesi gerektiği 

kanaatindeyiz. Bugün Harput’ta ayakta kalan en büyük kilise Süryani Kadim Meryem Ana 

Kilisesi’dir. Kilise içerisinde “Kral kızının mezarı” olarak anılan ve Helen isimli birisinin medfun 

olduğu bir mezar bulunmaktadır.10 Mezarın kitabesi mevcut olup şunlar kayıtlıdır; “1631 (m.1320) 

                                                      
9
Harput’ta, Rum ve Gayrimüslimlerin durumu ile alâkalı bilgi için bkz. (Ünal, 1989: 60-64). 

10
 Süryani Kadim Meryem Ana Vakfı Başkanı, İshak Tanoğlu’nun bu husustaki açıklamaları için bkz. 

(http://www.suryaniler.com/makale-havuzu.asp?id=427). 

http://www.suryaniler.com/makale-havuzu.asp?id=427


Yahya BAŞKAN 

 

46 
 

yılında Helen Hatun bu âlemden Rabbı yanına taşındı”. Kitabeyi okuyan Hanna Dolapönü; 

“Helen’in bir Kralın mensubu olduğu muhtemeldir”, demektedir (Dolapönü, 1952: 12).11 Aynı 

kitabeyi tercüme ettiren İshak Sunguroğlu’nda ise metin daha farklıdır; “İçinde bulunduğumuz bu 

fani dünyadan ayrıldım”, ibaresi mevcuttur. Yine Sunguroğlu’nun ifadesine göre; taşın üzerindeki 

tarih Yunani tarihle 1130 olup, miladi 819 yılına tekabül etmektedir. Sunguroğlu, bu mezarın kilise 

ruhanilerinden birine ait olmasını kuvvetle muhtemel görmektedir (Sunguroğlu, 2013: 383).12 

Mezar veya kitabesinden hareketle konumuzla ilgili olarak herhangi bir yoruma girişmek oldukça 

zor gözükmektedir. Burada yatan “Kral kızı”, Trabzon Rum İmparatoru’nun kızı Despina mıdır? 

Veya bölge folklorunda Despina’dan kaynaklanan “Kral kızının mezarı” lafzı, bahsedilen kiliseye 

mi intikal etmiştir? Suallerinin cevaplanması neredeyse imkânsızdır. 

 

SONUÇ 

Despina hakkında bilgi vermiş olan dört seyyah veya elçiden birisi Caterino Zeno’dur. 

Kendisi Despina ile bizzat görüşmüş, Despina’nın kızları ve Uzun Hasan’ın ölüm tarihi gibi 

konularda gayet doğru bilgiler nakletmiştir.  Bu bilgilerin doğruluğundan hareketle Zeno’da 

kayıtlı, Despina Hatun’un Harput’ta yaşayıp oraya defnedildiği kaydına daha dikkatli bakılması 

gerektiği kanaatindeyiz. Şu hususta göz önünde bulundurulmalıdır ki kendisi bu bilgiyi 

Despina’nın yeğeni olarak vermektedir. Ancak Harput’ta ismi zikredilen St. George Kilisesi’nin 

bugün mevcut olmaması ve kilise ile alakalı tahmin yürütebileceğimiz verilerin azlığı bizi daha 

sıhhatli yorum yapma imkanından mahrum bırakmaktadır. Zeno ile aynı yıllarda elçi olarak 

Akkoyunlu sarayına gelip Uzun Hasan ile görüşen Josophat Barbaro, Harput’tan geçmiş ve 

Despina’nın burada yaşamış olduğu bilgisini kaydetmiştir. Dönemin iki canlı şahidinin “Despina 

ve Harput” bilgisini vermiş olması oldukça önemli görünmektedir. 

 Bu iki seyyahın dışında, Despina ile alakalı bilgi veren Angiolello ve Venedik’li tacir, 

Despina Hatun’un ölümünden yaklaşık otuz sene sonra,13 Safevîler döneminin başlarında bölgeye 

gelmişler ve gezip, görüp, dinlediklerini nakletmişlerdir. Angiolello, Despina’nın Harput’da 

yaşayıp, Diyarbakır’da Sn. Giorgio Kilisesi’ne gömüldüğünü söylemiş olması “Despina-Harput” 

münasebeti bakımından önemli bir bilgidir. Angiolello ile aynı tarihlerde Diyarbakır’a gelmiş 

olan Venedikli tacir, Despina’nın Diyarbakır’da St. George Kilisesi’nde gömülü olduğunu, 

mezarının ölçülerini vererek anlatmaktadır. Uzun Hasan’ın eşi olarak Despina’nın, 

Akkoyunluların önemli merkezi Diyarbakır’a gömülmüş olması mümkündür. Ancak yine 

Despina’nın, Diyarbakır kadar olmasa da Akkoyunluların mühim şehirlerinden olan Harput’a 

                                                      
11

 Kitabenin neşredilmiş olduğu dergideki bilgiden bizi haberdar eden ve paylaşan, aynı zamanda ilgili konularda 

bize yardımlarda bulunan Süryani Kadim Meryem Ana Vakfı Başkanı, İshak Tanoğlu’na teşekkür ederiz. 

12
 Seyyah Simeon, Despina’nın ölümünden bir asır sonra Harput’a gelmiş ve o tarihlerde Harput’taki Meryem 

Ana Kilisesi’nin faal ve cemaati bulunduğunu belirtmiştir (Simeon, 1999;  147). 

13
 Uzun Hasan’ın ölüm tarihi daha önce de belirtildiği üzere 5/6 Ocak 1478’dir. Seyyahların kayıtlarından 

hareketle yukarıda da naklettiğimiz gibi Despina, Uzun Hasan’dan önce hayatını kaybetmiştir. Kesin bir tarih 

vermek mümkün olmasa da Despina, 1474 ile 1478 seneleri arasında ölmüş olmalıdır. 



Despina Hatun’un Mezarı Meselesi 

  

 
 

gömülmüş olması da mümkündür. Şu hususun göz önünde bulundurulması gerektiğini 

düşünüyoruz; tarihi kayıtlardan öğrendiğimiz kadarıyla Diyarbakır’da Rum nüfus oldukça az olup 

buna karşılık Harput’ta daha fazladır. Nitekim Barbaro, Harput’ta Rumların yoğunluğundan 

bahsedip Despina Hatun’a hizmet ettiklerini özellikle belirtmektedir. Dindar ve Rum inancına 

sahip olduğunu bildiğimiz Despina Rumların yoğunluğundan hareketle Harput’ta yaşayıp, 

öldükten sonra da oraya gömülmüş olabilir mi? Belirtmeliyiz ki çalışmada mevcut kaynakların 

yetersizliğine rağmen bu ve benzeri suallere cevap aranmaya çalışılmıştır. Bilindiği gibi Anthony 

Bryer’in makalesinde, Despina’nın mezarı için Diyarbakır St. George Kilisesi işaret edilmektedir. 

Buna karşılık incelememizde, Bryer’in de kullanmış olduğu ancak dikkate almadığı bir kaynak 

bilgisinden hareketle, Despina’nın, Harput’taki St. George Kilisesi’ne gömülmüş olabileceğine 

işaret edilip farklı bir mekan teklifi yapılmıştır. Farklı kaynakların ortaya çıkması, yeni çalışmalar 

ve bu makalenin de tenkidiyle konunun daha da aydınlatılacağı ümit edilmektedir. 

KAYNAKÇA 

A Narrative of Italien Travels in Persia in the Fifteenth and Sixteenth Centuries, edit. C. Grey, 

London 1873. 

Baskıns, Crıstelle, “The Brıde of Trebızond: Turks and Turkmens on a Florentıne Weddıng Chest, 

Cırca 1460”,  Muqarnas Online, Volume 29, Issue 1, Brill 2012. 

(https://www.academia.edu/2022000/_The_Bride_of_Trebizond_Turks_and_Turkmens_on_a_Flo

rentine_Wedding_Chest_circa_1460._). 

Baykal, B. Sıtkı, “Fatih Sultan Mehmet Uzun Hasan Rekabetinde Trabzon Meselesi”,  Tarih 

Araştırmaları Dergisi II, 1964. 

Berchem, M. Von – Strzygowskı, Josef, Amıda, Parıs 1910. 

Bryer, A. M. Anthony, Rumlar Ve Türkmenler: Karadeniz İstisnası”, çev. S. Dinçel-M. Keçişli, 

Karadeniz İncelemeleri Dergisi, Sayı 16, (Bahar 2014). 

Caterino Zeno, Deı Commentarıı Del Vıaggıo In Persıa di M. Caterino Zeno, Libro Secondo, 

Venetia MDLVIII 

Danık, Ertuğrul, “Ortaçağda Harput Yüzey Araştırması 1998 Yılı Çalışmaları”, 17. Araştırma 

Sonuçları Toplantısı I, Ankara 1999. 

Diehl, Charles, “Catherine ou Théodora?”, Byzantinische Zeitschrift XXII, Leıpzıg 1913. 

Doğu’da Venedik Elçileri, Caterino Zeno ve Ambrogino Contarini’nin Seyahatnameleri, çev. T. 

Gündüz, İstanbul 2006. 

Erdem, İlhan – Paydaş, Kazım, Ak-Koyunlu Devleti Tarihi, Ankara 2007. 

Franz Babınger, Fatih Sultan Mehmed ve Zamanı, çev. D. Körpe, İstanbul 2002. 

Göyünç, Nejat, “XVI. Yüzyılda Güney Doğu Anadolu’nun Ekonomik Durumu”, Türkiye İktisat 

Tarihi Semineri, Ankara 1975. 

http://booksandjournals.brillonline.com/content/journals/22118993
http://booksandjournals.brillonline.com/content/journals/22118993/29/1
https://www.academia.edu/2022000/_The_Bride_of_Trebizond_Turks_and_Turkmens_on_a_Florentine_Wedding_Chest_circa_1460._
https://www.academia.edu/2022000/_The_Bride_of_Trebizond_Turks_and_Turkmens_on_a_Florentine_Wedding_Chest_circa_1460._
https://www.google.com.tr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=3&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwi33vjnjbDNAhVJvhQKHYkeCQYQFggpMAI&url=http%3A%2F%2Fdergiler.ankara.edu.tr%2Fdergiler%2F18%2F817%2F10361.pdf&usg=AFQjCNEPJbwv9CNp0djYUMA3JLs17TvkWA&bvm=bv.124272578,bs.1,d.bGs


Yahya BAŞKAN 

 

48 
 

John E. Woods, Akkoyunlular çev. S. Özbudun, İstanbul 1993 

Josaphat Barbaro, Anadolu’ya ve İran’a Seyahat, çev. T. Gündüz, İstanbul 2005. 

La Republica di Venezia e la Persia, Per Guglıelmo Berchet, Torino 1865. 

Metropolit Dolapönü, Hanna, “Harput’taki Süryani Kadim Cemaatimize Ait Meryem Ana 

Kilisesi’nin Kuruluş ve Tecdit Tarihleri”, Öz Hikmet, Mart 1952. 

Özbaran, Salih, Portekizli Seyyahlar, “Antonio Tenreiro’nun Gözlemleri”, İstanbul 2007. 

Ph. Fallmerayer, Geschıchte Kaıserthums Von Trapezunt, München 1827. 

Seyyahların Gözüyle Sultanlar ve Savaşlar, Giovanni Maria Angiolello-Venedikli Bir Tüccar ve 

Vincenzo D'Alessandri’nin Seyahatnâmeleri, çev. T. Gündüz, İstanbul 2007. 

Simeon, Tarihte Ermeniler 1608-1619, çev. H. Andreasyan, İstanbul 1999. 

Sinclair, T. A., Eastern Turkey An Architectural Archaeological Survey, Volume III, London 

1989. 

Sunguroğlu, İshak, Harput Yollarında I, İstanbul 2013. 

Sümer, Faruk, “Uzun Hasan”, DİA XLII, İstanbul 2012. 

Tellioğlu, İbrahim, Komnenosların Karadeniz Hakimiyeti Trabzon Rum Devleti (124-1461), 

Trabzon 2009. 

Tuncer, O. Cezmi, Diyarbakır Kiliseleri, Ankara 2002. 

Ünal, M. Ali, “Harput”, DİA XVI, İstanbul 1997. 

Ünal, M. Ali, XVI. Yüzyılda Harput Sancağı (1518-1566), Ankara 1989.

http://www.kitapyurdu.com/yazar/giovan-maria-angiolello/39644.html


İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 
Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 49-66. 
www.inijoss.net 

 

49 
 

MALATYA’DA BASILMIŞ DANİŞMENDLİ VE ANADOLU SELÇUKLU SİKKELERİ 

Betül TEOMAN 

Dokuz Eylül Üniversitesi  

Edebiyat Fakültesi, Müzecilik Bölümü, İzmir/TÜRKİYE 

betul.teoman@deu.edu.tr 

 

Gültekin TEOMAN 

smyrnacoins@gmail.com 

 

ÖZET 

Bu çalışmada, Danişmendli ve Anadolu Selçukluları tarafından Malatya’da basılan sikkelerden 

örnekler tanıtılarak şehrin tarihine sikkeler yolu ile bir bakış amaçlanmıştır. Danişmendlilerin Malatya 

kolundan Aynüddevle, Zülkarneyn, Nasıreddin Muhammed ve Fahreddin Kasım Bey dönemlerine ait 

üzerinde darp yeri yazmayan, figürlü, Rumca ve Arapça yazılı bakır sikke örnekleri bilinmektedir. 

Anadolu Selçuklularında ise; I. Keyhüsrev, I. Keykubad, 3 Kardeşler ve IV. Kılıç Arslan dönemlerinde 

Malatya darplı ve tarihli gümüş ve bakır sikkelerden örnekler günümüze ulaşabilmiştir. Çalışmamızda 

Anadolu’da hüküm süren Danişmendliler ve Anadolu Selçuklu Devleti’nin Malatya’da bastırmış 

olduğu sikkelerden müze ve özel koleksiyonlarda yer alan örnekler tanıtılacaktır.  

Anahtar Kelimeler: Sikke, Malatya, Danişmend, Anadolu Selçuklu 

 

ABSTRACT  

COINS MINTED IN MALATYA IN DANISHMENDİDS and SELJUQS OF RUM 

In this study we aim to present samples of coins which were minted in Malatya during 

Danishmendids and Seljuqs of Rum period. By this way it is aimed to give point of view on history of 

the city through coins. It is known that copper coins belonging to periods of Aynüddevle, Zülkarneyn, 

Nasıreddin Muhammed and Fahreddin Kasım the phratry of Malatya of Danishmendids are figurative. 

These coins also do not have any place of minting, but have Arabic and Romaic writings. When it 

comes to Seljuqs of Rum, samples of silver and copper coins dated and minted in Malatya, belonging 

to period of Keyhüsrev I, Keykubad I, Three Brothers and Kılıç Arslan IV have reached the present 

day. In this study it is presented samples of coins located in museums and private collections and 

minted in Malatya in the periods of Danishmendids and Seljuqs of Rum.  

Key Words: Coin, Malatya, Danishmend, Seljuq of Rum. 

 

 

 

mailto:betul.teoman@deu.edu.tr


Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

50 
 

GİRİŞ 

26 Ağustos 1071 Malazgirt savaşı ile Anadolu kalıcı olarak bir Türk yurdu haline gelmiştir. 

Malazgirt zaferi ile Bizans’ın hâkimiyeti kırılıp Anadolu’da hızlı bir yayılma ve yerleşme hareketi 

başlamıştır
1
. Türk akıncıları İzmit Körfezi’ne kadar ulaşmış ve Doğu Anadolu, Güneydoğu Anadolu 

ağırlıkta olmak üzere fethedilen topraklarda Türk Beylikleri kurulmuştur. Anadolu’da Selçuklular ile 

aynı dönemde hüküm süren beyliklerin Anadolu’nun Türk yurdu haline gelmesinde önemli rolleri 

olmuştur.  

Anadolu’da ilk kurulan beyliklerden biri olan Danişmendliler ve Anadolu Selçukluları 

tarafından XII ve XII. yüzyıllarda Malatya’da basılmış olan sikkeler çalışmamızın konusunu 

oluşturmaktadır.  

Çalışmamızda kısa bir tarihçeye yer verildikten sonra kronolojik olarak sikkeler tanıtılacaktır.  

1-MALATYA’DA BASILAN DANİŞMEND SİKKELERİ 

Anadolu’da kurulan beylikler arasında en güçlü ve büyüklerinden biri olan Danişmendliler; 

Sivas, Malatya, Kayseri, Tokat, Amasya ve civarında hüküm sürmüşlerdir. Beyliğin kurucusu olan 

Danişmend Ahmed Gâzi M.1063 yılından itibaren Sultan Alparslan'ın hizmetine girmiştir, Malazgirt 

zaferinden sonra kendisine iktâ olunan Sivas'ta Danişmendli beyliğini kurmuştur (M. 1071-1178)
2
. 

Danişmend beylerinden; Aynüddevle, Nasıreddin Muhammed, Nizameddin Yağıbasan, Melik 

Şemseddin İsmail, Melik Zünnun, Zülkarneyn, Malatya Emiri Muhammed ve Fahreddin Kasım’a ait 

sikkelerden günümüze ulaşabilmiş örnekler bulunmaktadır
3
.  

Bunlar içinde Malatya’da darp edilmiş olan sikkeler, çalışmamızın kapsamı içinde 

tanıtılacaktır. Danişmend emirlerinden Aynüddevle, Zülkarneyn, Nasıreddin Muhammed ve Fahreddin 

Kasım dönemlerinde Malatya’da basılmış sikkelerden örnekler bilinmektedir.  

1.1 Aynüddevle (H.538-547/ M.1143/44-1152/53) 

Emir Gazi’nin dört oğlundan biri olan Aynüddevle, kardeşi Melik Muhammed’in ölümünden 

(M.1143) sonra Elbistan ve Malatya’ya hâkim olmuştur
4
. Malatya’da bastırmış olduğu tek tip sikkesi 

bilinmektedir
5
. 

                                                      
1
 Türkler’in Anadolu’ya yerleşmeleri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk- 

İslâm Medeniyeti, İstanbul,1999, 281-295., Claude Cahen, Türkler’in Anadolu’ya İlk Girişi XI. Yüzyılın ilk 

Yarısı, (çev. Yaşar Yücel, Bahaeddin Yediyıldız), Ankara, 1988. Anadolu’nun Türkleşmesi ile ilgili ayrıntılı bilgi 

için bkz. Osman Turan, Selçuklular Zamanında Türkiye Tarihi, İstanbul, 1971; Mehmet Şeker, Anadolu’nun 

Türkleşmesi ve Kültürel Hayatı, İstanbul, 2006. 

2
Abdülkadir Özaydın, “Danişmendliler”, Büyük İslâm Tarihi, C. VIII, İstanbul, 1992, 470. Danişmendliler ile 

ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Sefer Solmaz, Danişmendliler Devleti ve Kültürel Mirasları, (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi), Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 2001., Murat Zengin, Türkler tarafından Fethinden 

Moğol İstilasına Kadar Malatya, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Tarih ABD, İstanbul 2008. 26-41. 

3
Danişmend sikkeleri ile ilgili ayrıntılı bilgi edinmek için bkz. Hennequin, Gilles, Catalogue Des Monnaies 

Musulmanes, Paris, 1985, 847-860., Mitchiner, Michael, The World of Islam, London 1998, 175-176. 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

Sikke No: 1 

AE, Dirhem, DY, TY (Künker 216-1609) 

Çap: 31 mm. Ağr.: 11,20 gr. 

 

Ön Yüz: AIN AL DawLAC O YI(OC) (Oğlu Aynü’d-devle) 

Arka Yüz: TOYME GALOU ME LHKI AMHP (GAZH) (Büyük hükümdar Emir Gazi’nin) 

 

Sikke No: 2
6
 

AE, Dirhem, DY, TY (Künker 216-1610) 

Çap: 30 mm. Ağr.: 12,57 gr. 

 

Ön Yüz: AIN AL DawLAC O YIOC (Oğlu Aynü’d-devle) 

Arka Yüz: (TOY)ME GALOU ME LHKI AMHP GAZH (Büyük hükümdar Emir Gazi’nin) 

 

 

 

                                                                                                                                                                      
4
 Muharrem Kesik, “Yağıbasan Devrinde Danişmendliler- Türkiye Selçukluları İlişkileri”, Tarih Dergisi, İÜEF 

yay. İstanbul 2002, 137-147; A.Özaydın, “Danişmendliler” maddesi, DİA, VIII, 469-474. 

5
 Ömer Diler, İslâm Darp Yerleri, İstanbul 2009, C.II, 1203-1204. 

6
 Ahmed Tevhid, Müze-i Hümayun Meskukât-ı Kadime-i İslâmiyye Kataloğu, Kısm-ı Rabi, Kostantiniyye, 1321, 

s.84. 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

52 
 

1.2 Zülkarneyn (H.547-557/ M.1152/53-1161/62) 

Aynüddevle H.547 M. 1152’de ölünce yerine oğlu Zülkarneyn geçmiştir. İki tip sikkesi 

bilinmektedir. Sikkelerinde, bir yüzde hükümdar portresi ve diğer yüzde Arapça ve Rumca lejant yer 

almaktadır. 

Sikke No: 3 

AE, Dirhem, DY, TY (KE-2117) 

Çap: 29 mm. Ağr.: 8,22 gr. 

 

Ön Yüz: Hükümdar portresi sağa doğru, etrafında O Megac Amhpac Dolcarnai (Büyük Emir 

Zülkarneyn) 

Arka Yüz: Ortada El-Vasık Zülkarneyn bin Aynüddevle etrafında Indiktionoc Devtepic (ikinci 

indiksiyon) 

 

Sikke No: 4 

AE, Dirhem, DY, TY (KE-5631) 

Çap: 31 mm. Ağr.: 5,64 gr. 

 

Ön Yüz: Hükümdar portresi sağa doğru, etrafında O Megac Amhpac Dolcarnai (Büyük Emir 

Zülkarneyn) 

Arka Yüz: Ortada El-Vasık Zülkarneyn bin Aynüddevle etrafında Indiktionoc Devtepic (ikinci 

indiksiyon) 

 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

1.3 Nasıreddin Muhammed (H. 557-565/ M.1161/62-1169/70) 

           Nasıreddin Muhammed döneminde Malatya’da darp edilen iki tip sikke bilinmektedir. 

tipinde; ejder mızraklayan atlı süvari tasviri dikkat çekicidir
7
.  

 

Sikke No: 5 

AE, Dirhem, DY, TY (KE-3881) 

Çap: 34 mm. Ağr.: 5,62 gr. 

 

Ön Yüz: Ejder mızraklayan atlı süvari tasviri sağa doğru. 

Arka yüz: (Nasıreddin) Ebu'l Feth (Muhammed Bin Zülkarneyn) Nasır Emirü’l- mü’minin. 

 

Sikke No: 6
8
 

AE, Dirhem, DY, H.558 (KE-3281) 

Çap: 35 mm. Ağr.: 15,50 gr. 

 

Ön Yüz: İmparatora taç giydiren Hz. Meryem Tasviri, etrafında seman hamsin ve hamse mie.  

Arka Yüz: Nasıreddin Muhammed bin Zülkarneyn bin Aynüddevle 

 

                                                      
7
 Steve Album, Checklist of Islamic Coins, Santa Rosa, 2011, No: 1241 

8
 İbrahim Artuk, ve C. Artuk, a.g.y, C.I, s.387, No.1187. 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

54 
 

Sikke No: 7 

AE, Dirhem, DY, H.558 (ŞB-1142) 

Çap: 33 mm. Ağr.: 12,82 gr. 

 

Ön Yüz: İmparatora taç giydiren Hz. Meryem Tasviri, etrafında seman hamsin ve hamse mie.  

Arka Yüz: Nasıreddin Muhammed bin Zülkarneyn bin Aynüddevle 

 

1.4 Fahreddin Kasım Bey (H.565-567/ M.1169/70-1171/72) 

Fahrettin Kasım Bey tarafından Malatya’da darp edilmiş tek tip sikke örneğinde, güç ve kudret 

sembolü olan aslan figürü sikkenin ön yüzüne işlenmiştir. Başı geriye dönük tasvir edilmiş olan aslan 

figürü Selçuklu dönemi aslan figürlerine benzemektedir
9
. 

Sikke No: 8 

AE, Dirhem, DY, TY (KE-3972) 

Çap: 32 mm. Ağr.: 11,38 gr. 

 

Ön Yüz: Başı geriye dönük aslan figürü. 

Arka Yüz: Fahreddin (Kasım) bin Zül(karneyn). 

 

 

                                                      
9
 M. Mitchiner, a.g.y, s.175, No.1011, Ayrıca, Selçuklu dönemi sikkelerindeki aslan figürleri için bkz. Michael 

Broome, A Survey of the Coinage of the Seljuqs of Rum, London 2011, 145-152. 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

2- MALATYA’DA BASILMIŞ ANADOLU SELÇUKLU SİKKELERİ 

Anadolu Selçuklu devletinin ilk hükümdarı ve kurucusu Kutalmışoğlu Süleymanşah, 

(M.1075-1086), kendisine katılan Türkmenlerle birlikte Bizans ’a komşu olan İznik’i başkent yaparak 

Anadolu Selçuklu devletini kurduktan sonra, Bizans’ın iç karışıklığından yararlanarak, bazen prensler 

bazen de imparatorlar ile menfaat anlaşmaları yaparak sınırlarını genişletmeye başlamıştır
10

. Fethettiği 

bölgelere Türkmen gruplarını yerleştirerek, Anadolu’nun hızla Türkleşmesini sağlamıştır. Bu dönemde, 

Roma ülkesi (Romania-Rum) olan Anadolu “Turchia” ya (Türkiye) dönüşmüştür
11

.  

Anadolu Selçuklu sultanlarından; I. Keyhüsrev, I. Keykubad, 3 Kardeşler ve IV. Kılıç Arslan 

dönemlerinden Malatya darplı ve tarihli gümüş ve bakır sikkelerden örnekler günümüze 

ulaşabilmiştir
12

. Örnekler sırasıyla aşağıda yer almaktadır. 

2.1 I. Keyhüsrev (H. 588-595 / M.1192-1198/99) (H.601-607 / M.1204/05-1210/11) 

Babası II. Kılıç Arslan’ın ölümünden sonra başa geçen I. Gıyaseddin Keyhüsrev iki kez 

Selçuklu tahtına çıkmıştır
13

. Komnenosların Trabzon’da devlet kurup bu bölgedeki kervan yollarını 

tehlikeye düşürmesi üzerine, ticaret yollarını güvenlik altına almıştır. Akdeniz’in önemli ticari limanı 

olan Antalya’yı ele geçirmiştir (M. 1207). Bu fetih ile Anadolu Selçuklu Devleti iktisadi bakımdan 

büyük gelişmeler elde etmiştir. Selçuklular, ilk kez Avrupalılarla ticari antlaşmalar yapmışlardır. I. 

Gıyaseddin Keyhüsrev, Anadolu’yu uluslararası ticaret yolunun merkezi konumuna getirerek devleti 

ekonomik açıdan refaha ulaştırmıştır. M. 1211’de vefatı üzerine yerine Malatya melik olan oğlu I. 

İzzeddin Keykavus geçmiştir.
 
 

I. Keyhüsrev’in Malatya’da darp ettirdiği H.601, 602, 603, 604, 605, 606, 607 tarihli 

mevcuttur. Sikkelerinde, Tevbe suresi 33. Ayetinin bir bölümü yer almaktadır. “ O Allah’a ortak 

koşanlar hoşlanmasalar bile dinini, bütün dinlere üstün kılmak için, peygamberini hidayetle ve hak 

dinle gönderendir” anlamındaki bu dua yalnızca Anadolu Selçuklu sikkelerinde kullanılmıştır
14

. 

                                                      
10

Bazı araştırıcılar, devletin ilk idare merkezinin Konya olduğunu savunmaktadırlar. Bkz. İ. Hakkı Konyalı, 

Abideleri ve Kitabeleriyle Konya Tarihi, Konya, 1964, s.40. 

11
 Claude Cahen, Osmanlılardan önce Anadolu’da Türkler, (çev. Yıldız Moran), İstanbul, 1979, 151. Anadolu 

Selçuklu Devleti’nin kuruluş dönemi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. İbrahim Kafesoğlu, “Anadolu Selçuklu 

Devleti Hangi Tarihte Kuruldu”, İstanbul Üniversitesi Tarih Enstitüsü Dergisi, İstanbul, 1981, 1-28. Anadolu 

Selçuklularına ait günümüze ulaşmış kaynaklar hakkında bilgi için bkz. M. Fuad Köprülü, “Anadolu Selçukluları 

Tarihinin Yerli Kaynakları”, Belleten, C.7, S.27; Mehmet Şeker, “Türkiye (Anadolu) Selçukluları Tarihine Dair 

Bazı kaynak Çalışmaları ve Menakıb-nameler’le Fütüvvet-nameler” İstem, S.5, 79-95. 

12
 Anadolu Selçuklu Devleti sikkeleri ile ilgili detaylı bilgi için bkz. Yılmaz İzmirlier, Anadolu Selçuklu Paraları, 

İstanbul, 2009. 

13
 I. Gıyaseddin Keyhüsrev dönemi ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Tuncer Baykara, I. Gıyaseddin Keyhüsrev 

(1164-1211), Ankara 1977. 

14
 Betül Sağıt, Anadolu Darplı İslâmi Sikkelerde Yazı (1300-1402), (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), DEÜ, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 2012, 141. 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

56 
 

Sikke No: 9 

AR, Dirhem, Malatya, H.601 (KE-3178) 

Çap: 23 mm. Ağr.: 2,40 gr. 

 

Ön Yüz: Ortada El-Minnetü Lillah
15

 El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin, etrafında duribe haza 

el-dirhem medine Malatya sene ihda ve sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l-Muazzam Gıyasü’d-dünya ve’d-din Ebu'l-feth Keyhüsrev bin Kılıç Arslan, 

etrafında ersele Resuleh bi'l Hüdâ ve dini’l-' Hakkı  liyüzhirahu ale’d-dini küllihi  

 

Sikke No: 10 

AR, Dirhem, Malatya, H.603 (KE-2859) 

Çap: 24 mm. Ağr.: 2,82 gr. 

 

Önyüz: Ortada El-Minnetü Lillah El-İmamü’n El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin, etrafında 

El-Minnetü lillah duribe haza el-dirhem medine Malatya sene selas ve sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l-Muazzam Gıyasü’d-dünya ve’d-din Ebu'l-feth Keyhüsrev bin Kılıç Arslan, 

etrafında ersele bi'l Hüdâ ve dini’l-' Hakkı  liyüzhirahu ale’d-dini küllihi ve kerihe’l- müşrikun. 

 

 

                                                      
15

 “ Minnet Allah’adır” anlamındaki bu dua Beylikler döneminde Anadolu Selçuklu dışında Aydınoğlu, 

Eşrefoğlu, Karamanoğlu ve Hamidoğlu sikkelerinde de karşımıza çıkmaktadır. Betül Sağıt, a.g.y., 132. 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

Sikke No: 11 

AR, Dirhem, Malatya, H.605 (KE-3346) 

Çap: 24 mm. Ağr.: 2,84 gr. 

 

Ön Yüz: Ortada El-Minnetü Lillah El-İmamü’n El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin, etrafında 

duribe haza el-dirhem medine Malatya sene hamse ve sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l-Muazzam Gıyasü’d-dünya ve’d-din Ebu'l-feth Keyhüsrev bin Kılıç Arslan, 

etrafında ersele bi'l Hüdâ ve dini’l-' Hakkı liyüzhirahu ale’d-dini küllihi 

 

Sikke No: 12 

AE, Fels, Malatya, H.602 (KE-4425) 

Çap: 21 mm. Ağr.: 2,68 gr. 

 

Ön Yüz: Sol elinde kılıç tutan atlı süvari tasviri sola doğru, etrafında Gıyaseddin duribe Malatya. 

Arka Yüz: El-minnetü lillah Es-sultanü’l-Muazzam Gıyasü’d-dünya ve’d-din Ebu'l-feth Keyhüsrev 

bin Kılıç Arslan (Nâsır) Emirü’l- mü’minin, üstte sene isna ve sitte mie. 

 

 

 

 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

58 
 

 

Sikke No: 13 

AE, Fels, Malatya, TY (KE-1002) 

Çap: 22 mm. Ağr.: 3,66 gr. 

 

Ön Yüz: Sağ elinde kılıç tutan atlı süvari tasviri sağa doğru, üstte Gıyaseddin, altta duribe Malatya. 

Arka Yüz: El-minnetü lillah Es-sultanü’l-Muazzam Keyhüsrev bin Kılıç Arslan. 

 

2.2 I. Keykubad (H.601-608 / M.1204/05-1211/12) (H. 616-634 / M.1219/20-1236/37) 

I. Alaeddin Keykubad başa geçtiği sırada Moğollar büyük fetih hareketine başlayıp Kafkasya 

ve Kırım’a kadar Asya ve Doğu Avrupa’yı istila etmekteydiler. Bu durumun topraklarını da 

etkilemesinden endişe duyan sultan, Konya, Kayseri ve Sivas gibi önemli kentlerin surlarını yeniden 

inşa ettirmiştir. Moğollara karşı önlem aldıktan sonra Akdeniz’in önemli ticaret limanı olan Alanya’ya 

sefer düzenleyerek almış ve şehrin adını “Alaiyye” olarak değiştirerek imar faaliyetlerine girişmiştir. I. 

Alaeddin Keykubad, Türkiye-Suriye kervan yolunu keserek Selçuklu ticaretine engel olan Çukurova 

Ermenileri üzerine sefer düzenlemiş, bölge ticaretini güvenli hale getirmiştir (M. 1225). Mengücekli 

tahtında yaşanan taht mücadelesinden yararlanarak Divriği kolu hariç ortadan kaldırmıştır (M. 1228). 

17 yıldan fazla saltanat süren I. Alaeddin Keykubad, Anadolu’nun ekonomik ve kültürel bakımdan 

yükselmesinde önemli rol oynamıştır. Bir şölen sırasında yediği kuş etinden zehirlenerek M. 1237’de 

ölmüştür.  

I. Alaeddin Keykubad döneminden Malatya darplı, tarihsiz ve H.617, 618, 619, 623 tarihli 

felsleri bilinmektedir. 

 

 

 

 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

 

 

Sikke No: 14 

AE, Fels, Malatya, TY (KE-1478) 

Çap: 20 mm. Ağr.: 3,18 gr. 

 

Ön Yüz: El-İmamü’n El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin 

Arka Yüz: Malatya, Es- Sultanü’l Muazzam Keykubad bin Keyhüsrev 

 

Sikke No: 15 

AE, Fels, Malatya, H.617 (KE-3355) 

Çap: 23 mm. Ağr.: 3,46 gr. 

 

Ön Yüz: El-İmamü’n El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin etrafında sene seb'a aşer ve sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l-Muazzam Keykubad Bin Key(hüsrev), etrafında, duribe haza (bi-med)ine 

Malatya. 

 

 

 

 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

60 
 

 

Sikke No: 16 

AE, Fels, Malatya, H.617 (KE-4054) 

Çap: 25 mm. Ağr.: 3,22 gr. 

 

Ön Yüz: El-İmamü’n El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin, etrafında sene seb'a (aşer) sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l-Muazzam Keykubad bin Keyhüsrev, etrafında Duribe haza bi-medine 

Malatya. 

 

Sikke No: 17 

AE, Fels, Malatya, H.618 (KE-2431) 

Çap: 23 mm. Ağr.: 2,66 gr. 

 

Ön Yüz: El-İmamü’n El-Nâsır Lidinallah Emirü’l- mü’minin, etrafında sene seman aşer (sitte mie). 

Arka Yüz: Üstte Malatya, Es- Sultanü’l-Muazzam Keykubad bin Keyhüsrev 

2.3 Üç Kardeşler (H.647-655 / M.1249/50-1257) 

Anadolu Selçuklu Devleti açısından önemli dönüm noktalarından bir tanesi olan 

Üç Kardeşler saltanatı M.1249/50-1257 yılları arasındaki dönemi kapsamaktadır. II. Gıyaseddin 

Keyhüsrev!in ölümünden sonra tahta yedi, dokuz ve on bir yaşlarındaki üç oğlu; II. Alaeddin 

Keykubad, IV. Rükneddin Kılıç Arslan ve II. İzzeddin Keykavus ortak olarak tahta çıkmışlardır.  

Bu dönemde Malatya’da darp edilmiş H.655 ve 656 tarihli gümüş sikke örnekleri 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

Sikke No: 18 

AR, Dirhem, Malatya, H.655 (KE-4004) 

Çap: 25 mm. Ağr.: 2,86 gr. 

 

Ön Yüz: Kelime-i Tevhid, El-İmamü’l- Musta’sım billah Emirü’l- mü’minin, fi sene hamse hamsin 

sitte mie duribe Malatya. 

Arka Yüz: Es-Selatini’l- a’zam İzzü’d-dünya ve’d-din (Keykavus ve) Rüknü’d-dünya ve’d-din Kılıç 

Arslan ve Alaü’d-dünya ve’d-din Keykubad (benü Keyhüsrev) 

Sikke No: 19 

AR, Dirhem, Malatya, H.656 (KE-1817) 

Çap: 22 mm. Ağr.: 2,92 gr. 

 

Ön Yüz: Kelime-i Tevhid, El-İmamü’l- Musta’sım billah Emirü’l- mü’minin, fi sene sitte hamsin sitte 

mie Malatya. 

Arka Yüz: Es-Selatini’l- a’zam İzzü’d-dünya ve’d-din Keykavus ve Rüknü’d-dünya ve’d-din Kılıç 

Arslan ve Alaü’d-dünya ve’d-din Keykubad benü Keyhüsrev 

 

 

 

2.4 IV. Kılıç Arslan (H.646-647 / M.1248/49-1249/50) (H.655-664 / M.1257-1265/66) 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

62 
 

II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in oğlu olan IV. Kılıç Arslan’ın H.656, 657, 660, 661 tarihlerinde 

Malatya da basılmış gümüş sikke örnekleri bilinmektedir. 

Sikke No: 20 

AR, Dirhem, Malatya, H.660 (KE-4894) 

Çap: 23 mm. Ağr.: 2,86 gr. 

 

Ön Yüz: El-Minnetü lillah, etrafında duribe mahruse Malatya fi sene sittin ve sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l- a’zam Rüknü’d-dünya ve’d-din Ebu’l- feth Kılıç Arslan bin Keyhüsrev 

Burhan Emirü’l- mü’minin  

 

Sikke No: 21 

AR, Dirhem, Malatya, H.660 (KE-1178) 

Çap: 22 mm. Ağr.: 2,26 gr. 

 

Ön Yüz: Kelime-i Tevhid sene sittin sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l- a’zam a’zam Rüknü’d-dünya ve’d-din Kılıç Arslan bin Keyhüsrev duribe 

Malatya. 

 

 

 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

Sikke No: 22 

AR, Dirhem, Malatya, H.660 (KE-3199) 

Çap: 24 mm. Ağr.: 2,82 gr. 

 

Ön Yüz: Kelime-i Tevhid duribe bi-Malatya sene sittin sitte mie. 

Arka Yüz: Es- Sultanü’l-  a’zam Rüknü’d-dünya ve’d-din Kılıç Arslan bin Keyhüsrev. 

 

SONUÇ 

XII ve XIII. Yüzyıllarda Malatya’da basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu sikkeleri 

hakkında bilgi vermeyi amaçlayan çalışmamızdan çıkarttığımız sonucu özetleyecek olursak;  

Mevcut sikke örneklerinden Danişmendli dönemi sikkelerinde Bizans etkileri göze 

çarpmaktadır. Bu dönem sikkelerinde Arapça dışında Rumcanın da kullanılmış olduğu dikkati 

çekmektedir
16

. Rumca’nın sikkeler üzerinde kullanılmasının nedeni; beylik sınırları içerisinde bu dili 

konuşan insanların bulunması ve Bizans ile yapılan ticari ilişkilerdir. Danişmendli dönemi 

figürler de dikkati çekmektedir. Bu figürler içinde hükümdar portresi, tahtta oturan hükümdar tasviri, 

ejder öldüren atlı süvari tasviri, aslana binen kılıçlı süvari tasviri, imparatora taç giydiren Hz. Meryem 

figürü öne çıkmaktadır. 

Anadolu Selçuklu dönemi sikkelerinden Anadolu Selçuklu devletinin kurucusu Süleyman Şah 

ve ondan sonraki sultanlar Kılıç Arslan ve Şahinşah dönemlerine ait günümüze sikke örneği 

ulaşamadığı görülmektedir
17

. Anadolu Selçuklularının dördüncü Sultanı olan I. Mesud döneminden 

Bizans sikkelerine benzer tarzda basılmış sikke örnekleri bilinmektedir. Ondan sonra gelen melik ve 

sultanlara ait sikkelerden örnekler de günümüze ulaşabilmiştir
18

. Bu sikkelerin genelinde dil 

Arapça’dır. Anadolu Selçuklu sikkeleri üzerinde insan ve hayvan tasvirleri sıkça kullanılmıştır. Bu 

                                                      
16

Danişmendli sikkeleri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Behzad Butak, Resimli Türk Paraları, Pulhan Matbaası, 

İstanbul, 1947,  91-99. 

17
 Anadolu Selçukluları kuruluş dönemlerinde bölgede Bizans ve diğer İslâm devletlerinin sikkeleri tedavülde 

olduğu için sikke bastırmayıp, mevcut olanları kullanmış olmalıdırlar. 

18
III. Kılıç Arslan ve V. Kılıç Arslan’a ait günümüze ulaşabilmiş sikke örnekleri bilinmemektedir.  



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

64 
 

figürlere baktığımızda ise; hükümdar portresi
19

, atlı süvari tasvirleri
20

, çift başlı kartal tasviri
21

, tavşan 

ve kuş tasvirleri
22

, aslan güneş (Şir-i Hurşid)
23

 dikkati çeken figürler arasındadır. Selçukluların 

iktisadi yükselişiyle beraber II. Kılıç Arslan döneminde ilk altın (dinar) ve gümüş (dirhem) sikkeler 

basılmıştır. I. Alaeddin Keykubad döneminde Anadolu’da altın ve gümüş bolluğu yaşanmıştır. Bu 

dönemde ayarlarının yüksekliği dolayısıyla Selçuklu dinar ve dirhemleri yabancı memleketlerde 

büyük rağbet görür hale gelmiştir. Anadolu Selçuklu sultanlarından; I. Keyhüsrev, I. Keykubad, 3 

Kardeşler ve IV. Kılıç Arslan dönemlerinde Malatya darplı ve tarihli gümüş ve bakır sikkelerden 

örnekler günümüze ulaşabilmiştir. Bu örnekler, çalışmamızda tanıtılmıştır. 

Çalışmamızda yer alan sikkeleri yayınlama imkânı veren koleksiyonerlere teşekkürlerimizi 

sunarız. 

 

KISALTMALAR 

AE: Aes – Bronz  

Ağr: Ağırlık  

AR: Argentum – Gümüş  

DY: Darp Yeri Yok  

HB: Hasan Beden Koleksiyonu, İzmir  

KE: Kamil Eron Koleksiyonu, İzmir  

Künker: Fritz Rudolf Künker GmbH & Co. KG 

ŞB: Dr. Şevkullah Bal Koleksiyonu, İzmir  

TY: Tarih Yok (Tarihsiz)  

 

KAYNAKÇA 

Ahmed Tevhid, Müze-i Hümayun Meskukât-ı Kadime-i İslâmiyye Kataloğu, Kısm-ı Rabi, 

Kostantiniyye, 1321. 

Album, S., Checklist of Islamic Coins, Santa Rosa, 2011. 

                                                      
19

I. Mesud, I. Keyhüsrev, III. Mesud’un sikkelerinde görülmektedir. 

20
II. Kılıç Arslan, I. Keyhüsrev, Tuğrulşah, II. Süleymanşah, I. Keykubad, IV. Kılıç Arslan, II. Mesud’un 

sikkelerinde bulunmaktadır. Atlı süvari tasviri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Şennur Şentürk, Sikkeler Ne 

Anlatır?,YKY, İstanbul, 2009, 69-80. 

21
II. Mesud’un bakır sikkelerinde karşımıza çıkar. 

22
II. Mesud’un sikkelerinde kullanılmıştır. 

23
II. Gıyaseddin Keyhüsrev, III. Alaeddin Keykubad ve II. Gıyaseddin Mesud’un sikkelerinde karşımıza çıkar. 

Bkz. Gültekin Teoman, vd., Anadolu Selçuklu Figürlü Dirhemleri, İzmir 2009. Ayrıca Aslan ve Güneş tasvirleri 

ile ilgili bilgi almak için bkz. Şennur Şentürk, age, 29-37 - 81-90. 



Malatya’da Basılmış Danişmendli ve Anadolu Selçuklu Sikkeleri 

 

 
 

Artuk İ. ve C. Artuk,  İstanbul Arkeoloji Müzeleri Teşhirdeki İslâmi Sikkeler Kataloğu, C. I, Sümer 

Kitabevi, İstanbul 1970. 

Atçeken, Z. ve Y. Bedirhan, Malazgirt’ten Vatana Anadolu Selçuklu Devleti Tarihi, Konya, 2004. 

Baykara, T., I. Gıyaseddin Keyhüsrev (1164-1211), Ankara, 1977. 

Baykara, T., Türkiye Selçukluları Devrinde Konya, Ankara, 1985. 

Broome, M., A Survey of the Coinage of the Seljuqs of Rum, London 2011. 

Butak, B., Resimli Türk Paraları, Pulhan Matbaası, İstanbul, 1947. 

Cahen, C., Osmanlılardan önce Anadolu’da Türkler, (çev. Yıldız Moran), İstanbul, 1979. 

Cahen, C., Türkler’in Anadolu’ya İlk Girişi XI. Yüzyılın ilk Yarısı, (çev. Yaşar Yücel ve Bahaeddin 

Yediyıldız), Ankara, 1988. 

Diler, Ö., İslâm Darp Yerleri, İstanbul 2009, C.II. 

Hennequin, G., Catalogue Des Monnaies Musulmanes, Paris, 1985. 

İzmirlier, Y., Anadolu Selçuklu Paraları, İstanbul, 2009.  

Kafesoğlu, İ., “Anadolu Selçuklu Devleti Hangi Tarihte Kuruldu”, İstanbul Üniversitesi Tarih Enstitüsü 

Dergisi, İstanbul, 1981, 1-28. 

Kesik, M. “Türkiye Selçukluları ile Danişmendliler Arasındaki İlişkiler”, Türkler Ansiklopedisi, Cilt 6, 

537-544. 

Kesik, M., “Yağıbasan Devrinde Danişmendliler- Türkiye Selçukluları İlişkileri”, Tarih Dergisi, İÜEF 

yay. İstanbul 2002, 137-147.  

Konyalı, İ. H., Abideleri ve Kitabeleriyle Konya Tarihi, Konya, 1964. 

 Köprülü, M. F., “Anadolu Selçukluları Tarihinin Yerli Kaynakları”, Belleten, C.7, S.27;  

Mitchiner, M., The World of Islam, London 1998. 

Özaydın, A., “Danişmendliler”, Büyük İslâm Tarihi, C. VIII, İstanbul, 1992, 469-474. 

Sağıt, B.,(2012) Anadolu Darplı İslâmi Sikkelerde Yazı (1300-1402), (Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi), DEÜ, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir  

 Sevim A. ve Y. Yücel, Türkiye Tarihi Fetih Selçuklu ve Beylikler Dönemi, TTK, Ankara 1989.  

Solmaz, S., (2001) Danişmendliler Devleti ve Kültürel Mirasları, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 

Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

Sözen, M., Anadolu Medreseleri, Selçuklu ve Beylikler Devri, İstanbul, 1970-72. 

Sümer, F., “Anadolu’da Moğollar”, Selçuklu Araştırmaları Dergisi I, Ankara, 1970, 58-75. 

Şeker, M., “Türkiye(Anadolu) Selçukluları Tarihine Dair Bazı kaynak Çalışmaları ve 

Menakıb-nameler’le Fütüvvet-nameler” İstem, S.5, 79-95. 



Betül TEOMAN, Gültekin TEOMAN 

 

66 
 

Şeker, M., Anadolu’nun Türkleşmesi ve Kültürel Hayatı, İstanbul, 2006. 

Teoman, G. vd., Anadolu Selçuklu Figürlü Dirhemleri, İzmir 2009. 

Tuncer, O. C., Anadolu Kümbetleri-Selçuk Dönemi, Ankara, 1986. 

Turan, O., Selçuklular Tarihi ve Türk- İslâm Medeniyeti, İstanbul,1999. 

Turan, O., Selçuklular Zamanında Türkiye Tarihi, İstanbul, 1971. 

Turan, O., Türkiye Selçukluları Hakkında Resmi Vesikalar, Ankara, 1956. 

Uğur, M. F. ve M. Koman, Selçuklu Veziri Sahib Ata ile Oğullarının Hayat ve Eserleri, İstanbul, 

1934. 
Yetkin, S. K., Türk Mimarisi, Ankara, 1970.  

Zengin, M., (2008) Türkler tarafından Fethinden Moğol İstilasına Kadar Malatya, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih ABD, İstanbul



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 67-78. 

www.inijoss.net 

 

67 
 

ERKEN CUMHURİYET DÖNEMİNDE DOĞU ANADOLU BÖLGESİNİ KALKINDIRMAYA 

YÖNELİK BİR GİRİŞİM: MALATYA BEZ VE İPLİK FABRİKASI TAŞ’IN KURULUŞU 

(1936-1939) 

Sezen KARABULUT  

Pamukkale Üniversitesi, Denizli/TÜRKİYE 

skarabulut@pau.edu.tr 

 

Umut KARABULUT  

Pamukkale Üniversitesi 

Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü 

Denizli/TÜRKİYE 

ukarabulut@pau.edu.tr 

 

ÖZET 

1936 yılında inşa çalışmalarına başlanan Malatya Bez ve İplik Fabrikası, 1939 yılında 

tamamlanmıştır. Çalışmada bu tesisin kuruluş çalışmaları değerlendirilecektir. Ayrıca şu sorulara yanıt 

aranacaktır: Malatya Bez ve İplik Fabrikası’nın Kuruluşuna nasıl karar verilmiştir? Bu tesisin bölge ve 

şehir için ne gibi önem taşıyacağı düşünülmüştür? Tesisin yapımının, kent üzerindeki etkileri neler 

olmuştur? Tesisin yapımı, başka hangi alanlarda yeni atılımlara yol açmıştır? Araştırmada 

yararlanılacak kaynaklar; Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi’nden temin edilen belgeler, Birinci Beş 

Yıllık Sanayi Planı raporları, gelişmelerle ilgili dönemin basınında yer bulan haberler, hatıratlar ve 

değerlendirme eserler olarak belirlenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Malatya Bez ve İplik Fabrikası, Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı, 

Devletçilik, Malatya, Sümerbank 

 

AN ENTERPRISE TO IMPROVE THE EASTERN ANATOLIA REGION IN THE EARLY 

PERIOD OF THE TURKISH REPUBLIC: THE FOUNDATION OF MALATYA FABRIC AND 

YARN FACTORY “TAŞ” 

ABSTRACT 

The works for the foundation of Malatya Clothe and Thread Factory was started in 1936 

factory and it was completed in 1939. This study will evaluate the works for the foundation of this 

facility. Moreover, it will seek answers to following questions. How was the decision taken for 

Malatya Clothe and Thread Factory’s foundation? What kind of importance would this facility carry 

for the region and city? What were the effects of this facility’s construction over the city?  In What 

other fields did construction of the factory lead to breakthroughs? The sources that will be utilized are 

documents obtained from the Prime Minister's Republic Archives, reports of First Five-Year Industrial 

Plan, news from the press of that period regarding developments, memoirs and other secondary 

sources. 
KeyWords: Malatya Clothand Thread Factory, First Five-Year Industrial Plan, Statism, 

Malatya, Sumerbank 

 



Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT 

68 
 

GİRİŞ 

Yeni Türk Devleti, Lozan Barış Antlaşmasıyla birlikte bağımsızlığını elde ettikten sonra, 

ekonomik atılım hamleleri içerisine girmiştir. Cumhuriyetin ilk yıllarında, İzmir İktisat Kongresi’nde 

(17 Şubat-4 Mart 1923) temelleri atılan liberal ekonomik modelin benimsendiği bir kalkınma çizgisi 

seyredilmiştir.  1920’li yıllar boyunca bu doğrultuda gerçekleştirilen birçok çabanın ardından 

dünyanın birçok coğrafyasında olumsuz etkiler yaratan bir olay yaşanmıştır: 1929 Dünya Ekonomik 

Bunalımı. Amerika Birleşik Devletleri’nde görülen ekonomik kriz kısa zamanda tüm dünyayı etkisi 

altına almış, hemen her ülke, ekonomisini koruyucu tedbirler almak amacıyla gümrük tarifelerini 

yükseltmiş, dış alımını azaltma yoluna gitmiş ve içe kapanmıştır. Bu olumsuz durum, Türkiye gibi 

ekonomisi nispeten zayıf ve gelişme içerisinde olan ülkeleri daha çok etkilemiştir. Türkiye’nin temel 

ihraç bileşenlerinden oluşan üzüm, tütün, incir, pamuk gibi tarımsal ürünlerin dış pazarlardaki fiyatları 

alabildiğine düşmüştür. 

Dünya bunalımından görece az etkilenen ülkelerin başında Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler 

Birliği (SSCB) gelmiştir. SSCB, kuruluşundan bir süre sonra planlı sanayi hamleleriyle birlikte bu 

alanda önemli atılımlar gerçekleştirmiş ve ihtiyaç duyduğu birçok temel tüketim maddesini imal 

edebilecek duruma gelmiştir. Ekonomik sistemi ise, yine rejimiyle ilgili olarak, uluslararası ticaret 

ağına bütünüyle eklemlenmiş durumda olmadığından, dünya ekonomik bunalımının etkilerini daha az 

hissetmiştir.  

Dünya ekonomisinde bu gelişmeler yaşanırken, Türkiye ile SSCB’nin ilişkileri, Türk 

bağımsızlık savaşının yaşandığı dönemden itibaren olumlu bir seyir takip etmektedir. 16 Mart 1921 

tarihli Dostluk ve Kardeşlik Antlaşması (Moskova Antlaşması), tarafların birbirleriyle siyasi, askeri ve 

hatta ekonomik alanlarda bir dayanışma içerisine girdiklerinin temel göstergesi olmuştur. Bu yakın 

işbirliği, Türkiye’de Cumhuriyet ilan edildikten sonra da devam etmiş ve taraflar arasında 17 Aralık 

1925 tarihinde bir Dostluk ve Tarafsızlık Antlaşması imzalanmıştır.  

Nitekim Türkiye, ekonomik bunalımla birlikte SSCB’nin ekonomik fikirlerine ihtiyaç 

duymuştur. Türkiye’nin Sovyet desteğine başvurmasının temel nedeni, bu ülkenin devletçi ekonomi 

politikalarının Türkiye’nin bu alandaki politika arayışlarına ilham vermesi olmuştur. Şimdi Türkiye’de 

devletçi modele geçişin nasıl bir seyir takip ettiğini inceleyelim. 

 

1) Liberal Ekonomik Modelden Devletçi İktisat Modeline Geçiş 

Türk ekonomisi, Dünya Ekonomik Bunalımı ile tanıştığında devlet desteğiyle özel sektörü 

geliştirmeye yönelik bir politika takip edilmekteydi. Ancak özel sektörün yeterli derecede gelişme 

gösterememesi ve sanayinin istenilen üretim düzeylerine ulaşamaması gibi nedenlerle 20’li yılların 

sonuna doğru “devletçilik” tartışmalarının da yaşanmaya başlandığı görülmüştür. Daha güçlü bir 

yaratabilmek için liberal politikalardan devlet desteği ve müdahalesine geçişin gerçekleşebileceğine 

dair ilk ipucunu Başbakan İsmet (İnönü) vermiştir. 1929 Şubat’ında, tasarruf ve yerli malları 

açılışı vesilesiyle söylediği nutukta İsmet Paşa, hükümet teşkilatının ve milli teşekküllerin iktisadın 

alanına müdahalesinin zorunlu olduğunu vurgulayarak şöyle demiştir: “…Bizim takip edeceğimiz yol… 

mütemadiyen kendimizi teçhiz etmek ve… ferdi ve çaresiz kalan müstahsil ve müstehliklerimizi 



Erken Cumhuriyet Döneminde Doğu Anadolu Bölgesini Kalkındırmaya Yönelik Bir Girişim: 

Malatya Bez ve İplik Fabrikası TAŞ’ın Kuruluşu (1936-1939)  

 
 

teşkilatlarla takviye etmeye çalışmaktır. Hatta… kendilerini ferdiyetçi ve liberal zannedenlerin bile bir 

zaruret karşısında hükümetin… yardım için teşkilatları olmamasından şikayet etmeleri manidar değil 

midir? Bu sebepledir ki hükümetin memleket iktisadiyatına her sahada yardımcı müdahalesi 

lazımdır”(İsmet Paşa’nın Siyasi ve İçtimai Nutukları, 1933: s. 258-259). 

İsmet Paşa’nın beyanatından da anlaşıldığı üzere devlet, ekonomik gidişattan memnun değildir 

ve yeni bir politika arayışı içerisindedir. Beyanatın Şubat ayı içerisinde gerçekleştiği göz önüne 

alınırsa, henüz daha Dünya Ekonomik Bunalımının patlak vermemiş olduğu ancak Türkiye’de 

“devletçilik” tartışmalarının gündeme geldiği görülür.  

Yine de bu tartışmaları şiddetlendiren ekonomik bunalım olmuştur. İktidar partisi Cumhuriyet 

Halk Fırkası (CHF), bunalımın hemen ertesinde bir muhalefet hareketiyle de karşılaşmış, Serbest 

Cumhuriyet Fırkasının (SCF) kuruluşuyla birlikte Atatürk Dönemi’nin ikinci çok partili siyaset 

denemesi başlamıştır. Ülkenin içerisinde bulunduğu ekonomik sorunlar da göz önüne alındığında 

SCF’nin halk kitleleri üzerinde önemli bir etki yarattığı ve kendisine yönelik ilginin üst düzeyde 

gerçekleştiği söylenebilir. Bu durum CHF yöneticilerinde, mevcut durumu düzeltme yolunda fazladan 

bir etki yaratmıştır. Zaten bir süredir gündemde olan ve ekonomik sıkıntılarla birlikte daha güçlü 

olarak dillendirilmeye başlanan devletçi ekonomik modelin, bu ortam içerisinde gündeme geldiği 

görülmüştür.  
Siyasi hayatı yalnızca üç ay sürebilen (Ağustos-Kasım 1930) SCF’nin kapanmasının ardından, 

Cumhurbaşkanı Mustafa Kemal’in de halkın yaşadığı sıkıntıları tespit edebilmek için kalabalık bir 

heyetle uzun soluklu bir yurt gezisine çıktığı görülecektir. 1930 Kasımından 1931 Mart’ına dek 

sürecek yurt gezileri incelendiğinde SCF’nin, CHF yöneticilerinde, halka yönelik yeni ve ekonomik 

sıkıntılara çözüm getirecek politikalar üretme zorunluluğunu hissettirdiği açıkça görülmektedir (Başar, 

1945). Mustafa Kemal’in yurt gezisi boyunca gördüğü tablo olumlu değildir. Bu nedenle yeni bir 

ekonomi politikası arayışının hız kazandığı söylenebilir 

Nitekim bu dönemin devletçilik tartışmalarında ortaya konulan modelin, devlet işletmeciliği 

ve devlet müdahalesi yoluyla kapitalist gelişme yolu olduğu ve devletçilik uygulamalarının 1932 yılı 

içerisinde belirgin bir şekilde ortaya çıktığı söylenebilir (Boratav, 2006: 25-26). Bilhassa SCF-CHF 

tartışmaları esnasında devletçilik konusunun sıkça gündeme geldiği ve CHF’nin söylemlerinde henüz 

tanımlanmamış bir devletçilik modelinden bahsetmeye başladığı görülmüştür. 1932 yılından itibaren 

ise ekonomik politikalarda belirgin değişmeler yaşanmaya başlamış ve ekonomiye devlet müdahalesi 

artmıştır. 1932 ve 1939 yılları arasında Türk ekonomisinde artan devlet müdahalesinin çeşitli 

biçimlerde boy göstermesi, en genel ifadeyle devletçilik terimiyle nitelendirilmiştir (Boratav, 2006: 

137).  
Şevket Süreyya Aydemir, dönemin devletçi iktisat politikasını şu şekilde özetlemektedir: 

“Cihan iktisat buhranı, dünya iktisadiyatının birer ünitesi olan özgür ülkeler arasındaki iktisadi 

münasebetleri de değiştirdi. Bu değişikliğin karakteristik yanı, bu ülkelerin hemen hepsinde ve gerçi 

derece derece bir güdümlü ekonomiye yöneliştir… Dış ticarette güdümlülük, dış ticarette liberal 

münasebetlerin adım adım yerini aldı… Bazı ülkelerde bu kısıtlamalar, memleketin kendi kendine 

yetmesi çabaları ile bir otarşi sistemine yöneldi. Diğer bazı ülkelerde tedbirler daha hafif tutuldu. 

Türkiye, cihan iktisat buhranı ile beraber, bu otarşik nizama yönelen ülkelerden biridir. Yani, yüksek 

gümrük duvarları ardına kapanarak, gümrük kapılarını mümkün olduğu kadar kapadı… Milli sanayi 



Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT 

70 
 

kurmaya çalışarak, yerli ham maddeleri dâhilde işleyebilmek ve ithalattan tasarruf yoluna 

gitmek”(Aydemir, 2000: 425). 

Devletçi ekonomiye geçişin ilk somut belirtisi, 1932 Temmuzunda Meclise sunulan ve bir 

hafta içerisinde kabul edilen sekiz kanun tasarısı olmuştur. Devletçi politikaların 1932 yılı içerisindeki 

hızlı gelişimi, 1933 yılında gerilemeye uğramışsa da,1934-1937 yılları arasında tam olarak ekonomik 

hayata egemen olduğu söylenebilir. 1932-1937 dönemi içerisinde İktisat Vekili Mustafa Şeref’in istifa 

etmesi ve İş Bankası Genel Müdürü Celal Bayar’ın iktisat vekilliğine atanmasıyla birlikte devletçi 

iktisat politikalarının tam olarak olgunlaştığı görülmüştür (Boratav, 2006: 150). Aslında bu noktada 

ilginç olan, liberal ekonomi politikalarıyla tanınan Celal Bayar’ın, devletçi dönemin iktisat vekili 

olmasıdır. Kendisi bu göreve gelene dek, İş Bankası genel müdürü olarak çok başarılı çalışmalara 

imza atmış ve Türkiye’de liberal politikaların ses getirmesine yol açmıştır. Ancak devletçi 

politikaların başlangıcı sayılabilecek 1932 yılı içerisinde kendisinin iktisat vekili olması, bu tür 

politikalara karşı çıkabilecek çevrelere yönelik bir denge arayışı olarak da görülebilir.  

Bu noktada Türkiye’de devletçilik düşüncesine, iktidarın nasıl baktığı da önem taşımaktadır. 

Cumhurbaşkanı Atatürk’ün devletçilik ile görüşlerinde bu sistemin, sosyalizm prensibine dayanan, 

kolektivist ve komünist sistemden farklı olduğu vurgulanmaktadır: “Bizim takibini muvafık 

gördüğümüz devletçilik prensibi, bütün istihsal ve tevzi vasıtalarını fertlerden alarak, milleti büsbütün 

başka esaslar dâhilinde tanzim etmek gayesini güden ve hususi ve ferdi teşebbüs ve faaliyetlere meydan 

bırakmayan sosyalizm prensibine dayanan kolektivist, komünizm gibi bir sistem değildir. Bizim takip 

ettiğimiz devletçilik, ferdi mesai ve faaliyeti esas tutmakla beraber, mümkün olduğu kadar milleti 

refaha, memleketi mamuriyete eriştirmek için, milletin ve yüksek menfaatlerin icap ettirdiği işlerde, 

bilhassa iktisadi sahada, devleti fiilen alakadar etmektir”(Afet İnan, 1998: 49). 

Görüldüğü üzere Türkiye, Sovyetler Birliği’nden esinlenerek ekonomik planlamaya girişse de, 

bir rejim değişikliğine yönelmekten de kaçınmaktaydı. Kaldı ki Türkiye’nin uygulamaya koyacağı 

devletçi sistemde özel teşebbüse de yer ayrılacak, ancak özel sektörün halk için yeterli olmadığı 

alanlarda, toplum menfaati için üretimi devlet üstlenecekti. Atatürk’ün bir başka sözü bu kanıyı 

doğrular: “Türkiye’nin tatbik ettiği devletçilik sistemi XIX. asırdan beri sosyalizm nazariyecilerinin 

ileri sürdükleri fikirlerden alınarak tercüme edilmiş bir sistem değildir. Bu, Türkiye’nin ihtiyaçlarından 

doğmuş Türkiye’ye has bir sistemdir. Devletçiliğin bizce manası şudur: Fertlerin hususi teşebbüslerini 

ve faaliyetlerini esas tutmak, fakat büyük bir milletin bütün ihtiyaçlarını ve birçok şeylerin 

yapılmadığını göz önünde tutarak, memleket iktisadiyatını devletin eline almak”(Afet İnan, 1972: 15). 

Tüm bu gelişmeler sonucunda Devletçilik, Cumhuriyet Halk Fırkasının programına da 

girmiştir. 1931 yılının Mayıs ayı içerisinde gerçekleşen CHF Üçüncü Büyük Kongresinde, 

programı, fırkanın altı temel ilkesinden bir tanesi olmuştur: “Ferdi mesai ve faaliyeti esas tutmakla 

beraber mümkün olduğu kadar az zaman içinde milleti refaha ve memleketi mamuriyete eriştirmek için 

milletin umumi ve yüksek menfaatlerinin icap ettirdiği işlerde (bilhassa iktisadi sahada) devleti fiilen 

alakadar etmek mühim esaslarımızdandır (Boratav, 2006: 95).Bu tarif, 1932 yılından itibaren 

ortaokullarda ders kitabı olarak okutulan Vatandaş İçin Medeni Bilgiler kitabına da girmiştir (Afet 

1933: 23).Aynı yıllarda kamuoyunu, yerli malı kullanmaya ve tasarruf etmeye yöneltmek için çeşitli 

kampanyaların düzenlendiği ve derneklerin kurulduğu dikkati çekmiştir. Yerli malı kullanımı adeta 

milli bir görev olarak addedilmiş, böylelikle devletçi uygulamalar sonucunda üretilecek malların, halk 



Erken Cumhuriyet Döneminde Doğu Anadolu Bölgesini Kalkındırmaya Yönelik Bir Girişim: 

Malatya Bez ve İplik Fabrikası TAŞ’ın Kuruluşu (1936-1939)  

 
 

tarafından tüketiminin sağlanması için bir motivasyon yaratılmaya çalışılmıştır. Dolayısıyla devletçilik 

uygulamaları, vatandaşı da bilgilendirecek şekilde, devletin resmi uygulamalarından bir tanesi halini 

almıştır. Ancak dikkat çekici nokta, Sovyetler Birliği tarzı bir rejime yönelmemeye dikkat edilmesi ve 

buna sıkça vurgu yapılması olmuştur. Yukarıda yer verdiğimiz ve çeşitli vesilelerle ortaya konulmuş 

metinlere bakıldığı zaman özel sektörün yaşatılmasına özen gösterileceği ve tüm üretim araçlarının 

devletleştirilmesi yoluna gidilmeyeceğinin belirtildiği görülür.  

Türkiye’nin planlı bir iktisat modeli uygulayabilmek için SSCB ile işbirliği kurması, bu 

ülkenin planlı iktisat konularındaki tecrübesiyle ilgilidir.1932 yılında incelemeler yapmak için Prof. 

Orlof başkanlığında Türkiye’ye gelen bir heyet, Rusya’da beş senelik sanayi programında çalışan 

uzmanlardan bir araya gelmiş ve Türkiye’nin sanayileştirilmesi için düzenlenecek programda çalışmak 

üzere davet edilmiştir (Boratav, 2006: 158). Sözü edilen program, Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı 

olarak ortaya çıkacak ve 1930’lar Türkiye’sinin sanayi alanında gerçekleştireceği büyük yatırımların 

kaynağı olacaktır. 

Orlof heyeti, gerekli incelemeleri tamamladıktan sonra hazırladığı raporu İktisat Vekâletine 

sunmuştur. Vekâletçe olgunlaştırılan rapor 1933 yılı içerisinde başvekâlete sunulmuş ve Sınai Tesisat 

ve İşletme Raporu olarak 17 Nisan 1934 tarihinde “Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı” adı altında kabul 

edilmiştir. Bu noktadan sonra ise planı uygulayacak olan Sümerbank’a tebliğ edilmiştir (Aydemir, 

1999: 412-413).  

1940 yılında Haldun Derin tarafından kaleme alınan Türkiye’de Devletçilik isimli eserde 

Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı’nın gerekçesi; mükemmel teşkilatlanmış bir milli üretim ağı kurmak ve 

tüketim maddelerinin imalini amaçlamak şeklinde açıklanmıştır. Sözü edilen sanayi, özel teşebbüsün 

elinde bulunan vasıtalar ile 1933 yılına dek kurulması mümkün olamamış sanayidir. Ayrıca bu planın 

bir diğer özelliği de, plan gereği ihtiyaç duyulacak temel maddelerin, memlekette yetişen ve 

yetiştirilebilecek olanlardan ibaret tutulmasıdır (Derin, 1940: 91). Derin’in eserini 1940 yılında kaleme 

almış olması, döneme tanıklık ettiği ve devletçilik-sanayi planı alanındaki gelişmelerin henüz 

yaşanıyor olduğu bir dönemin değerlendirilmesi olduğu için önemlidir. Nitekim Birinci Sanayi Planı 

incelendiğinde bu değerlendirmelerin yerinde olduğu görülmektedir. Nitekim Afet İnan da Birinci 

Sanayi Planı’nı incelediği bir eserinde plan gereği ülkenin doğal kaynaklarının değerlendirildiğine 

vurgu yapmıştır (Afet İnan, 1972: 17). 

Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı, 1938 yılına dek kurulması öngörülen işletmelerin yatırım 

tahminleri, kuruluş yerleri ve finansmanına dair konuları içermektedir. Plan kapsamında ele alınan 

üretim kolları; pamuklu mensucat, kendir, yün, iplik, demir, sömi kok (suni antrasit), bakır, kükürt, 

kâğıt, suni ipek, seramik, kimya, sünger, gül yağı, elektrik üretimi, altın ve petroldür. Bu esnada 

belirtmek gerekir ki, Osmanlı Devleti Döneminde kurulan devlet işletmelerinin de önemli bir 

dokumacılık sanayii oluşturmuştur (Özmen, 1983: 426)
1
. Bunun nedeni dokuma sanayinin, pamuk, 

ipek ve keten gibi yurtiçinden sağlanabilecek hammaddelerle üretim yapabilecek iş kollarından 

olmasıdır. 

                                                      
1
Bu fabrikaların en önemlileri İstanbul’da kurulan Feshane Fabrika-i Hümayunu, Bursa’da ipek fabrikaları ve 

Hereke’deki ipekli ve yün fabrikalarıdır. 



Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT 

72 
 

Görüldüğü üzere 1929 Ekonomik Bunalımı, kapitalist ülkeleri ve onlara bağımlı ekonomileri 

geriletirken, Türkiye bu durumu kendisi adına avantaj yaratacak bir mecraya yöneltme çabası içerisine 

girmiştir. Bu dönemde gerçekleştirilecek yatırımlarla birlikte hem uzun yıllar faaliyet yürütecek 

fabrikalar kurulmuş hem de ülke sanayii modern işletmelerle tanışmıştır. Bilhassa dokuma, 

demir-çelik ve kâğıt üretimi sektörlerinde önemli aşamalar kaydedilmiştir. Boratav’a göre 1923-1931 

döneminin verimsiz ve kapkaççı yöntemleri yerine devletin öncülüğünde bir gelişme çizgisi 

yakalanmıştır (Boratav, 2006: 160-161).Sanayi Planı’nın en büyük sanayi kuruluşları ise Kayseri Bez 

Fabrikası (1935), Bakırköy Bez Fabrikası (1934), İzmit Kâğıt Fabrikası (1936), Paşabahçe Cam 

Fabrikası (1935), Zonguldak Semikok Fabrikası, Konya-Ereğli Bez Fabrikası (1937), Nazilli Basma 

Fabrikası (1937), Bursa Merinos Fabrikası, Gemlik Suni İpek Fabrikası (1938), Karabük Demir Çelik 

Fabrikası ve Malatya Bez Fabrikası olarak sıralanabilir (Akdoğu, 2014: 359). 

Sanayi Planının yatırımı için harcanacak paranın %5’inin İş Bankası, kalanının ise Sümerbank 

tarafından karşılanması öngörülmüştür. Ayrıca toplam yatırımın yaklaşık ¼’ü SSCB’den alınacak 

kredi ve borçlarla finanse edilecektir (Derin, 1940: 92). Şu durumda birinci plan içerisinde önemli bir 

yere sahip olan Sümerbank’ın kuruluşunu incelemek yerinde olacaktır. Kaldı ki Malatya Bez ve İplik 

Fabrikası da bir Sümerbank iştiraki olarak ortaya çıkacaktır. 

a) Sümerbank’ın Kuruluşu 

Sümerbank’ın kuruluşu, Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı’nın finansman temini için, büyük 

sermayeli devlet bankalarına duyulan ihtiyaç sonucu gerçekleşmiştir. Bu dönemde yeni kurulan 

Etibank, Denizbank, İller Bankası ve Halk Bankası gibi bankalar içerisinde en büyük görev 

Sümerbank’a verilmiştir. 3 Haziran 1933 tarihinde 2262 numaralı kanunla kurulan banka, Sanayi 

Kredi Bankası ile Devlet Sanayi Ofisinin birleşmesiyle ortaya çıkmış; sanayi ve bankacılık işleriyle 

ilgilenmiştir. Sümerbank Kanunu’nun 2. ve 3. maddeleri incelendiğinde bankanın, sanayi tesislerinin 

kuruluşundaki etken durumu ortaya çıkar. Sümerbank kanununun 2. maddesinde; devlete ait bütün 

sınai kurumların etüt ve projelerini hazırlamak, bunları kurmak ve yönetmek görevi kendisine tevdi 

edilmiştir. Ayrıca 3. maddede belirtilen; kurulması veya genişlemesi yurt için iktisaden yararlı sınai 

işlere, sermayesinin müsaadesi nispetinde iştirak ve yardım etme görevini de üstlenmiştir (Boratav, 

2006: 265).  

Birinci Sanayi Planı’nın uygulanmasına 1935 yılı içerisinde fiilen başlanmıştır. Kayseri ve 

Bakırköy fabrikaları 1934 yılının Mayıs ve Eylül aylarında açılmıştır. Bunlar, dokuma sanayii ile ilgili 

plan gereği açılan ilk işletmelerdir. 1937 Nisanında Ereğli, 1937 Ekiminde Nazilli basma fabrikaları 

da faaliyete başlamışlardır. Malatya’da açılacak fabrikanın temeli ise 1937’de atılmıştır. Tüm bu 

fabrikaların faaliyete girmesiyle birlikte Sümerbank’ın Türkiye’deki pamuklu sahasındaki iştiraki, iğ 

bakımından ülke toplamının % 47’sini, işçi itibariyle % 47’sini ve istihsal miktarı bakımından ise % 

68’ini teşkil etmiştir (Derin, 1940: 95). Dolayısıyla Birinci Planın tamamlanmasının ardından 

Türkiye’de dokuma sanayiinin katalizörü, Sümerbank olmuştur.  

 

 

b) Malatya Bez ve İplik Fabrikası’nın Kuruluşu 



Erken Cumhuriyet Döneminde Doğu Anadolu Bölgesini Kalkındırmaya Yönelik Bir Girişim: 

Malatya Bez ve İplik Fabrikası TAŞ’ın Kuruluşu (1936-1939)  

 
 

Birinci Sanayi Planı çerçevesinde kurulacak tesislerin bölgesel dağılımı dikkate alındığında 

Doğu Anadolu bölgesinde inşa edilmek üzere iki projenin gündeme geldiği görülmektedir. Bunlardan 

ilki Malatya Bez ve İplik Fabrikası, ikincisi ise Iğdır’da yapımı düşünülen bir fabrikadır. Ancak bu 

fabrika ancak 1950’lerin başında işletmeye açılabilecektir. Malatya Bez ve İplik Fabrikasının ise, 

birinci plana uygun olarak 1936 yılında temeli atılacak ve 1939 yılında tamamlanıp işletmeye 

açılacaktır (Doğanay, 2000: 226). 

Fabrikanın kuruluşu gündeme geldiği esnada Malatya, 1924 Anayasasının 89. maddesi 

uyarınca il statüsüne yükselmişti. Şehrin idari yapısı; Arapgir, Hekimhan, Akçadağ, Darende, Pütürge, 

Besni, Adıyaman ve Kâhta kazalarından meydana gelmekteydi (Medeniyetin Beşiği Malatya, 2013: 

336). Doğu Anadolu’da konuşlanmakla birlikte, bölgenin en batı ucunda yer aldığı için ulaşım 

imkânları kolay, iklimi ve coğrafyası elverişli bir konum arz etmekteydi. Bir başka ifadeyle şehir, 

Türkiye’nin doğusuna açılan bir kapı durumundaydı ve art bölgesiyle birlikte düşünüldüğünde, 

hammadde ve pazar olanaklarının elverişli olduğu bir coğrafya sunmaktaydı. 

Malatya’da bir fabrikanın kurulacağına dair gelişmeler ilk duyulduğunda, işin olabilirliği 

yönünde tartışmalar yaşanmıştır. Tesisin inşasının zorluk derecesi ve bölge için taşıdığı önem 

nedeniyle olsa gerek, bu işin gerçekleşmeyeceğine dair tartışmaların gündemde yer tuttuğu 

belirtilmelidir (Fırat, 21 Eylül 1935). Ancak kamuoyuna ilk müjdeyi Celal Bayar vermiştir. 1935 

yılının sonbaharında İktisat Vekili Celal Bayar, Kayseri’deki tesisin açılışını yaparken birinci plan 

doğrultusunda yapılan ve yapılacak işlere dair bilgi vermiş ve bu esnada Malatya Bez ve İplik 

Fabrikası’nın kuruluşunu da müjdelemiştir: “…Programımızda dâhil olan Bakırköy Bez Fabrikasını 

geçen yıl açtık. İkinci olarak Kayseri kombinasını açıyoruz. Birkaç ay sonra Ereğli kombinası işlemeğe 

hazır bir halde bulunacaktır. 1937 yılı iptidasında Nazilli basma kombinası bitecektir. Fakat 

arzularımız bununla bitmiş olmuyor. Memleketin istihlak ettiği miktarı mutlaka memlekette istihsal 

etmek azmindeyiz. Bunun içindir ki Malatya’da da büyük bir kombina kuracağız. Bu fabrikanın açılması 

münasebetiyle münhasıran pamuklu kısımlardan bahsediyorum. Diğerlerine temas etmeyeceğim. Yalnız 

şekerde olduğu gibi pamuklu meselesinin de birkaç yıl içinde halledilmiş olacağını müjdelemekle 

bahtiyarım”(Fırat, 21 Eylül 1935). 

Bu gelişmenin ardından tesisin kuruluşuyla ilgili tartışmalar daha da alevlenmiş ve nihayet ilk 

somut girişimler yaşanmıştır. Fabrikanın kurulacağı bölge, hammadde temini ve üretim mallarının 

satılacağı pazarlarla ilgili fikir sahibi olabilmek için Ereğli fabrikası direktörü Celal Bey’in 

başkanlığında oluşan uzman heyetin Şubat ayı içerisinde Malatya’ya geldiği ve etüt çalışmalarını 

yürüttüğü görülmüştür. Celal Bey başkanlığındaki heyet, Nazilli fabrikası müdürü Fadıl, pamuk 

mütehassısı Mösyö Bayyo, Ziraat Bankası müşavirlerinden Şerif, İpek-İş Müdürü Mühendis Kamil, 

Ekonomi Bakanlığından mühendis Etem, su mühendisi Abdullah ve elektrifikasyon bürosundan 

mühendis Ziya’dan oluşmuştur. Malatya Belediye Başkanı ve milletvekillerinin, gelecek olan heyeti 

karşılamak amacıyla Ankara’ya olan seyahatlerini ileri bir tarihe ertelemeleri, şehir ileri gelenlerinin, 

tesisin kuruluşuna ne derece önem verdiklerini göstermektedir (Fırat, 5 Şubat 1936). 

Heyet, şehre geldiği ilk günden itibaren çalışmalara başlamış, incelemeler sonucunda 

kurulacağı alanı tespit etmiştir. Burası, İsmet Paşa Caddesi üzerinde, küçük mezarlığın yanı başında 

olacaktır. Bu alanın seçilmesinde, demiryoluna yakınlığı ve işçilerin kolaylıkla işyerlerine 

ulaşabilmelerine imkân sağlaması etkili olmuştur. Fabrika için demiryolu aracılığıyla hammaddenin 



Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT 

74 
 

kolay ve ucuza temini, bu tür işletmelerin yer seçiminde etkili bir unsurdur. Nitekim heyetin 

incelemelerde bulunduğu tarihte Malatya-Çetinkaya hattının inşa faaliyetleri devam etmektedir. Bu 

Fevzi Paşa’dan başlayıp, Malatya-Ergani güzergâhını takip ederek Diyarbakır’a ulaşacak ve 

Sivas-Erzurum demiryolunu birbirine bağlayarak doğu bölgelerini Akdeniz’e bağlayacaktır. Hattın 

döşenmesi, fabrika inşaatından önce tamamlanmış ve 16 Ağustos 1937 tarihinde işletmeye açılmıştır 

(Yıldırım, 2001: 103).  

Malatya’da kurulacak fabrika için incelemelerde bulunan heyetin alanında uzman birçok 

kişiden oluştuğuna bakılırsa, sadece fabrikanın kurulacağı yerle ilgilenmeyip, tesisin şehirle entegre 

bir faaliyet yürütmesini planlandığı da söylenebilir. Nitekim tetkik süresince pamuk üretimi ve 

üretimin arttırılması, elektrik ve işçi tedariki meseleleri, fabrikada işlenmesi düşünülen hammadde 

çeşitlerinin seçilmesi ve bunların nerelerde, ne miktarda satılabileceği meseleleri üzerinde durulmuştur 

(Fırat, 12 Şubat 1936).  

Heyetin çalışmaları kapsamında, üretilecek malın satış imkânlarını araştırmak da yer 

aldığından, bazı heyet üyeleri pazar araştırması yapmak amacıyla Elazığ, Diyarbakır ve Mardin 

şehirlerine gitmişlerdir (Fırat, 12 Şubat 1936). Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı kapsamında 

gerçekleştirilecek yatırımların, tüm bölge üzerinde etkili olması planlandığı için, Malatya Bez ve İplik 

Fabrikası’nın kendine ait bir art alan yaratması ve bölge üzerinde önemli bir etkiye sahip olmasının 

beklendiği açıktır.  

Heyetin gerçekleştirdiği incelemelerin şehirdeki yansıması da yoğun olmuştur. Malatya 

milletvekili Osman Taner ve Belediye Başkanı Tevfik Temelli tarafından Malatya Halkevi’nde, 40 

kişilik bir yemek tertip edilmiştir. Yemeğe ayrıca Malatya Valisi İbrahim Ethem Akıncı da katılmıştır 

(Fırat, 12 Şubat 1936).Aynı günlerde gazetelerde yer bulan haberlerde, yapımına başlanacak fabrika 

sayesinde binlerce Malatyalının geçimini sağlayacak istihdamın yaratılacağı haberlerine bakılırsa, 

tesisin şehirde neden bu denli yüksek bir heyecan yarattığı anlaşılabilir (Fırat, 20 Mart 1936). 

Hükümet yetkilileri, gerekli incelemeleri yaptıktan ve fabrikanın finansmanıyla ilgili sorunlar 

aşıldıktan sonra iş bakanlar kurulu kararına gelmiştir. İsmi “Malatya Bez ve İplik Fabrikası TAŞ” 

tesisin kuruluşuyla ilgili başbakanlık kararnamesi de nihayet tasdik edilmiş ve yürürlüğe konmuştur 

Eylül 1936). Kararnameye göre tesisin kuruluş amacı; “pamuktan bez ve iplik imal ederek işletmek ve 

imalatını satmak ve pamuk zeriyatını (ekimini) himaye ve teşvik edecek her türlü tedbir ve yardımda 

bulunmak ve lüzumu görülen sınai müesseseleri tesis etmek” olarak belirlenmiştir (Başbakanlık 

Cumhuriyet Arşivi (BCA), 68 78 5: 26 Eylül 1936). Ayrıca Başbakanlıktan İktisat Vekâleti’ne 

gönderilen bir layiha aracılığıyla, fabrikanın 99 yıllığına, üç milyon sermaye ile tesisine ve merkezinin 

Ankara’da olmasına karar verilmiştir. Fabrikanın kuruluşu için gerekli üç milyon liralık sermayenin 

tedarik olunduğu da bakanlar kurulu kararından anlaşılmaktadır(BCA, 68 78 5 (26 Eylül 1936). 

Kararnamenin kabul edildiği 1936 yılında Türkiye bütçesinin 212,8 milyon Türk lirası olduğu 

düşünüldüğünde,fabrika inşaatı için ayrılan üç milyon liralık sermayenin hayli yüksek bir miktar 

ortaya çıkar (http://www.journals.istanbul.edu.tr/iumamk/article/viewFile/1023012084, Erişim tarihi: 

08.06.2016; 10.33). 

Malatya Bez ve İplik Fabrikasının inşası yaklaşık olarak üç yıl sürmüştür. 14 Aralık 1939 

tarihinde üretime başlayan fabrika 436.008 metrekarelik alanda 71.009 metrekarelik kapalı alan 

http://www.journals.istanbul.edu.tr/iumamk/article/viewFile/1023012084


Erken Cumhuriyet Döneminde Doğu Anadolu Bölgesini Kalkındırmaya Yönelik Bir Girişim: 

Malatya Bez ve İplik Fabrikası TAŞ’ın Kuruluşu (1936-1939)  

 
 

inşa edilmiştir. Tesisin yapımı için temini yurt içinde mümkün olmayan, bu nedenle Bakanlar Kurulu 

kararı sonucunda ithal edilerek getirilmesi şart birçok aletin kullanıldığı görülmüştür. Bunlar içerisinde 

montaj aletleri (BCA, 83 41 17: 13 Mayıs 1938; 83 53 12: 18 Haziran 1938 ve 84 85 7; 24 Eylül 

rutubetlendirme, havalandırma ve çeşitli iklimlendirme tesisatında kullanılacak aletler (BCA, 83 52 

16: 14 Haziran 1938) bulunmaktadır. Ayrıca yurt içerisinde benzer türde fabrikaların yapımında 

kullanılmış kimi aletler de Malatya’ya getirilmiş ve fabrikanın yapımında kullanılmıştır. Örneğin 

Bursa’daki Merinos ve Ereğli’deki bez fabrikalarının inşasında kullanılmak üzere geçici olarak yurt 

içine sokulan bazı montaj aletlerinin yine geçici olmak kaydıyla Malatya Bez ve İplik Fabrikası’nın 

inşa faaliyetlerinde kullanıldığı görülmüştür (BCA, 83 45 11: 25 Mayıs 1938; 84 67 15: 20 Temmuz 

1938). 

Fabrika, henüz inşa aşamasındayken dahi şehir için önemli bir sosyal ve ekonomik canlılık 

merkezi olmuştur. 1938 yılının Haziran ayında, Malatya Bez ve İplik Fabrikası Türk Anonim 

Şirketi’ne bağlı işçi ve memurlar tarafından 40 sene müddet ve 2000 Türk lirası sermaye ile bir 

kooperatif kurulmuştur (BCA, 83 50 15: 6 Haziran 1938). Kooperatifin amacı, fabrika aracılığıyla 

üretilecek her nevi ürünü ve erzakı satın almak ve bunları üyelere ve tüketicilere satmak, lokanta, 

sinema ve buna benzer faydalı müesseseler açmak ve üyelerine küçük oranlarda borç vermek olarak 

belirtilmiştir. Görüldüğü üzere fabrika inşaatında çalışan işçilerin sosyal ve ekonomik örgütlenme 

yöntemleri, 1930’lar Türkiye’si için önemli bir gelişim sonucu yaratmıştır. Bu örgütlenme aracılığıyla 

şehirde açılan sinema, lokanta ve alışveriş yapılacak dükkân tarzı birçok yeni işletmenin, gerek şehrin 

sosyal ve ekonomik dokusunda bir değişiklik yarattığı, gerekse de toplumsal ilişkilerin kamuya açık ve 

daha görünür yaşandığı bir hale dönüşmesine yol açtığı söylenebilir. 

Yukarıda açıklandığı üzere fabrika, Birinci Beş Yıllık Sanayi Planı içerisinde yer almış ve bu 

plan Sovyetler Birliğinden sağlanan bir takım teknik ve ekonomik yardımlar aracılığıyla 

yürütülmüştür. Ancak bunun dışında Almanya ve Fransa başta olmak üzere, fabrikanın yapım ve 

montaj işlerinde çalıştırılmak üzere bir takım teknisyenlerin de Bakanlar Kurulu izniyle Türkiye’ye 

çağrıldığı görülmüştür (BCA, 85 111 4: 6 Ocak 1939; 88 88 4: 7 Eylül 1939; 89 120 19: 3 Aralık 1939 

ve 96 78 2: 3 Eylül 1941). Bu kişilerin fabrika inşasının tamamlanma aşamasında ve faaliyete 

geçtikten sonra Türkiye’ye geldiklerine bakılırsa, daha ziyade üretim ve montaj aşamalarında 

yardımlarının beklendiği söylenebilir. Bakanlar Kurulu kararları incelendiğinde bu kişilerden bir 

kısmının Alman Yahudilerinden olması, İkinci Dünya Savaşı’nın ortamında Türkiye’nin Yahudilere 

karşı olumsuz bir tutum içerisinde olmadığının göstergesi sayılabilir (BCA, 85 113 8: 6 Ocak 1939; 85 

120 20: 15 Şubat 1939; 86 31 11: 11 Nisan 1939 ve 90 38 16: 20 Nisan 1940). 

Malatya Bez ve İplik Fabrikası’nın 1930’lu yılların şartları içerisinde Malatya’ya önemli 

katkılar sağladığı görülür. Fabrikanın şehre en büyük katkısı, hiç kuşkusuz yaratacağı istihdam 

sayesinde olacaktır. Tamamlandığı an itibariyle 3.500 kişilik bir istihdam sağlayacağı hesap edilen 

fabrikanın, günün 24 saati, 3 vardiya şeklinde çalışması planlanmıştır (Fırat, 29 Ekim 1938). O 

tarihlerde şehir nüfusunun 90.503 kişiden oluştuğu düşünüldüğünde, yaratılan istihdamın büyüklüğü 

ortaya çıkar (Çağlayan, 2016: 43). Kaldı ki bu hesaba, fabrikada çalışanların aile bireyleri ile dolaylı 

olarak fabrika ile iş yapacak sektörler mensuplarının da dâhil edilmesi gerekmektedir. Böylece 

fabrikanın yaratacağı istihdamın artacağı muhakkaktır. 



Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT 

76 
 

İstihdamın yanı sıra, fabrikanın şehre bir dinamizm getirdiği de muhakkaktır. Fabrikanın 

açılışından sonra yayınlanan bir gazete makalesinde bu gelişmeye yer verilmiş,iş ve eğlencenin 

birbirini tamamlayan iki unsur olması nedeniyle fabrikanın kente sağladığı dinamizme dikkat 

çekilmiştir (Fırat, 19 Nisan 1940). Görüldüğü üzere Cumhuriyet rejiminin ekonomik planlamaları, 

sosyal politikalara uygun düşecek bir seyir takip etmiş, çağdaş ve dışa dönük bir toplum yaratmak 

maksadıyla birçok alanda yürütülen sosyal politikalar, ekonomik gelişmelerden de beslenerek yeni 

rejimin oluşturmak istediği “yeni vatandaş” profilinin ortaya çıkmasına destek vermiştir. Fabrikanın 

Malatya şehrine sunduğu imkânlar yalnızca iş ve eğlence hayatıyla sınırlı kalmamıştır. Bunların yanı 

sıra art alanında yaratacağı hammadde üretimi ve istihdam ile de şehrin dışındaki birçok noktaya fayda 

sağladığı muhakkaktır. Bilhassa tetkik heyetinin çevre illerde yaptıkları incelemeler sonucunda, üretim 

ve ulaşım konularında yeni gelişmeler yaşanmıştır. 

 

SONUÇ 

Türk ekonomisi ve sanayisi, 20. yüzyılın başlarına dek dünyadaki gelişmelerin gerisinde 

kalmış ve gelişim gösterememiştir. Cumhuriyetin ilk yıllarından itibaren bu sorunun üzerine eğilen 

hükümetler, 1929 Dünya Ekonomik Bunalımı ile birlikte planlı iktisat modellerini hayata geçirmişler 

ve bu doğrultuda, ülkedeki hammaddeleri değerlendirmek suretiyle kurulacak sanayi tesislerinin 

inşasına başlamışlardır. Malatya Bez ve İplik Fabrikası’nın kuruluşu da bu çerçeve içerisinde yer 

almıştır.  
Malatya Bez ve İplik Fabrikası, erken Cumhuriyet Dönemi içerisinde yer alan en büyük 

yatırımlardan bir tanesidir. Fabrikanın inşa edildiği coğrafyanın Doğu Anadolu Bölgesi’nde olduğuna 

bakılırsa, fabrikanın bölge için taşıdığı önemin daha büyük olduğu ortaya çıkar. O tarihe gelene dek, 

çeşitli sebeplerle bölge ekonomisinin ileri düzeyde ve büyük ölçekli bir sanayi tesisi ile tanışmamış 

olması, fabrikanın inşasına yönelik ilk tartışmalardan itibaren ilginin ne derece yüksek olduğunun 

önemli bir kanıtıdır.  

Fabrikanın yapımı için Malatya şehrinin seçilmesi, şehrin bölge ve merkez arasında kilit 

noktada olmasıyla ilgilidir. Doğu ve Güneydoğu Anadolu’ya açılan bir kapı niteliğindeki Malatya 

şehri, hammadde temini ve art alanındaki pazarlara ulaşma avantajıyla da fabrikanın inşasının 

gerçekleşeceği yerin seçiminde ön plana çıkmıştır. Ayrıca Ankara ile olan ulaşım kanallarının da Doğu 

ve Güneydoğu Anadolu’daki birçok noktaya nazaran daha elverişli olması şehrin seçiminde etki 

yaratmıştır. Bunların yanı sıra Atatürk Dönemi’nin “İkinci Adam”ı İsmet İnönü’nün de, fabrikanın 

yapım kararı aldığında başbakanlık görevini yürütüyor olmasının, fabrikanın inşası için Malatya 

kentinin seçilmesinde etki ettiği düşünülebilir. Bilindiği gibi kendisi İzmir doğumlu olmasına karşın 

soy bakımından Malatyalıdır ve milletvekili seçimlerinde bu ilden aday olmuştur.  

Fabrikanın inşası, ilk andan itibaren şehre bir dinamizm kazandırmıştır. Her şeyden önce 

binlerce kişiye sağlayacağı doğrudan ve dolaylı istihdam aracılığıyla Malatya Bez ve İplik 

Fabrikası’nın, Malatya şehrinin o güne dek gördüğü en büyük yatırım olduğu kuşkusuzdur. Fabrika 

aracılığıyla şehrin diğer bölgelerle bağlantısının sağlanması bir yana, bu bağlantı kanallarının sürekli 

işler halde olmasına da yol açmıştır. Art alanı ile gerçekleştirdiği hammadde-pazar ilişkisi sonucunda 

çevre yerleşimleri bir mekik örüntüsüyle kendisine bağlayarak şehrin çehresini değiştirecek bir sosyal 

ve ekonomik ilişkiler ağı meydana getirdiği söylenebilir. Tesisin Malatya kentine yapımı neticesinde 



Erken Cumhuriyet Döneminde Doğu Anadolu Bölgesini Kalkındırmaya Yönelik Bir Girişim: 

Malatya Bez ve İplik Fabrikası TAŞ’ın Kuruluşu (1936-1939)  

 
 

birçok yeni yatırım ve organizasyon da şehre ve hatta bölgeye akmaya başlamıştır. Bunlar, yeni ulaşım 

yolları, işçilerin örgütlenmeleri sonucu ortaya çıkan kooperatifler, sosyal mekânlar olarak beliren 

sinemalar, çeşitli eğlence mekânları ve iktisadi işletmeler olarak tanımlanabilir. Tüm bunların 

sonucunda şehrin yeni bir kimlik kazandığı, ekonomik ve sosyal olarak büyük bir gelişme kaydettiği 

muhakkaktır. 

KAYNAKÇA 

A) Birincil Kaynaklar 

Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi (BCA), Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 68 78 5 (26 Eylül 1936) 

BCA, Fon Kodu: 30 18 01 2, Yer No: 84 85 7 (24 Eylül 1938). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 30 18 1 2, Yer No: 83 53 12 (18 Haziran 1938). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 83 41 17 (13 Mayıs 1938). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 83 45 11 (25 Mayıs 1938)  

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 83 50 15 (6 Haziran 1938). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 83 52 16 (14 Haziran 1938). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 84 67 15 (20 Temmuz 1938). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 85 111 4 (6 Ocak 1939). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 85 113 8 (6 Ocak 1939) 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 85 120 20 (15 Şubat 1939) 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 86 31 11 (11 Nisan 1939). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 88 88 4 (7 Eylül 1939). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 89 120 19 (3 Aralık 1939). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 90 38 16 (20 Nisan 1940). 

BCA, Fon Kodu: 30 18 1 2, Yer No: 96 78 2 (3 Eylül 1941). 

“Fabrika-Malatya”, Fırat, 29 Ekim 1938. 

“Fabrikanın Malatya’mıza Bahşettiği Faydalar”, Fırat, 19 Nisan 1940. 

“Kombinanın Yeri Belirtildi”, Fırat, 12 Şubat 1936. 

“Malatya Kombinasının Kuruluşuna Doğru”, Fırat, 5 Şubat 1936. 

“Malatya’da Büyük Bir Dokuma Kombinası Kurulacak”, Fırat, 21 Eylül 1935. 

“Şehrimizde Kurulacak Dokuma Fabrikası”, Fırat, 20 Mart 1936. 

B) İkincil Kaynaklar 

Afet İnan, Devletçilik İlkesi ve Türkiye Cumhuriyetinin Birinci Sanayi Planı 1933, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara, 1972. 



Sezen KARABULUT, Umut KARABULUT 

78 
 

Afet İnan, Medeni Bilgiler ve M. Kemal Atatürk’ün El Yazıları, 3. Baskı, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 

Ankara, 1998. 

Ahmet Hamdi Başar, Atatürk’le Üç Ay ve 1930’dan Sonra Türkiye, İstanbul, 1945. 

Bilsay Kuruç, Mustafa Kemal Döneminde Ekonomi, Büyük Devletler ve Türkiye, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2011. 

Ercan Çağlayan, “Tek Parti Döneminde Malatya’da Nüfus ve Demografik Yapı (1927-1950)”, Şarkiyat 

İlmi Araştırmaları Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 1 (15; Nisan, 2016), s. 36-53. 

Gülten Kazgan, Tanzimat’tan 21. Yüzyıla Türkiye Ekonomisi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul, 2002. 

Haldun Derin, Türkiye’de Devletçilik, İstanbul, 1940. 

http://www.journals.istanbul.edu.tr/iumamk/article/viewFile/1023012856/1023012084 

İsmail Yıldırım, Cumhuriyet Döneminde Demiryolları (1923-1950), Atatürk Araştırma Merkezi 

Yayınları, Ankara, 2001 

İsmet Paşa’nın Siyasi ve İçtimai Nutukları (1920-1933), Ankara, 1933. 

Korkut Boratav, Türkiye’de Devletçilik, 2. Baskı, İmge Yayınevi, Ankara, 2006. 

Medeniyetin Beşiği Malatya, Malatya Valiliği Malatya Kitaplığı Yayınları, Malatya, 2013. 

Rahmi Doğanay, “1930-1945 Dönemi Doğu Anadolu’da Uygulanan Sanayi Politikaları”, Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 2 (2000), s. 223-230. 

Selahattin Özmen, “Üretimde Devlet: Kamu İktisadi Teşebbüsleri”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye 

Ansiklopedisi, Cilt: 2, İletişim Yayınları, İstanbul, 1983, s. 425-446. 

Serpil Kahraman Akdoğu, “1929 Krizi Sonrasında Türkiye Ekonomisinde İktisat Politikası Arayışları: 

İktisadi Devletçilik”, Yönetim ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, Sayı: 22 (2014), s. 348-365. 

Şevket Süreyya Aydemir, İkinci Adam 1884-1938, I, 9. Basım, İstanbul, 1999. 

Yahya S. Tezel, Cumhuriyet Döneminin İktisadi Tarihi, 5. Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 

2002. 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 79- 90. 

www.inijoss.net 

 

79 
 

SULTAN HASAN DÖNEMİ MEMLÛK TÜRK DEVLETİ TARİHİ: GENEL BİR 

DEĞERLENDİRME 

Murat ZENGİN 

İnönü Üniversitesi,  

Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

muratzengin@yahoo.com 

 

ÖZET 

Memlûk Türk Devleti, el-Melikü’n-Nâsır Muhammed’in 1341’de ölümünden sonra çok 

sık yaşanan taht değişiklikleriyle istikrar kaybına uğramıştır. Nâsır Muhammed’in küçük yaştaki 

çocuklarının belli ümerâ grupları tarafından iktidara getirilmeleri ve bu gruplar arasındaki 

çatışmalar neticesinde iktidardan alınmaları, Kalavun Hanedanı döneminde tesis edilen siyâsî, 

askerî, iktisadî ve kültürel istikrarı tehdit etmiştir. el-Melikü’n-Nâsır Muhammed b. Kalavun’un 

tahta çıkan son oğlu olan Sultan Hasan, babası döneminde elde edilen istikrarı tekrar tesis ettiği 

gibi devleti belli alanlarda ileriye götürmüştür. Bu nedenle de dönemin tarihçileri tarafından-diğer 

kardeşlerinden ayrı olarak- birçok yönden babası Nâsır Muhammed’e benzetilmiştir. 1347-1351 

ve 1354-1361 yılları arasında olmak üzere iki kez tahta çıkan Sultan Hasan, devlet içerisinde 

aldığı ekonomik tedbirler ve mimarî-kültürel faaliyetleriyle temayüz etmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Sultan Hasan, Kültürel Gelişim, Mencek, Şeyhûn, Kahire. 

 

THE TURKISH MAMLUK STATE DURING THE REIGN OF SULTAN HASAN: 

AN OVERVIEW 

ABSTRACT 

After the death of al-Melik an-Nasir Muhammad in 1341 Turkish Mamluk State has lost 

stability with frequent changes experienced throne. Bringing to power by a certain umera groups 

of young children of Nasir Muhammad and receiving power of them due to the conflicts between 

these groups, the political, military, economic and cultural stability founded in the Qalawun 

Dynasty period has threatened. An-Nasir Muhammad b. Qalawun, the last son of Sultan Hasan 

ascended the throne, has re-established the stability achieved during his father and took it back to 

the state in certain areas.  Therefore, separately from the other brother, in many ways he was 

likened to his father Nasir Muhammad by the historians of the period. Between the years 

1347-1351 and 1354-1361, including twice ascended the throne of Sultan Hasan, the economic 

measures taken and architectural-cultural activities in the state has been came to the fore. 

Key Words: Sultan Hasan, Cultural Devoloping, Mencek, Şeyhun, Cairo 

 

 



Murat ZENGİN 

80 
 

 

A) Sultan Hasan’ın İlk Saltanatı (1347-1351):  

Sultan Hasan, 735/1335’te doğdu (İbn Tağrıberdî, 1988: 126; İbn Hacer, 1993: 38). Küçük 

yaşta annesi Tudâ Kedâ [تدُعى كدا]’yı (Makrizî, 1997: 59) kaybettiğinden eğitimiyle kardeşi 

Alâeddîn Ânûk’un annesi Hand Ordu/Hand Tuğay ]خواند أردو/خواند طغاي[ ilgilendi (İbn Tağrıberdî, 

1992: 148, 187). Hand Tuğay, Hasan’a Kumârî [قماري] lakabını verdi ve tahta çıkana kadar bu 

lakab ile anıldı (Makrizî, 1997: 59; İbn Tağrıberdî, 1992: 148). Kardeşi el-Melikü’l-Muzaffer 

Seyfeddîn Haccî’nin hallinden sonra 14 Ramazan 748/18 Aralık 1347 Salı günü tahta çıktı 

(Safedî, 2000: 166; Makrizî, 1997: 59; İbn Tağrıberdî, 1992: 148; İbn Tağrıberdî, 1988: 126; Kadı 

Şuhbe, 1997: 509; İbn Dokmak, 1982: 386; İbn Îyâs, 1960: 162). Tahta çıktıktan sonra en-Nâsır 

Seyfeddîn Kumârî lakabını aldı. Nisbesi Ebu’l-Meâlî [أبو المعالي]’dir. 

Sultan Hasan tahta çıktığında Memlûk Devleti askerî bürokrasisinde etkin olan dokuz emîr 

bulunmaktaydı. Bunlar; Bayboğa Arûs el-Kâsımî, Elciboğa/Olcayboğa el-Muzafferî, Mengliboğa 

el-Fahrî, Taştemur, Erektay en-Nâib, Tâz en-Nâsırî, Ahmed-i Şedd-i Şarabhâne, Argûn el-İsmâilî 

ve Emîr Şeyho/Şeyhûn el-Ömerî [شىخو/شىخون العمري] idi (Makrizî, 1997: 60; İbn Tağrıberdî, 1992: 

149). Emîr Şeyho, Tedbir-i Memleke makamının ortağı olarak Re’s-i Nevbe görevine atandı (İbn 

Tağrıberdî, 1992: 149). Emîr Moğoltay, Kutuz' un yerine Emîr-i Ahûr oldu (Makrizî, 1997: 60; 

İbn Tağrıberdî, 1992: 149). 

Sultan Hasan’ın tahta çıkarılıp kardeşi Haccî’nin öldürüldüğü vaka, o sırada Şam Nâibi 

olarak görev yapan Argûn el-İsmâilî’ye bildirildi. Argûn, olayı tasdik ettiğine dâir muvafakat 

gönderdi; fakat devlet kadrolarına yapılması planlanan bazı atamalara şerh koydu. Nâib-i Saltana 

makamında bulunan Emîr Erektay’ın Haleb Niyâbeti’ne tayini gündemdeydi. Argûn, Erektay’ın 

tecrübeli bir devlet adamı ve Haleb Niyâbeti görevini ifâ eden Fahreddîn Ayas’ın konumunun 

güçlü oluşundan bahisle bu atamayı uygun görmedi. Argûn’un bu talebi merkez Kahire’de pek 

karşılık bulmadı. Erektay, Nâib-i Saltana görevinden alınarak Fahreddîn Ayas yerine Haleb Nâibi 

olarak atandı. Nâib-i Saltana görevine ise Bayboğa Arûs getirildi. Bayboğa bu göreve geldikten 

kısa bir süre sonra o sırada Hâcib-i Şam olarak görev yapan ve Sultan Hasan dönemi Memlûk 

Tarihi’ne damga vuracak olan kardeşi Mencek [منجك]’i Kahire’ye getirdi. Takdimet-i Elf rütbesine 

yükselttiği kardeşini vezir ve üstadâr olarak atadı (Makrizî, 1997: 60-61). Bu atamayla, Kahire’de 

iki kardeşin yönetimi başladı. 

Bayboğa-Mencek kardeşler, devlete ait harcamaları tespit etmek üzere devlet gelirlerini 

hesaplattılar. Mâlî disiplin kapsamında bazı harcamalara kısıtlama getirildi. Bu çerçevede; 

askerlerin [memâlik] aylık maaşı [câmekîye] için 60.000 dirhem ayrıldı. Devlet hizmetlileri ve 

kapıcılar [buyutat] gibi görevlilerin aylıklarında kesintiye gidildi. Rütbeliler ile Sultan eşlerinin 

gelirleri arttırıldı. Sultanın ahûrunda görevli istabl, seyis ve diğer görevlilerin sayıları ve gelirleri 

düşürüldü. Bunun yerine atlara ve diğer hayvanlara verilen yem miktarı 50 irdebe1 yükseltildi. 

                                                      
1
Hububat ölçümünde kullanılan hacim ölçüsü olan irdeb, ağırlık olarak 70-80 kilograma; hacim olarak 99-110 

litreye tekabül etmekteydi (Kallek, 2000: 441-442). 



Sultan Hasan Dönemi Memlûk Türk Devleti Tarihi: Genel Bir Değerlendirme 

 

 
 

Sultan’ın av etkinliklerinde ve yabancı konukları karşılama törenlerinde görev alan ve 50 takım 

köpekten oluşan Kilâbzîye [ال كِلابزية]’nin sayısı 2 takıma düşürüldü. Devlet adına yapılan imâr 

faaliyetlerinde görev alan müstahdemlerin sayısı azaltıldı. Sultan’ın özel harcamaları için 

kullanılan hevâic, başta günlük 18.000 dirhem iken daha sonra 21.000 dirhem’e ve nihâyet 30.000 

dirheme çıkarıldı (Makrizî, 1997: 61).   

Vezir Mencek’in vezâret ve üstadârlık vazifesi uzun sürmedi. Emîr-i Has Âlemeddîn 

Abdullah b. Zenbûr, mûtad olduğu üzere İskenderîye gelirlerini merkeze getirmişti. Bu gelirden 

3.000 dirhem, Şeyho’ya; kalanı da Takdimet-i elf rütbesinde bulunan diğer emîrlere 1.000’er 

dirhem şeklinde dağıtılmıştı. Şeyho daha sonra, Takdimet-i elf’e bu gelirden para ayrılmasını 

yasakladı. İskenderîye’den sonra Katyâ’dan gelen gelirlerin paylaşımında da sorun çıktı. Vezir 

Mencek, bölgeden gelen toplam 70.000 dirhem tutarındaki meblağın 40.000 dirhemini kendine 

ayırdı. Bu hareketi, memâlik arasında ciddî bir rahatsızlığa sebebiyet verdi ve hakkındaki 

şikâyetleri arttırdı. Kardeşi Bayboğa nezdinde Mencek’in yargılanması talep edildi. Bayboğa; 

ümerâ ve nâiblerden bir teftiş heyeti oluşturarak durumu tahkik ettirdi. Neticede Mencek kabahatli 

bulundu ve devadâr görevi üzerinde kalarak vezâretten azledildi. Nil Nehri adalarından birinin 

yönetimine [şedd] atandı. Mencek’ten boşalan vezâret makamına Barslan olarak bilinen 

Esendemir el-Ömerî atandı (İbn Tağrıberdî, 1992: 153). Rebiülevvel 749/Nisan 1348’deki bu 

hadiseden kısa süre sonra Esendemir vezâretten istifâ etti ve Mencek, Rebiülahîr 749/Mayıs 

1348’de vezâret makamına iade edildi (İbn Tağrıberdî, 1992: 154). 

 Sultan Hasan döneminde, daha önce Memlûk Türk Sultanlığı’nda görülmeyen bir 

uygulama ihdas edildi. Haleb Niyâbeti’nde kazâ işleriyle meşgul olmak üzere Hanefî ve Şâfî 

kadıları görev yapmaktaydı. Bu iki kadıya ek olarak Mâlikî ve Hanbelî kadıları da görev yapmaya 

başladılar. Şihabeddîn Ahmed b. Yâsin er-Rubâhî, Mâlikî kadısı; Şerâfeddîn Ebû’l-Berekât Mûsâ 

b. Feyyâz ise Hanbelî kadısı olarak atandılar (Makrizî, 1997: 65). 

 1348 yılı, Mısır ve Suriye’nin de içerisinde bulunduğu çok geniş bir alanı etkisi alan 

Büyük Vebâ [Kara Vebâ]’nın etkisini derin şekilde hissettirdiği yıldır (Verdî, 1970: 541, 542). 

XIV. Yüzyılın ilk çeyreğinden hemen sonra Hıtay ülkesinde ortaya çıkan (Ebû’l-Fidâ, 1997: 517, 

519) ve zamanla Mâverâünehir, Hind, Acem ve Anadolu bölgesini etkisi altına alan bu vebadan 

her gün yaklaşık 1.000 insan ölmekteydi. Bu salgına yakalanan insanlar önce kan kusuyor, 

ardından kendinden geçiyor ve kısa süre sonra da ölüyorlardı. Cesetler, otuzlu kırklı kümeler 

şeklinde gömülmeye başlandı (İbn Tağrıberdî, 1992: 155). Sultan Hasan, Siryakos’a giderek 

salgından korunmaya çalıştı. Ramazan ayını Siryakos’ta geçirdikten sonra yeniden Kahire’ye 

döndü (Makrizî, 1997: 78; İbn Tağrıberdî, 1992: 161, 162). Vebâ mikrobunu bulaştırdıkları 

gerekçesiyle Kahire’ye dadanan köpekler için itlâf kararı çıktı. Mâlikî kadılar köpeklerin itlâfına 

karşı çıktılarsa da sonucu değiştirememişlerdi (Kadı Şuhbe, 1997: 548). 

Vebâ, başta başkent Kahire olmak üzere diğer önemli Memlûk şehirlerini olumsuz 

etkiledi. Nüfûsun azalması ve buna bağlı üretim düşüşü neticesi Memlûk ülkesinde enflasyon 

yaşandı. Üreticilerin ürettiklerinin yarısına sahip olacaklarına dâir duyurular yapıldı; fakat bir 

netice elde edilemedi. Toprakların ancak yarısı ekilebiliyor, elde edilen ürünler pazarlarda çok 



Murat ZENGİN 

82 
 

düşük fiyatlara dahi alıcı bulamıyordu. Hal böyle olunca insanlar toprakları ekmekten 

vazgeçiyorlardı. Vazgeçilen alan yaklaşık 1.500 feddân idi2. Yaklaşık 1 metre uzunluğundaki 

kumaşın değeri 5 dinara düştüğü halde alıcı bulamıyordu. 1 altın ve gümüş dinar, 15 dirhem 

değerine inmişti. Çarşı pazarda sucu, hamal gibi meslek erbâbı bulunamıyordu. Bundan dolayı bu 

işleri yapan gulâmların yevmiyesi 8 dirhemden 5 dinara kadar yükselmişti (Makrizî, 1997: 89, 90; 

İbn Tağrıberdî, 1992: 165, 166). Başkent Kahire’de ekmek, buğday, pirinç ve zeytin gibi temel 

gıda maddelerinin fiyatı yükseldi (Kadı Şuhbe, 1997: 547, 548). Mencek önderliğindeki Memlûk 

bürokratları sorunu çözmek için çeşitli tedbirlere başvurdular. Kahire’de yapılan duyurularla 

meslek mensubu kişilerin mesleklerine dönmeleri sağlandı. Mencek, devletin önde gelenlerinden 

Muhammed b. Yûsuf ile Müstevfî Kerimuddîn’i bir grupla birlikte Batı tarafında bulunan Simbâd, 

Semnûr, Bûsîr, Senhûr ve civarındaki bölgelere gönderdi. Buralardan toplanan yaklaşık 60.000 

dirhem değerindeki mal Kahire’ye getirildi (Makrizî, 1997: 84). Mencek bunların bir bölümünü 

piyasaya sürerek olumsuz havayı dağıtmaya çalıştı. 

Şam Nâibi Argûn, Sultan Hasan’ın tahta çıktığı dönemde Haleb Niyâbeti görevini yürüten 

Fahreddîn Ayas’ı görevinden etmiş, mallarına el koyarak onu hapse attırmıştı. Ayas, bir şekilde 

hapisten çıktıktan sonra Trablus Nâibi Olcayboğa el-Muzafferî’ye sığınmıştı. Kısa süre sonra 

intikamını almak üzere Olcayboğa ile birlikte harekete geçti ve Argûn’u öldürdü (Makrizî, 1997: 

103; İbn Tağrıberdî, 1992: 169). Bu olay Kahire’deki Argûn taraftarı ümerâ arasında infiale yol 

açtı. Ümerâ, Şeyho ve Bayboğa’ya, Ayas’ın Sultan’ın hangi emrine istinaden Argûn’u 

öldürdüğünü sordular ve konuyla ilgili kapsamlı bir araştırma yapılmasını istediler. Yapılan 

araştırmada Ayas ve Olcayboğa’nın herhangi bir resmî emre dayanmadan bu fiili 

gerçekleştirdikleri anlaşıldı. Bunun üzerine Hama ve Haleb nâiblerine resmî yazı gönderilerek 

urban ile birlikte tüm yolları tutmaları ve o sırada Trablus’ta bulunan bu iki emîri yakalamaları 

emri verildi. Önce Ayas, ardından da Olcayboğa yakalanıp Dımaşk’a götürüldüler. Burada her 

ikisinin de başı vuruldu ve Olcayboğa’nın Argûn’dan istirdad ettiği mallar Kahire’ye gönderilerek 

Mencek’e teslim edildi (İbn Tağrıberdî, 1992: 170, 171). 21 Rebiülahir 751/28 Haziran 1350’deki 

bu olayın ardından Sultan, Haleb Nâibi Erektay’ı maktûl Argun yerine Şam Niyâbetine, Hama 

Nâibi Kutluca el-Hamevî’yi Haleb Niyâbeti’ne ve Emîr Mesûd b. Hatîr’i de yine maktûl 

Olcayboğa yerine Trablus Niyâbeti’ne atadı (İbn Tağrıberdî, 1992: 171). Bu atamalardan bir süre 

sonra yeni Şam Nâibi Erektay vefat etti. Onun vefatı üzerine Hâleb Nâibi Kutluca’nın Şam’a 

tayini kararlaştırıldı ve göreve getirildiğine dair resmî yazı hazırlandı. Bu resmî yazı henüz 

yoldayken Kutluca’nın da vefat ettiği haberi duyuldu. Bu peşpeşe gelen ölümlerden sonra 

Bayboğa ve Mencek, stratejik konumdaki bu niyabetlerden Şam’a Emîr Tâz’ı, Haleb’e Emîr 

Moğoltay’ı atamayı düşünüyorlardı; fakat ümerâ arasında rahatsızlık yaratacağı endişesiyle bu 

düşünceden vazgeçtiler. Şam Niyâbeti’ne Emîr Aytemüş en-Nâsırî, Haleb Niyâbeti’ne ise Emîr 

Argûn el-Kâmilî getirildiler (Makrizî, 1997: 105; İbn Tağrıberdî, 1992: 171). 

                                                      
2
Bir feddân, yaklaşık 6.338 m

2 
lik tarım alanıdır. 1.500 feddân, yaklaşık 9,5 milyon metrekarelik bir tarım alanına 

tekâbül etmektedir. Ekilemeyen alanın bu derece fazla oluşu Kahire’deki enflasyonun temel nedeni gibi 

görünmektedir. 



Sultan Hasan Dönemi Memlûk Türk Devleti Tarihi: Genel Bir Değerlendirme 

 

 
 

Emîr Mencek, yeni tasarruf tedbirleri çerçevesinde bir dizi radikal tedbir aldı: Ramazan ve 

Kurban bayramlarında ihtiyaç sahiplerine hediye dağıtma âdetini kaldırarak yaklaşık 50.000 

dirhem tasarruf edilmesini sağladı (Makrizî, 1997: 108, 110). Özellikle Sultan hanımları ile 

cariyelerinin giydikleri kaftan ve çarşaf gibi kıyafetlere sınırlama getirildi. Bu bağlamda başta 

Sultan eşleri olmak üzere tüm kadınların Bağdat işi çarşaf [İzâr-ı Bağdadî/الِِزار البغدادى ] yerine 

ipek çarşaf [İzâr-ı Harîr/الِِزار الحرير] giymeleri emredildi. Bir kadının 3 irdebden fazla kumaş 

alması yasaklanarak bir kıyafet için harcanacak üst limit 80 dirhem olarak belirlendi. Çarşı 

pazarda gerekli duyurular yapılarak ipekli dokuma işiyle uğraşan esnafa bu kurala uyulmaması 

halinde sert tedbirler uygulanacağı bildirildi. Mencek bu kararı Sultan ve Kadı’ya onaylattı. 

Devletin bu uygulamadan kazancı yaklaşık 1.000 dirhem civarındaydı (Makrizî, 1997: 110-111). 

Mencek’in bu tedbirleri başta Sultan hanımları olmak üzere ümerâ eşleri arasında huzursuzluğa 

yol açtı ve 15 Şevvâl 751/16 Aralık 1350’de Mencek, vezâret makamından azledildi (Makrizî, 

1997: 123). Daha sonra da İskenderîye Hapishânesi’ne yollandı (İbn Hacer, 1993: 39). Mencek’in 

azlinden sonra Bayboğa Arûs, Tanyarûk ve Şeyho da görevlerinden alınarak merkezden 

uzaklaştırıldılar (Makrizî, 1997: 124). 

Mekke Şerifi Sukbe’nin kardeşi Âccelân, Kahire’ye gelerek Mekke idaresine ortak olmak 

istemişti. Sultan Hasan, Âccelân’ın bu isteğini kabul ile mahiyetine bir miktar asker verip onu 

Mekke’ye yolladı. Sukbe, kardeşinin yönetimde kendisine ortak edilmesi üzerine Yemen hâkimi 

el-Melik Mücahid’e ilticâ ile ondan yardım istedi. Sukbe-Mücahid ittifakı sonucu Mekke ele 

geçirildi. Sultan Hasan bu gelişme üzerine Tâz ve Bozlar gibi önemli emîrlerini bölgeye gönderdi. 

Memlûk kuvvetleriyle Yemen birlikleri arasında yaşanan savaşı Tâz önderliğindeki Memlûklar 

kazandı. Mekke’de yeniden huzur temin edilerek Âccelân şehrin yönetimine geçti. Yemen hâkimi 

el-Melik Mücahid yakalanarak Kahire’ye gönderildi (Makrizî, 1997: 130; İbn Tağrıberdî, 1992: 

178). 

Sultan Hasan, 1350’de rüşdünü ispat edince (İbn Tağrıberdî, 1992: 173) Mencek, Bayboğa 

Arûs ve Şeyho gibi önemli emîrleri devlet merkezinden uzaklaştırmıştı. Mencek’i ve Bayboğa’yı 

tutuklayıp İskenderîye Hapishânesi’ne yollamış, Şeyho’yu ise Şam’a göndermişti. Bu gelişme, bu 

önemli devlet adamlarına bir şekilde bağlı diğer emîrleri çok ciddi şekilde rahatsız etti. Kuştemur, 

Altunboğa ez-Zâmir, Meliktemur el-Mardinî ve Tengizboğa gibi emîrler Sultan Hasan’ı tahttan 

indirmek için ittifak etmişler ve bu ittifaka el-Emîr Boyboğa Tatar, el-Emîr Tayboğa el-Mecidî ve 

el-Emîr Arslan Basal’ı da dâhil etmişlerdi. Tâz, Mengliboğa ve Moğoltay gibi popüler emîrler bu 

ittifaktan haberdar olunca ittifaka destek verdiler. Emîrlerden Tengizboğa, Kuştemur, Altunboğa 

ve Meliktemur Sultanı yakalamakla görevlendirildiler. Bu emîrler, 27 Cemâziyelahir 752/1 

Ağustos 1351’de Kahire haricinde bulunan Kubbetü’n-Nasr’a hareket ettiler. Sultan Hasan 

emîrleri görünce onlara geliş amaçlarını sordu. Emîrler, Sultana: “Sen güçsüz emîrleri bize tercih 

ettin.” şeklinde cevap verince Sultan, tahttan indirileceğini anladı ve haremine doğru kaçtı. 

Kendini savunmak için elinde tuttuğu hançeri Tayboğa el-Mecidî’ye salladıysa da Tayboğa 

bundan kurtuldu. Haremine girdiğinde yakın adamlarından el-Emîr Sargıtmış [صَرغتمش] ve 

Kutluboğa ez-Zehebî kendisini bekliyorlardı. Sargıtmış, Sultan’ın yüzünü siyah bir peçe ile 



Murat ZENGİN 

84 
 

kapatarak onu Rahbe’ye kaçırmak istediyse de hizmetlilerden biri Sultanı tanıdı ve müttefik 

emîrler onu yakaladılar. Sultan Hasan, tahttan azledilerek yerine kardeşi el-Melik Selâhaddin 

Sâlih geçirildi (Makrizî, 1997: 138; İbn Tağrıberdî, 1992: 181; Kadı Şuhbe, 1997: 181, 182; İbn 

Dokmak, 1982: 389; İbn Hacer, 1993: 39). 3 yıl 9 ay 14 gün süren bu ilk saltanatının ardından 

Sultan Hasan, yeniden tahta çıktığı 1354 yılına kadar Kahire’de göz hapsinde tutuldu. Kardeşi 

Sultan Sâlih, kendisine oldukça iyi davranarak geçimi için ona yüksek gelirli iktâlar bağladı. 

Sultan Hasan, bu sürede namaz, ibâdet ve ilimle meşgul oldu. Beyhakî’ye ait olan Delâil-i 

Nübüvve3 adlı eseri istinsah etti (Makrizî, 1997: 207; İbn Hacer, 1993: 40; Özaydın, 1997: 332, 

333).  

B) Sultan Hasan’ın İkinci Saltanatı (1354-1361): 

Sultan Hasan, yaklaşık üç yıl süren göz hapsinin ardından 2 Şevvâl 755/20 Ekim 1354 

tarihinde ikinci kez tahta çıktı (Makrizî, 1997: 208; İbn Tağrıberdî, 1992: 236; Kadı Şuhbe, 1997: 

II, 61; İbn Dokmak, 1982: 397). Kardeşi olan sâbık Sultan Selâhaddin Sâlih, Emîr Tâz’ı 

hapsetmişti. Tâz’ın hapsedilmesi Şeyho ve Sargıtmış gibi dostlarını rahatsız etti ve bu iki 

muktedir emîr ittifak ederek Sâlih’i tahttan indirdiler (İbn Tağrıberdî, 1992: 235). Sultan Hasan 

ikinci kez tahta geçtikten sonra Tâz’ı, Şeyho ve Sargıtmış’ın ricasıyla affederek el-Emîr Argûn 

el-Kâmilî yerine Haleb Niyâbeti’ne tayin etti. 756/1355 yılı başında o güne kadar Memlûk Türk 

Sultanlığı’nda bulunmayan Atabekü’l-Âsâkir makamı ihdas edildi. Emîr-i Kebir makamıyla aynı 

yetkileri hâiz bu yeni makama ilk olarak Emîr Şeyho atandı. Ayrıca Atabekü’l-Âsâkir makamına 

atananların da hil’at giymeleri bir protokol kuralı olarak belirlendi. Şeyho, hil’at giyen ilk 

Atabekü’l-Âsâkir’dir (İbn Tağrıberdî, 1992: 236). Hama Nâibi Esendemir el-Ömerî yerine 

Dımaşk Yöneticisi [İmret-i Dımaşk] olarak görev yapan el-Emîr Seyfeddin Tubeyrak getirildi. 

Safed Nâibi Mencek, Aytemüş en-Nâsırî’nin vefatı üzerine Trablus Niyâbeti’ne atandı. Emîr 

Sargıtmış, Mansûrîye Mâristanı Nâzırlığı’na atandı (Makrizî, 1997: 211). Şam Nâibi Emîr Âlî 

el-Mardinî ise görevine devam etti. Sultan Hasan ikinci kez tahta çıktığında Halife, el-Mûtezid 

Billâh Ebûbekir idi (İbn Tağrıberdî, 1992: 236). 

757/1356 yılında Bilâd-ı Şam’ın merkezi Dımaşk’ta büyük bir yangın çıktı. Bu yangın 

sonucu yaklaşık 600 ev kül oldu. Toplam zarar ise 1.000.000 dirhem civarındaydı (Makrizî, 1997: 

227). Dımaşk’taki bu yangının yaraları henüz sarılmışken bu defa Trablus Niyâbeti sınırları 

içerisinde yer alıp Beyrût’a komşu olan Sahil bölgesinde yangın çıktı. Bu yangın sonucu birçok 

yaban hayvanı telef oldu. Özellikle zeytin ağaçlarının yanması, zeytincilikle geçimini sağlayan 

kişileri olumsuz etkiledi. Üç gün süren bu yangın, yağmurun yağmasıyla ancak söndürülebildi 

(Makrizî, 1997: 229).  

Sultan Hasan döneminin en nüfûzlu emîrlerinden biri olan Şeyho, Sultan Hasan’ın ilk 

saltanatı döneminden başlamak üzere devlet içindeki konumunu güçlendirmişti. Devlet 

kadrolarına ve özellikle niyâbetlere yapılan atamalarda belirleyici isimdi (İbn Tağrıberdî, 1992: 

                                                      
3
Delâil-i Nübüvve, muhaddis ve Şâfî fâkihi Ahmed b. Hüseyin Beyhakî [ö. 1066] tarafından kaleme alınmış İslâm 

akaidine dair eserdir (Kandemir, 1992: 58-61). 



Sultan Hasan Dönemi Memlûk Türk Devleti Tarihi: Genel Bir Değerlendirme 

 

 
 

237). Bu özelliği ile başta Kahire olmak üzere Şam ve diğer önemli Memlûk merkezlerinde birçok 

taraftar bulmuştu. İktâ ve diğer gelirleri bakımından da oldukça zenginleşen Şeyho, aylık 200.000 

dirhem civarında bir gelire sahipti. Zenginliği ve nüfuzuyla “Döneminin Kârûnu ve Mısır’ın 

Azîzi” 4  olarak nitelendiriliyordu (Makrizî, 1998: III, 315). Sultan Hasan, Şeyho’nun artan 

nüfuzunu kendi varlığı için bir tehdit olarak gördüğünden onu ortadan kaldırmaya karar verdi. 

Bay Koca olarak da bilinen Kutlu Koca/Kutlu Hoca’yı Emîr Şeyho’yu yakalamak üzere 

görevlendirdi (Makrizî, 1997: 231; İbn Tağrıberdî, 1992: 237). Kutlu Hoca, Şeyho’yu üç kılıç 

darbesiyle yaraladı. Şeyho’nun çok yakın dostu olan Emîr Halîl ibn Kavsûn, onu çatışma 

bölgesinden kaçırarak tedavi ettirdi (Makrizî, 1997: 231; İbn Tağrıberdî, 1992: 237). Yüzünden ve 

başından ağır darbeler alan Şeyho, tedaviye cevap veremeyerek 25 Zilkâde758/9 Kasım 1357’de 

vefat etti (Makrizî, 1997: 231). Vefatının ardından kendi adına yaptırmış olduğu türbeye 

defnedildi (Makrizî, 1998: III, 316).  

Emîr Şeyho’nun vefatından sonra Sultan Hasan, Şeyho taraftarı Emîr Halil İbn Kavsûn, 

Emîr Toktay, Emîr Kutluboğa ez-Zehebî ve Argûn el-Tarhanî gibi emîrlerden bazısını Bilâd-ı 

Şam’a sürdü. Kalanları da İskenderîye’de hapsetti. Şeyho’nun yerine Atabekü’l-Âsâkirlik 

görevine el-Emîr Sargıtmış getirildi (Makrizî, 1997: 231). Sargıtmış, bu makama atandıktan sonra 

Yelboğa el-Ömerî el-Hasekî, Mengli Boğa, Aydemîr ve Tayboğa et-Tavîl gibi emîrlere İmret-i 

Tablhane rütbesi verildi (Makrizî, 1997: 231). 

 Sargıtmış yeni görevine atandıktan sonra para ve ağırlık ölçülerinde değişiklikler yaptı. 

Piyasada dolaşan eski bakır para [Fuls-ı Âtîk/الفلس العتق], yeni bakır para [Fuls-ı Cedid/الفلس الجدد] ile 

değiştirildi. Bu yeni düzenlemeyle bakır paranın gümüş paraya oranı 1/24 olarak tespit edildi ve 1 

Fuls-ı Cedid=24 Fuls=1 gümüş dirhem olarak ayarlandı. Darphanelerde basılan yeni paralar 

Kahire ve Şam başta olmak üzere diğer Memlûk şehirlerine gönderildi. Mısır Vâlisi’ne ve 

muhtesiplere emîrler gönderilerek halkın alışverişte bu yeni paraları kullanmaları bildirildi. 

Ağırlık ölçüsü Rıtl’ın bu yeni paraya göre değeri ise başlangıçta 1 Rıtl=1,5 dirhem, sonradan da 1 

Rıtl=2 dirhem olarak tespit edildi (Makrizî, 1997: 235).   

 Sultan Hasan, ikinci saltanatının başlangıcında Şeyho ve Sargıtmış’ın ricasıyla affedip 

Haleb’e nâib tayin ettiği Tâz’ı kendisine karşı savaş hazırlığında olduğu gerekçesiyle görevinden 

alarak İskenderîye hapishanesine yollandı. Tâz’ın yerine Trabulus Nâibi Emîr Mencek atandı. Bir 

süre sonra Mencek’in görev yeri değiştirildi ve Şam Nâibi Emîr Âlî el-Mardinî yerine Şam 

Niyâbeti’ne getirildi. Mencek’ten boşalan Haleb Niyâbeti görevine ise Âlî el-Mardinî atandı 

(Makrizî, 1997: 236; İbn Tağrıberdî, 1992: 239, 240). 

 Sultan Hasan, Emîr Tâz isyanında Sargıtmış’ın parmağının olduğunu düşünüyordu. 

Konuyu tahkik ettirdiğinde Taştemur el-Kasımî, Tayboğa el-Mâcârî, Özdemîr, Kumarî, Argûn 

el-Tarhânî ve Akcuba el-Hamevî gibi Tablhane ve Âşerât5 ümerâsının Sargıtmış önderliğinde bir 

                                                      
4
 (Makrizi, 1998: III, 315) و قيل له قارون عصره و عزيز مصره 

5
Ümerâ-ı Mîe, Yüzbaşı; Ümerâ-ı Tablhane, Kırkbaşı; Ümerâ-ı Âşerât, Onlar başı ve Ümerı Hamse, Beş başı 

anlamına gelmekteydi. Memlûk Türk Devleti askerî teşkilatı rütbe hiyerarşisi hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. 

(Çetin, 2007: 145-151). 



Murat ZENGİN 

86 
 

ittifak kurarak tahtı ele geçirmek istediklerini gördü. Sargıtmış’ın Şeyho’nun akıbetine uğrayacağı 

endişesiyle tahtı ele geçirmek istemesi kuvvetle muhtemeldir. Sultan Hasan, ittifaktan haberdar 

olunca Tayboğa et-Tavîl ve Yelboğa el-Ömerî gibi emîrlerle istişare ederek yol haritasını 

belirledi. 20 Ramazan 759/26 Ağustos 1358’da Sargıtmış’ı ani bir baskınla yakalayıp ittifak 

halinde olduğu emîrler ile birlikte Kal’atu’l-Cebel’de hapsetti. Sargıtmış’ın memâliki olaydan 

haberdar olunca kaleyi bastılar. Memâlik-i Sultan ve Sargıtmış kuvvetleri arasında sabahtan 

akşama kadar süren bir mücadele yaşandı. Nihâyetinde Sultan Hasan’ın memâliki galip gelerek bu 

isyan bastırıldı (Makrizî, 1997: 237; İbn Tağrıberdî, 1992: 240). Sargıtmış ve müttefiki emîrler 

daha sonra İskenderîye Hapishanesi’ne yollandılar. Sargıtmış, Zilhicce 759/Aralık 1358’da 

İskenderîye Hapishanesi’nde vefat etti (Makrizî, 1997: 238; İbn Tağrıberdî, 1992: 242). 

 Sultan Hasan, 760/1359 yılı başında Dımaşk Niyâbeti görevini yürüten Mencek’i 

görevinden alarak Kahire’ye çağırdı. Mencek, Kahire’ye gitmek üzere yola çıktı. Gazze’ye 

ulaştığında Sultan’ın kendisini hapsedeceğini duydu ve bunun üzerine Dımaşk tarafına kaçtı. 

Sultan Hasan, onu yakalamak üzere Yelboğa’yı gönderdi. Yakalanarak Kahire’ye getirilen 

Mencek, tenzil-i rütbe ile emekliliğe [Tarhaniyet] ayrıldı ve İmret-i Dımaşk olarak 

görevlendirildi. Mencek’ten boşalan Dımaşk Niyâbeti görevine Haleb Nâibi olan Emîr Âlî 

el-Mardinî yeniden getirildi. Haleb’e ise Bektemur el-Mü’minî atandı. Bektemur’un görevi fazla 

sürmedi ve azledilerek yerine Emîr Esendemîr ez-Zeynî getirildi (İbn Tağrıberdî, 1992: 242). 

Esendemîr, Dımaşk Nâibi Âlî el-Mardinî yerine 761/1360’de Dımaşk’a atandı. Ondan boşalan 

Haleb Niyâbeti görevine ise Emîr Baydemîr el-Harizmî getirildi. Baydemîr, Adana, Masisa, 

Tarsûs ve civarındaki kaleleri fethederek yüklü bir ganimet ile Haleb’e döndü (Makrizî, 1997: 

245; İbn Îyâs, 1960: 177). Elde ettiği bu başarı neticesi Esendemîr yerine Dımaşk Nâibliği’ne 

atandı (Makrizî, 1997: 245). Baydemîr’den boşalan Haleb Nâibliği’ne ise Şihâbuddin Ahmed b. 

Kuştemur getirildi (Makrizî, 1997: 246). 

 Sultan Hasan, Sargıtmış’ın hapsedilmesi sırasında büyük desteğini gördüğü üstazı 

Yelboğa el-Ömerî’yi Hasekîye sınıfına yükseltmiş ve ona geniş yetkiler vermişti. Yelboğa, Sultan 

eşlerine ait gelirler başta olmak üzere Hasekîye ümerâsının ve diğer memâlikin gelirlerinden bir 

kısmına el koymuştu. Ümerâ bu durumu Sultan’a şikâyet etti. Sultan, Yelboğa’yı uyardı. Yelboğa; 

Şeyho ve Sargıtmış gibi emîrlerin akıbetine uğrayacağı endişesiyle olacak Sultan’a karşı geniş bir 

ittifak ağı kurmuş ve Sultan’ı ortadan kaldırmaya karar vermişti. Sultan Hasan da Yelboğa’yı 

varlığı için ciddi bir tehdit görüyordu. Sargıtmış’ı ortadan kaldırdığı taktik ile Yelboğa’yı da 

hapsetmeyi düşünmüştü. Kahire yakınlarındaki Cehîze bölgesine yaptığı rutin gezilerinden birine 

adet olduğu üzere Yelboğa da katılmıştı. Kahire köylerinden Kum Berâ mevkiinde (İbn 

Tağrıberdî, 1988: 128) çadırını kuran Sultan, memâlikine emîr verip Yelboğa’yı yakalamalarını 

istedi. Sultan’ın memâlikinin bir kısmı önceden Yelboğa safına katıldığından saldırı esnasında 

Sultan’ı terkettiler. Bu ihanetle oldukça zor durumda kalan Sultan, Nil Nehri’ne doğru kaçtı; fakat 

kendisini karşıya geçirecek herhangi bir köprü ve taşıt bulamadı. Güneş batana kadar Nil Nehri 

kıyılarında saklanan Sultan, gece olunca Kal’atü’l-Cebel’e gidebildi. Silahlığa [Zeredhâne] ve 

ahırına baktığında ne bir silah ne de bir binek hayvanının olmadığını gördü ve kendisine kurulan 



Sultan Hasan Dönemi Memlûk Türk Devleti Tarihi: Genel Bir Değerlendirme 

 

 
 

kumpasın vehâmetini anladı. Yelboğa, Sultan’ı takib ile Kal’atü’l-Cebel’e girdi. Mukaddem 

el-Ûlûf’dan olan Emîr İbnü’l-Muhsinî ve Emîr Kuştemur el-Mansûrî, Yelboğa’yı engellemek 

istediyseler de başarılı olamadılar. Yelboğa, Sultan Hasan’ı saray odalarından birinde kıstırarak 

oraya kilitledi. Memâlik-i Sultan, Sultan Hasan’ın öldürüldüğünü zannederek büyük bir paniğe 

kapılıp dağıldılar. Yelboğa, daha sonra Sultan’ın kilitli bulunduğu odaya girdi ve 9 

Cemâziyelevvel 762/17 Mart 1361’de onu öldürdü (Makrizî, 1997: 252; İbn Tağrıberdî, 1992: 

244;  Kadı Şuhbe, 1997: II, 181, 182; İbn Dokmak, 1982: 403, 404). Öldürüldüğünde yaklaşık 

26 yaşında olan Sultan Hasan, kendi adına yaptırdığı Medrese-i Sultan Hasan/Câmi-i Sultan 

Hasan’a defnedildi. Sultan Hasan, Memlûk Türk Sultanlığı Tarihi’nin görece en başarılı 

Sultanlarından biri olan Melik Nâsır Muhammed b. Kalâvun’un tahta çıkan son oğludur. 

Ölümünden sonra yerine kardeşi Haccî’nin oğlu el-Melik Mansûr Selâhaddin Muhammed 

getirildi (Makrizî, 1997: 254; İbn Îyâs, 1960: 179).  

C) Sultan Hasan Dönemi Dinî-Kültürel Müesseseler:   

1. Câmîler: 

1.1. Melik Nâsır Hasan Câmiî [Câmî-i el-Melik Nâsır Hasan] 

 Melik Nâsır Hasan Câmiî, Medrese-i Sultan Hasan olarak da bilinmektedir. Sultan 

Hasan’ın emri ile 757/1356’de Kal’atu’l-Cebel’in bitişiğinde bulunan Emîr Yelboğa 

el-Yahyâvî’ye ait arazi üzerinde inşasına başlanmıştır (Makrizî, 1998: II, 519). İmârında çok 

sayıda mühendis ve amelenin görev yaptığı eser, günlük 20.000 dirhem mâliyetle 5 yılda 

tamamlanmıştır. Yapımında yaklaşık 9 miskal altın kullanılmıştır (Makrizî, 1998: III, 320). 

 56 zira çapındaki eyvanı, geniş kubbesi, mermer minareleri, büyük kapıları ve dört 

içtihadı temsilen dört medresesi ile döneminin en görkemli yapısı olarak adlandırılmıştır (Sultan 

Hasan Câmiî’nin teknik özellikleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Beksaç, 2009: 505-506). 

Sultan Hasan, câmînin dört minareli olmasını düşünmüş, daha sonra bu düşüncesinden vazgeçerek 

üç minareli bir câmîde karar kılmıştır (Makrizî, 1998: III, 320). Üç minareli olarak tamamlanan 

câmî, 6 Rebiülahir 762/13 Şubat 1361’de ibâdete açılmıştır. Mısır ve Şam’dan birçok vakıf bu 

câmîye gelir olarak bağlanmıştır. İbâdete açıldıktan kısa süre sonra minarelerinden biri yıkılarak o 

sırada medresede eğitim almakta olan yaklaşık 300 yetim öğrencinin ölümüne neden olmuştur 

(Kadı Şuhbe, 1997: II, 180; Makrizî, 1998: III, 320; Makrizî, 1997: 252). Bu hadise tüm Kahire’yi 

hüzne boğmuş, hadiseden 33 gün sonra ise Sultan Hasan öldürülmüştür. Kahire kamuoyu, 

minarenin yıkılması hadisesini, Sultan Hasan’ı ölüme götüren süreç dâhil bir takım 

uğursuzlukların başlangıcı saymıştır.  

1.2. Emîr Şeyho/Şeyhun Câmiî [Câmî-i Emîr Şeyho/Şeyhûn]  

Kal’atü’l-Cebel’in alt tarafında Remîle ve Salîbe bölgeleri arasında yer alan Emîr Şeyho 

Câmîi, Medreset-i Emîr Şeyho olarak da bilinmektedir. Dört hamamlı bir kompleks olarak 

Memlûk Türk Sultanlığı’nın ilk Atabekü’l-Âsâkiri olan Şeyho tarafından 1355 yılı başlarında 

tamamlatılarak ibadete açılmıştır. İbn Tûlûn Câmiî’nin gelirlerinden bir kısmı bu medreseye 

bağlanmıştır (Makrizî, 1997: 219). Şeyho, câmîde hutbe verilmesi için gerekli düzenlemeleri 



Murat ZENGİN 

88 
 

yaptıktan sonra 20 sûfîyi burada görevlendirmiştir. Medresenin şeyhliğine ise Şeyh Ekmeleddin 

Muhammed b. Mahmud er-Rûmî el-Hanefî tayin edilmiştir. Sonradan câmînin bitişiğine bir 

hangâh [Hangâh-ı Şeyho] yapılarak er-Rûmî meşihatlığındaki sûfî ekibi buraya nakledilmişlerdir. 

Yapı, bu ayrımdan sonra sadece câmî olarak hizmet vermiştir (Makrizî, 1998: III, 314; İbn 

Tağrıberdî, 1992: 237).  

1.3. Mencek Câmiî [Câmî-i Mencek] 

Sultan Hasan dönemi önemli devlet adamlarından Mencek el-Hüsâmî tarafından 

751/1349’da yaptırılan Mencek Câmiî, Kal’atü’l-Cebel’in alt tarafında bulunan Vezir Kapısı [Bâb 

el-Vezir] civarındaki Sagîre’de yer almaktadır. Câmî, içerisinde yer alan havuzdan dolayı Mencek 

Havuzu [Sahriç-i Mencek] olarak da bilinmektedir. Câmîye, dinî-irfânî görevleri yapmak üzere 

sûfîler yerleştirilmiş ve bu sûfîlerin günlük yiyeceği et ve ekmek miktarı tespit edilmiştir. Bir 

minberin de bulunduğu câmî, sadece cuma namazları için halkın ibadetine açıktı. Câmîye garb 

tarafındaki Belkîne köylerinden çeşitli vakıflar, 25.000 dinar nakit ve beyt el-mâldan gelir 

bağlanmıştı (Makrizî, 1998: 331).  

2. Medreseler: 

2.1. Sargıtmış Medresesi [Medrese-i Sargıtmışîye] 

Kal’atü’l-Cebel haricinde İbn Tûlûn Câmiî civarında bulunan Sargıtmış Medresesi, Sultan 

Hasan dönemi devlet adamlarından Sargıtmış en-Nâsırî tarafından İbn Tûlûn Câmiî müştemilatı 

içerisinde yer alıp zamanla yerleşim alanı haline gelmiş bölgelerin istimlâkı suretiyle binâ 

edilmiştir. Yapımına Ramazan 756/Eylül 1355’da başlanan eser, Cemâziyelevvel 757/Mayıs 

1356’de tamamlanmıştır. Medresenin müderrisliğine Kıvâmuddin Emîr Kâtib ibn Emîr Ömer 

el-Âmîd b. el-Âmîd Emîr Gâzî Fârâbî el-Atkânî atanmıştır. Sargıtmış’ın emriyle Hanefî içtihadı 

ekollerinden el-Âfâkîye fâkihleri göreve getirilmişlerdir (Makrizî, 1997: 227). Hadis derslerinin 

de okutulduğu medreseye geniş vakıflar bağlanmıştır (Makrizî, 1998: 540). 

3. Hangâhlar: 

3.1.  Şeyho/Şeyhun Hangâhı [Hangâh-ı Şeyho/Şeyhun] 

Şeyho Câmiî bitişiğinde Salîbe sınırında yer alan Şeyho Hângâhı, Atabekü’l-Âsâkir Şeyho 

tarafından İbn Tûlûn Câmiî müştemilatından olup zamanla yerleşim alanı haline gelmiş bölgedeki 

evlerin sahiplerinden satın alınması suretiyle yaptırılmıştır. Hangâh, Muharrem 756/Ocak 1355’da 

hizmete girmiştir (Makrizî, 1998: 584). Hangâhta okutulmak üzere Hanefî, Mâlikî, Hanbelî ve 

Şâfî fıkıh dersleri ile Hadîs, Kur’an ve Yedi Râvîler [er-Rivâyât-ı Sebâ]6 dersleri konuldu 

(Makrizî, 1998: 585). Hangâhta görevli müderris ve mutasavvıflara Memlûk Devleti medrese 

müfredatına uygun ders işlemeleri kuralı getirildi. Hangâh şeyhliğine [Meşihât-ı Hangâh], Hanefî 

müderris Ekmeleddîn Muhammed b. Mahmûd er-Rûmî vakıf nezâreti [Nâzır-ı Evkâf] göreviyle 

                                                      
6
Yedi Râvîler [er-Rivâyât-ı Sebâ], çok hadîs rivâyet eden yedi sahâbî hakkında kullanılan bir terim olup Müksirûn 

olarak da bilinmektedir. Müksirûn grubuna giren sahâbîlerin altı, yedi ve dokuz kişi olduğu söylenmiştir. Rivâyet 

ettiği hadîs sayısı 1500 ve üzeri olan sahâbîler altı, 1000 ve üzeri olanlar yedi,700 ve üzeri olanlar ise dokuz kişi 

kabul edilmiştir. Ebû Hureyre, Abdullah b. Ömer, Enes b. Mâlik, Hz. Âişe, Abdullah b. Abbâs, Câbir b. Abdullah 

ve Ebû Sâid el-Hudrî, Yedi Râviler olarak kabul edilmektedir. (Ayrıntılı bilgi için bkz. Ağırman, 2006: 534).  



Sultan Hasan Dönemi Memlûk Türk Devleti Tarihi: Genel Bir Değerlendirme 

 

 
 

birlikte atandı. Mâlikî fıkhı müderrisliğine Şeyh Halîl, Hanbelî fıkhı müderrisliğine Kadı el-Kudât 

Muvaffakeddin el-Hanbelî ve Şâfî fıkhı müderrisliğine eş-Şeyh Bahâedin Ahmed b. Âlî el-Subkî 

tayin edildiler. Hangâhta ders gören talebelerin yemek listesi günlük et ve ekmek; aylık tatlı, yağ 

ve sabun olarak belirlendi. Başta yemek giderleri olmak üzere diğer giderleri için hangâha büyük 

vakıflar bağlandı (Makrizî, 1998: 585).  

4. Sultan Hasan’ın Kişiliği: 

Sultan Hasan cesur, yiğit, bahadır, akıllı, âdil, ihtiyat ve tedbiri elden bırakmayan; vakar 

sahibi, heybetli, sadaka vermeye ve hayra düşkün bir kişiliğe sahipti. Boyu uzunca, saçları kızıl ve 

yüzü çilli idi. Hazırcevap olan Sultan, güzel ve çağa uygun giyinirdi. Memâliki, binekleri ve 

mahiyetinin giyimine de özen gösterirdi. Öldürüldüğü anda bile vakarından ve nezâketinden taviz 

vermemişti (İbn Tağrıberdî, 1992: 246). Sultan Hasan, kadınlarına ve hizmetlilerine/câriyelerine 

[hüddâm] Memlûk sultanlarında daha önce görülmemiş bir aşk ve sadâkât ile bağlıydı. Başka 

kadınlara –özellikle de genç kızlara- tevessül etmemek için Memlûk sultanlarında daha önce 

görülmeyen bir âdeti uygulamaya koyup seferlerine haremindeki en sevdiği kadınları götürmüştür 

(İbn Tağrıberdî, 1992: 248; İbn Tağrıberdî, 1988: 131). 

 Sultan Hasan’ın 10’u erkek 6’sı kız toplam 16 çocuğu vardı. Erkek çocukları: Ahmed, 

Kâsım, Âlî, İskender, Şâbân, İsmail, Yahyâ, Musâ, Yûsuf ve Muhammed idi (İbn Tağrıberdî, 

1992: 248; İbn Tağrıberdî, 1988: 131). Kız çocuklarının ismini bilemiyoruz. Kız kardeşleri başta 

olmak üzere tüm ailesine iyilikler yapar onlara maddî-manevî destek verirdi (İbn Tağrıberdî, 

1992: 248). 

 Dinî yaşantısına dikkat eden Sultan, beş vakit namazını aksatmaz, fırsat buldukça ilimle 

meşgûl olurdu. Tebâya merhametli ve âdil davranırdı. Kâbe’nin doğu tarafındaki örtüsü üzerine 

kendi ismini yazdırmış, Harem-i Şerif’in kapılarından birini yaptırmıştı. Her fırsatta Mekke 

halkının yanında yer almış, Emîr Kundus ve İbn Karasungur’un Mekke halkına zarar vermeleri 

üzerine öfkelenmiş ve gönderdiği birliklerle Mekke halkının refahını yeniden temin etmiştir (İbn 

Tağrıberdî, 1992: 248; İbn Tağrıberdî,1988: 128). 

Evlâd-ı Nâs’dan olan Sultan Hasan, başta Bilâd-ı Şam olmak üzere devletin diğer 

niyabetlerine yapılan atamalarda Evlâd-ı Nâs sınıfındaki ümerâya öncelik vermiştir. 

SONUÇ 

Melikü’l-Nâsır Muhammed’in tahta çıkan son oğlu olan Sultan Hasan, Memlûk Türk 

tarihinde önemli bir yere sahip Kalavun Hanedânı’nın muktedir son Sultanı olarak tarihî rolünü 

oynamıştır. Tahta ilk çıkışından rüşdünü ispat ettiği 1350 yılına kadar askerî bürokrasinin 

uygulamalarına göz yummuş, 1350 yılından itibaren önemli emîrlerin devlet içindeki nüfuzunu kırarak 

merkezî otoriteyi temin etmeye çalışmış ve bu politikası sonucu genç yaşta öldürülmüştür. Komşu 

devletlerle genel anlamda hâkim olan barış dönemi Sultan Hasan döneminde de devam etmiştir. 

mâli tedbirlerle devletin gücü artmış, 1341-1350 yılları arasını kapsayan bütçe hesaplaması yapılmış 

devletin 24.600.000 dinar bir gelire sahip olduğu saptanmıştır. Bu ekonomik güç, kültürel yönden 



Murat ZENGİN 

90 
 

devletin ivme kazanmasına zemin hazırlamış ve Sultan Hasan Câmiî gibi günümüzde de mimâri 

kalitesini koruyan ve ibâdete açık olan eserlerin ortaya çıkmasını sağlamıştır. 

 

KAYNAKÇA 

Ağırman, C., (2006), “Müksirûn”, Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. XXXI, Türkiye Diyânet Vakfı 

Yayınları, İstanbul.  

Beksaç, A. E., (2009), “Sultan Hasan Külliyesi”, Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. XXXVII, Türkiye 

Diyânet Vakfı Yayınları, İstanbul. 

Çetin, Altan, (2007), Memlûk Devleti’nde Askerî Teşkilât, Eren Yayınları, İstanbul. 

Ebû’l-Fidâ, (1997), el-Muhtasâr fî Ahbar el-Beşer, Nşr. Mahmûd Deyyûb, C. II, Lübnân-Beyrût. 

İbn Dokmak, (1982), el-Cevher es-Semîn fî Seyr el-Hülefâ ve’l-Mülûk ve’s-Selâtîn, Tahkîk Dr. Sâid 

Abdulfettâh Âşûr, yy. 

İbn Hacer, (1993), ed-Dürer el-Kâmine fî Âyan el-Mâe es-Sâmine, C. II, Beyrut. 

İbn Îyâs, (1960), Bedaî ez-Zuhûr fî Vekâî ed-Duhur, C. I, yy. 

İbn Tağrıberdî, (1988), el-Menhel es-Sâfî ve’l-Müstevâ fî Bâd el-Vâfî, Tahkîk Dr. Nebîl Muhammed 

Abdülazîz, C. V, Kahire. 

İbn Tağrıberdî, (1992), en-Nücûm ez-Zâhire fî Mülûk-ı Mısr ve’l-Kâhire, Tahkîk Muhammed Hüseyin 

Şemseddîn, C. 10, Beyrût-Lübnan. 

Kadı Şuhbe, (1997), Tarih-i İbn Kadı Şuhbe, Tahkîk Adnan Derviş, C. I-II, Dımaşk. 

Kallek, Cengiz, (2000), “İrdeb’, Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. XXII, Türkiye Diyânet Vakfı 

Yayınları, İstanbul.  

Kandemir, M. Yaşar, (1992), “Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin”, Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. VI, 

Türkiye Diyânet Vakfı Yayınları, İstanbul. 

Makrizî, (1998), el-Mevâiz ve’l-Îtibar bi-zikr el-Hıtat ve’l-Âsâr (bi’l-Hıtat el-Makrizîye), Tahkik Dr. 

Muhammed Zeynuhum-Mediha eş-Şarkavî, C. III, Kahire.  

Makrizî, (1997), es-Sülûk li-Marifet-i Düvel el-Mülûk, Tahkîk Muhammed Abdülkâdir Âtâ, C. IV, 

Beyrût-Lübnan.  

Özaydın, A., (1997),  “Hasan b. Muhammed b. Kalavun”, Diyânet İslâm Ansiklopedisi, C. XVI, 

Türkiye Diyânet Vakfı Yayınları, İstanbul. 

Safedî, (2000), el-Vâfî bi’l-Vefîyât, Tahkîk Ahmed el-Arnavut-Türkî Mustafa, C. XII, Beyrût-Lübnan. 

Verdî, (1970), Tetimmet el-Muhtasar fî Ahbâr el-Beşer, Tahkîk Ahmed Rıfat el-Bedravî, C. I, 

Beyrût-Lübnan.



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 91- 98. 

www.inijoss.net 

 

91 
 

XIX. YÜZYILDA OSMANLI İMPARATORLUĞU’NDA DÂHİLİYE ALANINDAKİ 

REFORMLAR 

 

Abdullah Sami TEKİN 

İnönü Üniversitesi, Malatya/TÜRKİYE 

asamitekin@gmail.com 

 

ÖZET 

Bu makalede XIX. yüzyılda Osmanlı İmparatorluğunda dâhiliye alanındaki değişimler ve 

reformlar ele alınmıştır. Karlofça ve Pasarofça antlaşmalarıyla dağılma sürecine giren Osmanlı Devleti 

XVII. yüzyıldan itibaren devletin çöküşünü durdurmak için gerekli olan ıslahatları yapmaya 

başlamıştır. Islahatlar ilk olarak askeri alanlarda yapılmıştır. Askeri alanlarda yapılan ıslahatların tek 

basına yeterli olmadığı, sosyal ve ekonomik hayatın vazgeçilmezi olan idari alanda da ıslahat 

yapılması zorunluluğu ortaya çıkmıştır. Bu ıslahatlar Tanzimat ile başlamış Meşrutiyet ile devam 

etmiştir.    Yapılan bu ıslahatlalar ile imparatorluğun merkez ve taşra teşkilatlarında değişiklikler 

yapılmıştır.  
Anahtar Sözcükler: Osmanlı, dâhiliye, bürokrasi değişim, modernizasyon 

 

ABSTRACT 

REFORMS IN REALM OF INTERNAL AFFAIRS IN OTTOMAN EMPIRE DURING XIXth 

CENTURY 

In this article, changing and modernizations in realm of Internal Affairs in Ottoman Empire 

during XIXth century have been examined. Ottoman Empire, coming on verge of disintegration with 

Karlowitz and Passarowitz treaties, started to implement reforms in order to prevent the country from 

disintegration. These reforms have been first made in military field. After the military reforms that 

have been made, it emerged that these reforms were not sufficient and other reforms in administrative 

field, an unavoidable part of social and economical life, must be done, too. These reforms started with 

Tanzimat and went on with Meşrutiyet. With these reforms central and provincial administrative 

systems have been reformed. 

Key words: Ottoman, Internal affairs, bureaucracy, changing, modernization 

 

GİRİŞ 

Osmanlı Devleti’nin kendine özgü olan ve Kanuni Sultan Süleyman’ın son yıllarına kadar iyi 

işleyen toplumsal ve ekonomik düzeninin birtakım iç ve dış sebeplerden dolayı bozulmaya başlaması, 

XVIII. yüzyıldan itibaren Batılılaşma çabalarının artmasına yol açmıştır. Özellikle XVIII. Yüzyıl 

Osmanlı dünyasının Avrupa’yı ve Rusya’yı gözlemlediği dönemdir. (Ortaylı, 2009: 17). Osmanlı 

Devleti için batılılaşma, devletin çökmesine engel olmak için ortaya atılan bir çözüm önerisiydi. 

Osmanlı Devleti Avusturya ve müttefiklerine mağlup olmuştur. Bu mağlubiyet sonucunda gerileme 

dönemine girerek Avrupa’da egemen güç olmaktan çıkmıştır (Kia, 2008: 82). 26 Ocak 1699 yılında 



Abdullah Sami TEKİN 

92 
 

Kutsal İttifak Devletleri olan Avusturya, Venedik ve Lehistan ile imzalanan Karlofça ve 21 Temmuz 

1718 tarihinde Avusturya ve Venedik ile imzalanan Pasarofça antlaşmaları neticesi kaybedilen 

ve değişen sınırlar, devletin mevcut sistemiyle daha fazla hüküm süremeyeceğini göstermiştir. Bu 

ve siyasi gelişmelerle birlikte Petro idaresindeki Rusya’nın Batılılaşma ve modernleşme programı da 

Batılılaşmayı destekleyen Osmanlı devlet adamlarının ilgilerini çeken bir örnek idi. 

 1718-1730 yılları arası Sadrazam olan Damat İbrahim Paşa ilk reform teşebbüsünde bulunan 

devlet adamı olarak gösterilebilir; nitekim barış sağlanır sağlanmaz Viyana’ya matbaayı incelemesi 

için elçi göndermiştir. 1720’de bir Fransız olan mühted David (Davut Paşa), İstanbul’da bir itfaiye 

takımı örgütledi (Lewis, 2013: 65). Beledî hizmetlerde XIX ve XX. yüzyıllarda devam edecek uzun 

bir reform süreci başladı. Gemicilik ve denizcilik alanlarında yenilikler yapıldı. Bunların en önemlileri 

askeri alanda yapılan yeniliklerdi (Fidan, 2011: 23). 

Osmanlı Devleti’nin gerileme döneminde yaşanan askerî-diplomatik başarısızlıklar ve iktisadi krizler 

son dönemlere kadar, Osmanlı reformcularının sadece askeri reformlarla ilgilenmelerine sebep olmuş 

ve bu durum onların toplumun diğer alanlarıyla ilgili reform yapma düşüncesi geliştirmelerine engel 

olmuştur. Dolayısıyla Osmanlı devletinde yapılan yenileşme hareketleri askerî karakterlidir. (Akyıldız, 

2015: 18). III. Selim zamanında uygulamaya geçirilen reformlar temelde askeri alan ile kısıtlı kalsa da 

bu reformlar zamana göre küçümsenmeyecek ölçüdeydi. (Berkes, 2014: 96). Mesela, III. Selim’e 

verilen 17 adet “Islahat Layihası”nın tümünde üç unsur öne çıkıyordu; asker tanzimi, asker maaşları, 

topçu, humbaracı ve sair ocakların ıslahı. Dolayısıyla ilk modernleşme girişimleri genel olarak askeri 

alanda başlamış daha sonra da devletin diğer kurumlarında kaçınılmaz olarak Batılı kurum ve 

modellere göre düzenleme yapılmıştır.  

Bu düzenlemeler Tanzimat ile hız kazanmıştır. Tanzimat, Osmanlı Devleti açısından Fransız 

İhtilali'nin etkisi sonucu temelleri oluşmaya başlayan demokratikleşme ve liberalleşme sürecinin ilk ve 

en önemli adımı idi. Tanzimat, idarî, sosyal, adlî ve malî birçok alanda, merkezde ve taşra 

eyaletlerinin yanı sıra bağlı eyaletlerde de etkisini göstermişti. Osmanlı Devleti’nde bahse konu bu 

ıslahat girişimlerinden, reformlarının ardından Dâhiliye Nezareti adını alacak idari teşkilat da payını 

almıştır. 
Dâhiliye Nezareti’nde Yapılan Reformlar 

Dâhiliye nezareti Osmanlı Devleti sınırları içerisinde “Babıâli” olarak anılır. Osmanlı 

Türkçesindeki anlam karşılığı “yüksek” ya da “yüksek kapı”dır. (Findley, 2014: 3). Yabancı 

kaynaklarda “Sublime Porte” olarak anılır (Farooqi, 2004: 184). Dâhiliye nezareti Osmanlı Devleti'nde 

günümüzdeki anlamda bakanlıkların (nazırlık) kurulmasından önce içişlerinden sorumlu olan 

kurumdur. Dolayısıyla günümüzde İçişleri Bakanlığı konumunda olan bakanlıktır. Dâhiliye Nezareti 

ilk olarak Sadaret Kethüdalığı olarak teşkil edilmiş olup Divan-ı Hümayun üyesi olan bir makam 

olarak işlev görmüştür. Bu makam padişah II. Mahmut döneminde yapılan reformlar ile 1835 yılında 

Umur-ı Mülkiye Nezareti adını almış ve başına Pertev Paşa getirilmiştir (İpşirli, 1993: 414). 1837 

yılında Umur-ı Mülkiye Nezaretinin kadro teşkilat adı değiştirilerek Dâhiliye Nezareti teşkilatına 

dönüştürülmüş ve kurumun başına Akif Paşa tayin edilmiştir (İpşirli, 1993: 414). 

  Dâhiliye Nazırlığı Mektupçu, Mutasarrıf, Kaymakam, Mülkiye Müfettişi ve Valiler gibi kamu 

görevlilerinin tayin, koordinasyon, bütçe ve idari işlerinden sorumlu olan bir makam olarak görev 

yapmıştır. 9 Aralık 1913 tarihinde çıkartılan Dâhiliye Nezareti Teşkilat Nizamnamesi'yle yeniden 



XIX. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda Dâhiliye Alanındaki Reformlar 

 

 
 

düzenlenen Dâhiliye Nazırlığına Emniyet-i Umumiye Müdüriyeti de bağlanmıştır. Dâhiliye Nazırlığı 

Osmanlı Devleti'nin yıkılışına kadar varlığını sürdürmüştür. Dâhiliye Nazırlığının son nazırı Salih 

Hulusi Paşa’dır. Salih Hulusi Paşa 1922 yılı Haziran-Kasım ayları arasında görev yapmıştır. 4 Kasım 

1922 tarihinde İstiklal Savaşının kazanılışı, saltanatın sukutu ve milli hükümetin İstanbul’a hâkim 

duruma geçmesi üzerine Osmanlı Devletinin son hükümeti Tevfik Paşa kabinesi ile birlikte istifa 

etmiştir (Sertoğlu, 1972: 3640). 

Osmanlı Devletinde XVII. yüzyıldan itibaren başlayan gerileme süreci devlette kaçınılmaz 

olarak ıslahatlar yapılması gerekliliğini ortaya koymuş ve bu dönemden başlayarak ıslahat çalışmaları 

yapılmıştır. XVII. yüzyıl sonlarından itibaren Batı karşısında alınmaya başlanan başarısız sonuçlar 

neticesinde devletin içine düştüğü zaaflar ve toplumun içyapısındaki gerilik uzun süre göze 

batmamıştır. Osmanlı devlet adamları tarafından yenileşmenin gerekliliğinin veya diğer bir ifadeyle 

bazı şeylerin iyi gitmediğinin farkına varılmasından sonra sorunun uzun süre askerlik alanındaki 

gerilikle ilgili olduğu sanılmıştır (Akyıldız, 2015: 18). Dolayısıyla bu ıslahatlar daha önce belirttiğimiz 

üzere çoğunlukla askeri alanlarda yapılan ıslahat çalışmalarıyla kendini göstermiştir. Bu çalışmalar III. 

Selim döneminde başlamış ve uzun yıllar tahta çıkan diğer padişahların dönemlerinde de devam 

etmiştir.  
Askeri alanlarda yapılan ıslahatlar bu alan dışında da bazı sorunların var olduğu; asıl itibariyle 

devletin yönetim şekli sevk ve idaresinde de bazı sorunların olduğu ve günün şartlarına ayak 

uyduramadığı gerçeği ortaya çıkmıştır. İdari anlamda ilk ıslahat III. Selim döneminde gerçekleşmiştir. 

III. Selim devletin kötü gidişatını durdurmak için ileri gelen devlet adamlarını bir araya getirerek bir 

danışma meclisi “Meşveret Meclisi” oluşturmuştur. Meşveret meclisine sunduğu layihalar ile devletin 

reform gerektiren yönlerini ortaya koymuş, özellikle askeri alanda reformlar yapılmasını istemiştir. III. 

Selim’in ıslahat girişimleri ile oluşturulan Nizam-ı Cedit ordusuna tepki gösteren Yeniçeriler Kabakçı 

Mustafa İsyanı (1807)  ile III. Selim’i öldürmüşler ve böylece III. Selim reformların bedelini canı ile 

ödemiştir. Daha sonraki dönemde tahta çıkan reform yanlısı II. Mahmud merkeziyetçi bir anlayışla 

otorite sağlama yoluna gitti ve reformların önünde engel oluşturan Yeniçeri Ocağını kapatarak muhalif 

grupların önünü tıkadı. II. Mahmud Osmanlı Devleti’ni modernleşme ve merkezileştirme çabalarına 

1826 yılından sonra hız verdi  (Engin, 2003: 14). Merkeziyetçi bir otorite anlayışı ile idari reformlara 

girişti. 400 yıllık Osmanlı İdari Teşkilatını Tanzimat’tan sonra kemâlini bulacak olan yeni şekle 

sokmayı başardı (Akgündüz, 2012: 24). Genel olarak idari alan ıslahatları II. Mahmud döneminde 

başladı  (Özdemir, 2013: 14). Bu ıslahatlar II. Mahmut’tan sonra tahta çıkan Sultan Abdülmecid’in 

Tanzimat’ı ilan etmesi ve devamında I. Meşrutiyet ve II. Meşrutiyet dönemleri arasında gerçekleşen 

reformlar da dâhil Osmanlı Devletinin Dâhiliye Nezareti,  merkez ve taşra yönetimi teşkilatlarını 

kapsamaktadır. 

  Dâhiliye Nezareti Merkez Teşkilatı Reformları 

Sultan II. Mahmut merkeziyetçi bir yönetim anlayışına sahip olmakla beraber bu dönemde 

yenileşme ilk olarak sadaret ve ona bağlı kalemlerde yapılmıştır.  II. Mahmut 30 Mart 1838’de 

yaptığı bir düzenlemeyle bütün vekillerin başı olmak üzere sadaret makamını başvekâlete 

dönüştürmüştür ve Rauf Paşa’yı başvekil olarak atamıştır. Yapılan bu düzenlemeyle “Meclis-i 

Mahsus” Batı ülkelerinde uygulanan yönetim sistemine uyarlanmaya çalışılmıştır (Akyıldız, 2015: 

46). 



Abdullah Sami TEKİN 

94 
 

II. Mahmut’un ölümünden sonra tahta geçen Sultan Abdülmecit’in yaşının küçük olmasını ve 

tecrübe yoksunluğunu öne sürerek Hüsrev Paşa’nın Başvekil Rauf Paşa’dan mührü alarak kendisini 

sadrazam ilan etmesiyle başvekâlet tekrar sadrazamlığa dönüşmüştür. Sadaretin yeniden ihdasının 

ardından 2 Eylül 1839 tarihinde Dâhiliye Nezareti ortadan kaldırıldı ve Dâhiliye Müsteşarlığına 

dönüştürüldü. Bu durum 18 Şubat 1869 tarihine kadar devam etti ve bu tarihte Sadaret ve Dâhiliye 

Nezareti tekrar birbirinden ayrıldı  (Akyıldız, 2015: 48). 

1851 yılında Babıâli evrak odası teşkil edildi ve teşkil edilen bu oda ile Babıâli’deki evrak 

akışları belli bir düzene sokuldu. 1846 yılında Mustafa Reşit Paşa’nın emriyle Hazine-i Evrak adında 

bir arşiv birimi oluşturulmasına karar verildi ve bu birimin inşası İtalyan mimar Gaspare T. Fossati 

tarafından 1848 yılında tamamlandı  (Agoston, 2008: 470). Yapılan bu düzenleme ile eski evrak ve 

yazışmaların depolanması, gerektiğinde tekrar kullanılması ve evraka kolay ulaşılması sağlandı.  

Memur yetiştirilmesi ve istihdamına yönelik olarak Tanzimatın ilanından önce 1839 yılında 

Mekteb-i Maarif-i Adliye teşkilatı kurularak devletin memur ihtiyacının eğitimli memurlar marifetiyle 

sağlanmasına yönelik okul tesis edildi. Ayrıca vilayetlerde ihtiyaca göre memur yetiştiren okullar 

açıldı (Özdemir, 2013: 216). Bu okullardan mezun olanların devlet dairelerinde istihdam edilmesinde 

bazı kıstaslar belirlendi.  

Tanzimat ile beraber memurların işe başlamadan önce yemin etme uygulaması başlatıldı. Bu 

cihetle diğer memurlara örnek olması için ilk önce Sultan Abdülmecid Kur’an üzerine yemin etmiştir 

(Akyıldız, 2015: 50). Babıâli’nin mesai günleri tekrar düzenlenmiş 1836 tarihine kadar resmi tatil 

günleri bulunmayan merkez teşkilatı için Perşembe günleri tatil günü olarak uygulamaya konulmuştur. 

Bu uygulama Tanzimat’ın ilanından sonra terk edilmiş ve daha sonraları tatil günleri Cuma gününe 

alınmıştır (Findley, 2012: 192).  

II. Mahmud 1836’da yayınladığı bir Hatt-ı Hümayunla Sadaret Kethüdalığını önce Umur-u 

Mülkiye daha sonra ise 1837 yılında Dâhiliye Nezareti’ne dönüştürdü. (Akyıldız, 1993: 506). Aynı 

Hatt-ı Hümayun ile Sadaret Reisülküttaplığı ise Hariciye Nezaretine dönüştürüldü. Bunun sonucunda 

Dâhiliye ve Hariciye memurları birbirinden farklı teşkilatlarda istihdam edilerek ayrıldı. 

1839 yılında yeni sistemde eğitimi yaygınlaştırmak ve Babıali’ye memur yetiştirmek üzere açılmış 

olan Mekteb-i Maarif-i Adliye gibi okulları yaygınlaştırmak üzere kurulan Mekâtib-i Umumiye 

Nezareti Şeyhülislâmın denetimine ve Evkaf-ı Hümayun Nezaretinin maiyetine verildi (Akyıldız, 

2015: 54-55).  
II. Mahmut döneminde mevcut olan daimi meclisler devam ettirilmiş ve yenileri teşkil 

edilerek katılımcı bir yaklaşımla meclislerden yararlanılmıştır. Mevcut olan ve gelenekselleşmiş olan 

Meşveret Meclisinde çeşitli konularda yetkililerin ve uzmanların katılımıyla kararlar alınmış ve alınan 

kararlar toplum nezdinde yayılmıştır.  Bu dönemde nazırlardan ve yüksek rütbeli memurlardan 

oluşan Meclis-i Hass-ı Vükela Meclisi oluşturulmuş ve bu mecliste oy çokluğu ilkesiyle kararlar 

alınmıştır. 
Yeniden kurulan diğer bir meclis ise Meclis-i Umumi’dir. Bu meclis önemli olaylar için 

toplanır ve karar alırdı. Bu önemli olaylar savaş seferberlik hallerini kapsamaktaydı. II. Mahmud 24 

Mart 1838 tarihinde yapmak istediği reformların yasal altyapısını oluşturmak ve reformları hayata 

geçirebilmek için Meclis-i Vâlâ ve Ahkâm-ı Adliye adında meclisler kurdu. 1854 yılında Meclis-i 

Tanzimat teşkil edildi ve yasama görevi bu meclis tarafından üstlenildi. 1850 tarihinde Islahat 



XIX. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda Dâhiliye Alanındaki Reformlar 

 

 
 

fermanının okunmasıyla gayrimüslim tebaa memuriyete kabul edildi. Yapılan bu değişiklikle Müslim,  

gayrimüslim tebaa arasındaki fark giderilmeye çalışılmış eşitlik sağlanması hedeflenmiştir. Islahat 

fermanıyla yabancılara tanınan pozitif ayrımcılık Müslim tebaa içerisinde rahatsızlıklara yol açmıştır. 

Bu yıllarda etkin olan milliyetçilik akımlarıyla patrikhaneyle ilişkisi olan memurlar devlet 

ciddi sıkıntılara yol açmışlardır. Özellikle gayrimüslim memurların yarısı Hariciye Nazırlığında 

çalışmaktaydı. Islahat Fermanı muhteva olarak Tanzimat’tan çok daha ayrıntılı olarak 

Müslüman-Hıristiyan eşitliği getirmiştir (Özdemir, 2013: 18). 

23 Aralık 1876 yılında II. Abdülhamid tarafından I. Meşrutiyetin ilanı ile halk dolaylı da olsa ilk kez 

padişahın yanında yönetime katılma hakkı elde etmiştir. Bu dönemde Osmanlı Devleti ilk kez anayasa 

ilan etti ve parlamenter sisteme geçti. Kanun-ı Esasi, Türk tarihinin ilk anayasasıdır ve bu anayasa ile 

Padişahın yetkileri meclisten daha üstün tutulmuş ve meclis danışma meclisi konumuna 

düşürülmüştür. Kanun-ı Esasi’de, yürütme görevi padişah başkanlığında Vekiller Heyeti’ne aittir. Bu 

vekiller heyeti günümüzdeki bakanlar kurulu düzeyindedir. Bu bakanlara bağlı nezaretler teşkil 

edilmiştir. 1876 Anayasası ile rayına oturtulan Bu bakanlık sistemi, Osmanlı Devletin yıkılmasından 

sonra da devam etmiş nezaretlerin sayıları zaman zaman artmış ya da azalmıştır yahut isimleri 

değişmiştir (Akgündüz, 2012: 27). 

Yasama yetkisi, Ayan ve Mebusan Meclisi’ne aittir. Kanun-i Esasi ile seçimlerin dört yılda bir 

yapılması kararlaştırılmıştır. Ayan Meclisi üyeleri padişah tarafından atanmaktadır (Kılıç, 2011: 28). 

Meclis-i Mebusan ve Vekiller Heyeti arasında uyuşmazlık vuku bulması durumunda,  sonuca 

bağlanması için padişah isterse vekilleri değiştirebilir, isterse yeni bir hükümet kurabilir, isterse de 

meclisin feshine karar verebilirdi. Görüldüğü gibi bu konuda da padişaha sınırsız yetki verilmektedir. 

Meclisi açma ve kapatma yetkisi padişaha bırakılmıştır (Karakoç, 2008: 132). Ayrıca esasları Kanun-i 

Esasi ile kabul edilen günümüzdeki karşılığı Anayasa Mahkemesindeki Yüce Divan olan bakanlar ve 

yüksek yargı organları mensuplarının yargılanması için Divân-ı Âli teşkil edilmiştir (Akgündüz, 2012: 

27).  

Dâhiliye Nezareti Taşra Teşkilatı Reformları 

Merkez teşkilatlarında yapılan reformların etkili bir şekilde uygulanabilmesi merkez teşkilatı 

tarafından alınan kararların taşrada uygulanması ve sonuç vermesi önem taşımaktadır. Bu kararların 

uygulanabilmesi için taşra teşkilatının da reformlara ihtiyaç duyduğu gereksinimi ortaya çıkmıştır.  3 

Kasım 1839’da Gülhane Parkında Gülhane Hatt-ı Hümayunu’nun Mustafa Reşid Paşa tarafından 

okunmasını müteakip yeni vergi sisteminin esasları belirlendikten sonra iltizam usulü kaldırılmış ve 

yerine muhassıllık sistemi kurulmuştur. Yeni kurulan sistemle istenilen değerde vergi toplanması 

sağlanamamış ve muhassıllık sistemi lağv edilerek iltizam sistemine tekrar dönülmüştür. 

İltizam sistemine dönüldükten sonra taşra teşkilatlarında yapısal olarak yeniden düzenlemeler 

yapılmıştır.  Tanzimat döneminde taşrada yaşayan insanların sorunlarını yaşadıkları yerlerin ileri 

gelenleri vasıtasıyla ifade etmeleri ve aktarmaları amacıyla imar meclisleri teşkil edilmiştir. Bu 

meclisin teşkiliyle bölgede bulunan biri Müslim diğeri gayri Müslim olmak üzere iki kişinin sadarete 

davet edilip sorunları meclis-i alaya yazılı veya sözlü olarak sunmaları sağlanmıştır. Bu sorunlar vergi 

ve ulaşım konularını içermekteydi. Böylelikle ilk kez halk temsilcilerinin görüşleri alınmış oldu.  



Abdullah Sami TEKİN 

96 
 

Mahallelerde nümayiş, hırsızlık ve yolsuzluk olaylarına çare olması amacıyla 1829 yılında 

İstanbul mahallelerinde muhtarlık teşkilatı kuruldu. Muhtarlık örgütü 1833 yılından itibaren taşrada 

yaygınlaştırıldı. Muhtarlara vergi toplama görevi de ihdas edildi (Akyıldız, 2015: 75). 

1842 yılında taşrada birkaç köyün bir araya getirilmesi ile kaza yönetimleri teşkil edildi. Bu 

teşkilatın başına kaza müdürleri tayin edildi (Çadırcı, 2007: 61). 1871 yılında yapılan bir 

düzenlemeyle kaza müdürlerinin yerine kaymakamlar getirildi. 1842 yılında yapılan düzenlemeyle 

sancak yönetimleri merkezden atanan kaymakamlara bırakıldı. Maiyetlerinde malmüdürü, hâkim, 

tahrirat başkâtibi, mal başkâtibi, Müslim ve gayri Müslim halkın temsilcilerinden oluşan sancak 

meclisleri vardı (Akyıldız 2015: 77). Bu meclis belirli aralıklarla toplanıp güvenlik maliye, yönetim, 

eğitim ve beledi konularda çalışma yaparlardı (Çadırcı, 2007: 62). Çözülemeyecek derecedeki 

konuları ise eyalet meclisine intikal ettirirlerdi. Eyaletlerde valiler yönetici konumundaydı.  

Eyaletlere valilerin emrinde çalışacak defterdarlar atandı. Valinin başkanlığında defterdar, 

kadı, müftü, Müslüman halkın seçtiği temsilciler, Müslüman olmayanların dini liderleri ve 

temsilcilerinin katılımıyla oluşan “Büyük Meclis” adlı (daha sonra eyalet meclisi denildi) kurulun 

idari, mali, güvenlik, bayındırlık, eğitim yanında kazaî görevleri de vardı (Çapar, 2011: 38).  

1864 yılında yayınlanan İdare-i Umumiye-i Vilâyet Nizamnamesi ile eyalet adı vilayete, 

sancak adı livaya dönüştürüldü. Bu Nizamname ile Nahiye adı altında yeni birimler kuruldu  

(Özdemir, 2013: 238). Kaza, nahiye ve kariye biçimindeki bölümleme ile yapılanma tamamlanıyordu. 

Bu sistemin başlıca özelliği işbölümüne gidilerek halkın temsilcileri aracılığıyla bir ölçüde yönetime 

katılmalarının sağlanması olarak görülebilir.  

Eyalet Meclislerinin adı vilayet idare meclislerine dönüştürüldü.  Ayrıca yılda kırk gün süre 

ile toplanan Vilayet Umum Meclisleri oluşturuldu (Çadırcı, 2007: 67). Vilayet İdare Meclislerinin 

benzerleri liva ve kazalarda da oluşturulmuştur (Çadırcı, 2007: 64). 

1864 Vilayet Nizamnamesinden başlayarak Devlet yönetiminde yapılan köklü değişiklikler I. 

Meşrutiyet ve II. Meşrutiyet dönemleriyle de devam etmiştir. Islahat fermanı ile Avrupa devletlerinin 

baskısıyla Müslüman olmayanların vilayet sancak ve kaza meclislerinde yer almaları için gerekenin 

yapılacağı belirtildi. Ülke içerisinde çıkan karışıklıklar ve Avrupa devletlerinin diğer bölgeler için de 

haklar istemeleriyle eyalet yönetimlerinde bazı değişiklikler oldu (Çadırcı, 2007: 210). 

9 Haziran 1861 yılında İngiltere Rusya, Fransa, Avusturya, Prusya ve Osmanlı devletinden 

oluşan bir komisyonla Lübnan Nizamnamesi hazırlandı (Çadırcı, 2007: 211). Bu nizamname ile 

Lübnan Cebel-i Lübnan adıyla idari ve mali olarak özerk bir yapı kazanmış oldu (Reyhan, 2006: 

171-184). Bu yeni vilayet sistemi daha sonra Anadolu ve çevresindeki Erzurum, Halep, Suriye gibi 

yerlerde ve hatta Bosna, Edirne gibi Balkan topraklarında uygulamaya konulmuştur (Duman, 2006: 3). 

Tanzimat sonrası vilayet sistemi, Fransa’nın sistemi örnek alınarak yapılmıştır (Özdemir, 2013: 240).  

Büyük bir coğrafyadan oluşan Osmanlı Devleti çeşitli ırk ve kültürlerden mütevellitti. Bu 

çeşitlilik bazı güçlüklere sebep olmuş imtiyaz tanınan idari ve mali özerkliğe sahip vilayetleri yabancı 

müdahalesine açık hale getirmiştir. Milliyetçilik akımlarıyla başlayan toprak kayıpları sonucunda 

İslamcılık siyasetiyle Müslüman Arap vilayetlerine önem verilmiştir.  

 



XIX. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda Dâhiliye Alanındaki Reformlar 

 

 
 

SONUÇ 

Osmanlı Devleti’nde reform hareketleri askeri yenilgiler ve toprak kayıplarının başlamasıyla 

birlikte ele alınmaya başlamıştır. Reform hareketleri III. Selim dönemiyle beraber Nizam-ı Cedit’in 

uygulanmasıyla askeri alanlarda yapılmaya başlanmıştır. Bu dönemde askeri alan dışındaki alanlar göz 

ardı edilmiş ve belli bir süre sonra diğer alanlarda özellikle idari alanlarda da reformların yapılmasının 

gerekliliği önem kazanmıştır. Tanzimat döneminde Batı devletleri emsal alınarak idari, siyasi ve 

sosyal alanlarda ıslahatlar yapılmıştır. Büyük bir coğrafyayı kapsayan Osmanlı Devletinde klasik 

yönetim sistemiyle devleti yönetmek zorlu bir hal aldığından idari mekanizmayı oluşturan ve sonradan 

Dâhiliye Nezareti adını alacak olan Babıâli de değişikliklere uğramıştır. Tanzimat ve meşrutiyetle 

beraber merkez ve taşra teşkilatlarında yeni düzenlemeler yapılmış halkın yönetimdeki etkinliği 

arttırılmıştır. Taşrada eyalet, sancak, vilayet, kaza, nahiye ve köy muhtarlıkları teşkilatları 

oluşturulmuştur. Yönetim modelinde Fransız ekolü temel alınmıştır. Dâhiliye Nezareti İmparatorluğun 

son günlerine kadar varlığını korumuş Cumhuriyetin ilanından sonra Dâhiliye Vekâleti daha sonra da 

günümüzdeki İçişleri Bakanlığı ismini almıştır. 

 

KAYNAKÇA 

Agoston, G., Masters, B., (2008), Encylopedia of Otoman Empire, (1.Baskı), Infobase Publishing, 

New York 

Akgündüz, A., (2012), Arşiv Belgeleri Işığında Bab-ı Ali'den İstanbul Valiliğine, (1.Baskı), Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, İstanbul 

Akyıldız, A., (2015), Osmanlı Bürokrasisi ve Modernleşme, (5.Baskı), İletişim Yayınları, İstanbul 

Akyıldız, A., Osmanlılar, TDV İslam Ansiklopedisi, 1993, (33), ss.506-509 

Berkes, N., (2014), Türkiye’de Çağdaşlaşma, (20.Baskı) Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 

Farooqhi, S., (2004), Approaching Ottoman History, (2.Baskı), Cambridge University Press, Cambridge 

Fındley, C.V., (2014), Osmanlı İmparatorluğu’nda Bürokratik Reform, (1.Baskı), Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, İstanbul 

Fındley, C.V., (2012), Bureaucratic Reform in the Ottoman Empire: The Sublime Porte, 1789-1922, 

(1.Baskı), Princeton University Press,Princeton N.J 

Çadırcı, M., Tanzimat sürecinde Türkiye Ülke Yönetimi, (2007), İmge Kitapevi, (1.Baskı), Ankara 

Çapar, S., “Osmanlı Taşra Yönetiminin Evrimi”, İdarecinin Sesi, 2011, 

(145, Mayıs -Haziran), ss.36-40 

Duman, O., “Bir Orta - Doğu Buhranı Cebel-i Lübnan Olayları (1860-61)”  Mustafa Kemal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2006, (5), ss.1-15 

Fidan, S., Şahin, K., Çelik, F.,” Osmanlı Modernleşmesinin Temel Olgularından Biri: Bürokrasi 

Osmanlı Modernleşmesinde Bürokrasinin Etkinliği ve Önemi”, Sosyal Bilimler Dergisi, 2011, ( 

S.23),ss. 113-128 



Abdullah Sami TEKİN 

98 
 

İpşirli, M., (1993), “Dahiliye Nezareti”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.VIII, TDV Yayınları, İstanbul 

Karakoç, İ.,“1876 Tarihi Kanun-i Esasi’de Yürütme Organı”, Dokuz Eylül Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Dergisi , 2006, C. 8, (2), ss.115–149 

Kıa, M.,(2008), The Otoman Empire, (1.Baskı), Greenwood Press, Connecticut 

Kılıç, S., “1876 Meclis-i Mebusanı ve Seçim Hazırlıkları”, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, 2011, (S.30), ss. 27-40 

Engin, V., (2003), “Türk Modernleşmesinin İlk Safhaları”, Türk Modernleşmesi, ed. Arif Kolay, 

Yeditepe Yayınevi, İstanbul 

Lewis, B., (2013), Modern Türkiye’nin Doğuşu, (6.Baskı), Arkadaş Yayınevi, Ankara 

Ortaylı, İ., (2009), İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, (29.Baskı) TİMAŞ Yayınları, İstanbul 

Özdemir, H., (2013), Osmanlı Devleti’nde Bürokrasi, (1.Baskı), ÖKM Yayınları, Konya 

Reyhan,C., “Cebel-i Lübnan Vilayet Nizamnamesi, MEMLEKET Siyaset Yönetim, 2006/1, 

ss.171-181 
Sertoğlu, M., (1972), “Salih Hulusi Paşa”, Mufassal Osmanlı Tarihi, C.VI, Güven Yayınevi, İstanbul 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 99-110. 

www.inijoss.net 

 

99 
 

 

ALMAN MİLLİYETÇİLİĞİNİN TARİHSEL KÖKENLERİ 

Mert KOZAN 

 Ankara Üniversitesi  

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi, Tarih Bölümü, Ankara /TÜRKİYE  

mkozan@ankara.edu.tr. 

 

ÖZET 

Alman Milliyetçiliğinin tarihsel kökenleri meselesi bir makalenin konusu olmaktan ziyade 

uzun uzadıya tartışılması gereken bir konudur.  Milliyetçilik,  ortaya çıktığı XIX. yüzyılın ikinci 

yarısı itibariyle “ulus” kimliğine dayanan modern devletler kurma veya böyle bir devleti olduğu gibi 

sürdürme amacı güden siyasî bir doktrin idi. Her ne kadar XIX. yüzyılın sonlarında ortaya çıkmış bir 

kavram dahi olsa Almanlar açısından durum farklıydı. Milliyetçilik ideolojisi ortaya çıkmadan çok 

daha önce Almanlarda ulus bilinç kazanma yolunda önemli gelişmeler kaydedilmişti. Almanlar bunu 

ulusal bütünlüklerini oluşturma yönünde yeni bir adım olarak gördüklerinden, ulusal bilinci oluşturma 

yönünde bir takım girişimlerde bulunmuşlardır. Makalemizde bu girişimlerin tarihsel süreci ortaya 

konulmuştur. Bu süreç ortaya konulurken iki temel mit üzerinden hareket ettik. Bunlardan ilki “ortak 

ata miti” ve diğeri “ortak dil miti” . Bu iki temel mit üzerinden Almanlardaki milliyetçi eğilimleri 

incelemeye çalıştık. 

Anahtar Kelimeler: Cermen, Milliyetçilik, Ortak Dil, Ortak Ata  

 

ABSTRACT 

HISTORICAL ORIGINS OF THE GERMAN NATIONALISM 

Historical origins of the German Nationalism is rather a debatable matter than an article topic. 

Nationalism was a political doctrine, which aimed to establish modern states in “national” identities or 

to maintain this kind of states as the way that is, from the second half of the nineteenth century on. 

However, as this term emerged at the end of the nineteenth century, the situation was different for the 

Germans. Before the nationalism ideology emerged, Germans had significant developments on 

becoming a nation long ago. As Germans saw this as a new step to create national integrity, they 

attempted some activities to form the national identity. In this study, the historical progress of these 

attempts are examined. While examining this process, two myths are taken as principals. The first one 

is “mutual ancestor myth” and the second one is “mutual language myth”. In terms of these two 

myths, the tendencies of German nationalism is analyzed in this study.       

 Key words: German, Nationalism, Mutual Language, Mutual Ancestor.  

 

 

 



Mert KOZAN  

100 
 

GİRİŞ 

Alman Milliyetçiliği hafızalarda III. Reich dönemindeki ırkçı, yok edici anlayışla birlikte 

anılmaktadır. Bu anlayış 1933 yılından 1945 yılına kadar sürmüş bir dizi yok etme olayından başka bir 

şey değildir. XX. Yüzyılın başlarında pek çok millet Milliyetçilik rüzgârıyla savrulmaktaydı. 

Kendinden önceki bütün Homo’ları yok etmiş olan Homosapiens ise yazılı tarih içerisinde pek çok 

farklı şekilde kendisini ayrıştırmayı başarmıştı. Ancak yüzyılın başında temel olarak iki ayrım söz 

konusu idi. Bunlardan birincisi Ariler; diğeri Samilerdi. Bu gruplardan ilkinin yaşamasına izin 

verilirken diğerinin ölümüne karar verilmişti. Adolf Hitler (1889-1945) daha o yıllarda Arilik üzerine 

yazılar yazmaktaydı ve adeta bunu bir takıntı haline getirmişti. Hitler “Ari İnsan” ile ilgili çok 

tartışılan kitabında şunları yazmıştı: 

“Ari, insan soyunun Prometius’udur, ışıldayan alnından her zaman bilgi biçiminde kara geceyi 

aydınlatan o ateşi yenileyen deha kıvılcımları saçılmıştır… Bir fatih olarak aşağı ırklara boyun 

eğdirmiş ve onların kendi iradesini ve hedefini izlemeye zorlayarak fiziksel güçlerini kendi önderliği 

altında örgütlü kanallara akıtmıştır. Onlara güçlerini sert olsa da yararlı bir tarzda kullanmayı 

dayatmakla, fethettiklerinin sadece canlarını esirgemekle kalmamış, muhtemelen hayatlarını “güya” 

özgürlük durumlularındakine göre daha rahat da kılmıştır… Efendileri olarak konumunu 

merhametsizce sürdürürken, sadece efendi olarak kalmamış ama uygarlığı koruyup geliştirmiştir de….. 

İnsan soyunu- kültürün kurucuları, kültürün toplayıcıları ve kültürü yıkıcıları, şeklinde üç kategoriye 

ayırırsak, sadece Ari ilk kategorinin temsilcisi olarak görülebilir.. O yitip gitmeye zorlanırsa, yeryüzüne 

kesif bir karanlık çökecektir, birkaç binyıl içinde insan kültürü yitip gidecek ve dünya bir çöle 

dönecektir.” (Hitler, 2016: 289-291) 

Buradan da görüleceği gibi Hitler’in düşünceleri son derece keskin ve nettir. Ancak Hitler’in 

bu sayfaları kaleme almasından yaklaşık üç yüzyıl kadar öncesinde de bu tarz yazılar ile karşılaşmak 

mümkündü; yani Hitler düşüncelerini kendisinden üç yüzyıl önce yazılmış eserlere mi 

dayandırmaktaydı şeklinde bir soru karşımıza çıkmaktadır. Bunun en basit cevabı evettir. Evet, 

Hitler’in düşünceleri kendisinden üç yüzyıl öncesine dayanan fikirlerin bir yansımasıydı. Makalemizin 

temel amacı bu düşüncelerin ortaya çıkış evrelerini incelemek ve hangi koşullarda nasıl ve neden 

olgunlaştığını sorgulamaktır.  

Bunu yapmadan önce bir olguyu ortaya koymak zarureti hissetmekteyiz. Tarih, coğrafya, 

karşılaştırmalı din araştırmaları ve etnografya çalışmalarının her biri, her toplumun kendisi için bir 

soyağacı, bir başlangıç noktası iddiasında bulunduğunu gösterir. Bu Almanlar için ne kadar geçerliyse 

Zulular veya Macarlar için de geçerlidir. 

Fakat bu başlangıç noktasını ispat etmek özellikle Avrupa tarihi ve özelinde Alman tarihi için 

çok da kolay değildir (Gudmund, 1933: VII; Thompson, 1965: 44). Avrupa’nın geçmişini düşünürsek, 

kaya resimleri yapmış olanların hangi köken mitlerine inandığını tespit etmemiz mümkün 

gözükmemektedir. Dil açısından da aynı durum söz konusudr, ancak Romalılar ve Cermenler için 

durum biraz daha farklıdır. Bu halkların konuştuğu lehçeler büyük kültür dillerinin doğmasına yol 

açmıştır (Matthews, 1971:116).  

Cermen Tarihi ve Alman Milliyetçiliğinin Tarihsel Kökenleri 



Alman Milliyetçiliğinin Tarihsel Kökenleri 

  

 
 

Dünya’daki gelişmiş ulusların tarih kitapları incelendiğinde bu kitapların ilk olarak o ülkede 

olup bitenleri anlatmayla başladığı ve bu şekilde sürüp gittiği görülür. Tarih kitaplarındaki bu anlatı 

metodu, bizim ülkemiz için geçerli değildir. Ülkemizdeki tarih kitaplarına önce devrim tarihimiz ile 

başlanır.  Sırasıyla İslâm öncesi eski Türk Devletleri, İslâmiyeti ilk benimseyen Türk Devletleri ve 

boyları, Malazgirt’ten sonra kurulan Türk Beylikleri, Selçuklu Devleti, Anadolu Beylikleri ve Osmanlı 

Devleti anlatılır. İslamiyet öncesi Türk Devletleri bahsi üstün körü geçilmektedir. Türk Tarihi anlatımı 

bu açıdan Alman Tarihi anlatımına benzemektedir. Bir Alman Tarihi ders kitabı Cermen halklarının 

yayılmasını anlatır. Bu nedenle de tarihi XX. yüzyıl öncesinden başlatır. Ancak bahsedilen bu 

yayılmanın yaşandığı topraklar günümüzdeki adlarıyla İtalya, Fransa, İspanya’dır (Wolfram, 1995: 5). 

Bu şu anlama gelmektedir. Bugünkü Almanya neredeyse tüm Avrupa topraklarını kapsamaktaydı. 

Bahsedilen topraklarda Gotlar, Franklar ve Longobardlar yaşamaktaydılar. Butoplumlar hakkında ki 

bilgilerimiz son derece yeterlidir. Frizyanlar veya Saksonlar gibi Cermen topraklarında yaşamış olan 

halklar hakkındaki bilgiler ise son derece kısıtlı olduğundan bu kavimler tarihsel kitaplarda üstün körü 

geçilmektedir (Gudmund, 1933: 22-7). Yani bu şu anlama gelmektedir. Cermen tarihi bugünkü 

Almanya olmayan topraklarda başlamıştır. İşte Alman tarihinin ve tarihçiliğinin temel paradoksu 

budur. Hatta bu paradoks öyle ileri gitmiştir çok önemli iki Alman şairini de etkilemiştir. Bunlardan 

ilki Johann Wolfgang von Goethe’dir (1749-1832). Goethe Alman tarihinin tam da merkezinde yer 

alan şu soruyu sormaktadır. “Deutschland? Aber wo liegt es? Ich weiss das Land nicht zu finden” yani 

“Almanya? Ama nerede burası? Bu ülkeyi nasıl bulacağımı bilemiyorum”. Johann Christph Friedrich 

von Schiller’in (1758-1805) de kafası karışıktır. “Zur Nation euch zu bilden, ihr hoffet es, Deutsche, 

vergebens;/ Bildet, ihr könnt es, dafür freier zu Menschen euch aus” (Schulz, 2000: 22) yani Almanlar, 

kendinizi bir ulus haline sokma umudunuz boşuna; onun yerine ki bunu yapabilirsiniz insan olarak 

daha özgür kılın”. En önemli iki Alman şairin Almanlık hakkındaki düşünceleri esasında 

beyinlerindeki karışıklığın dizelerin yoluyla dışavurumudur.  

Esasında bu karışıklık pek çok farklı Avrupa ulusunun bu toplumu nasıl farklı adlandırdığına 

bakıldığında da öne çıkmaktadır. Alman kelimesini İngilizler “German”, Eskiden İsveçliler için ve 

günümüz Finleri için “Sakson” (Thompson, 1965: 11), Ruslar ve Lehler ise Deutsche kelimesini 

kullanmışlardır. Sanılanın aksine ortak bir soy fikrine dayanmamaktadır. Genel kural olarak Avrupa 

adları ülkelerin ya da halkların adından türemiştir. Dilbilimci Leo Weisgerber’de böyle bir açıklama 

yoluna gitmiştir (Weisberger, 1971: 67). Örneğin Fransızlarda şu şekilde bir silsile izlenmektedir. 

Franklar-Francia-Fransa-Fransız-Fransızca şeklinde ilerlemektedir. Almanların durumu ise bundan 

çok daha farklıdır. O tarihten bir ya da iki yüzyıl önce Tütsche ya da Deutsche şeklinde kullanılan bir 

cins adıyken Şarlman döneminde hediscus, diutisk şeklinde bir ortak dil adı olarak kullanılan bu 

kelimeden daha sonra Deutschland terimi doğmuştur (Weisberger, 1971: 67). Weisberger için bu 

durumu bir mantık silsilesinde aktarmak son derece güç olmuştur.  

Weisberger buradan yola çıkarak şunları söylemiştir: “Alman tarihi ta baştan beri, ulusların 

statülerinin temeli olarak tinsel ilkeyi kabul etmiştir” ki bu Alman idealizm geleneğine sıkı sıkıya 

bir ifadedir (Weisberger, 1971: 67). İşte burada yine cevabını bulamadığımız Goethe’nin ve Schiller’in 

de sorduğu soru ve kafamızı karıştıran temel mesele aklımıza gelmektedir. Almanya tarihi tam olarak 

zaman başlamaktadır? İşte Alman tarihinin bir paradoksu daha burada karşımıza çıkmaktadır. Çoğu 

tarihçi çok farklı tarihler vererek bu soruyu cevaplamaktadır. Ancak bu sorulara verilen cevaplar genel 



Mert KOZAN  

102 
 

olarak şu düzlemde ilerlemektedir. Tarihçi; Alman tarihini hangi kriterlere dayanarak başlatmaktadır? 

Yukarıda da değindiğimiz gibi bu konuda, iki temel görüş mevcuttur. Bunlardan birincisi ortak ata 

mitine bağlı olan tarihçilik anlayışıdır ki bu da son derece tartışmalı olan bir olgudur. Eğer bu 

anlayışı kabul edilecek olursa başvurabilecek yegâne eser Tacitus’un Germania adlı eseridir ki bu 

bahsedilecek pek çok kavim mevcuttur (Tacitus, 1930: 4). İkinci gruptakiler ise ortak dil üzerinden 

konuya yaklaşmaktadır. Bu yolu tercih edenler Alman tarihini, Şarlman’ın batıda “Roma” 

imparatorluğunu yeniden ihdas edilmesiyle başlatır (Fried, 1994: 45). 771’de tahta çıkan Şarlman, 

Lombardiya, Bavyera ve Saksonya’nın ilhakı ve Avusturya’nın kurulmasıyla birlikte yaratılan 

güneydoğu sınırı vasıtasıyla Frank hükümranlığını güçlendirmişti. 800 yılı Noel’inde Roma 

olarak resmi törenle taç giymesinden önce, para basma gibi bazı imparatorluk haklarını zaten hak 

etmişti.    

Görüldüğü gibi Alman halkının veya halklarının kökenlerini incelemek için önümüzde 

yukarıda bahsedilen iki yol mevcuttur. Bunlardan birincisi ortak ata kültü ikincisi ise ortak dil 

kültüdür.  
Ortak Ata Miti 

Genellikle Cermen kökenli halkların asıl yerleşim yeri olarak Jutland yarımadası ve 

İskandinavya’nın güney kıyıları gösterilir. Genel kabul bu halkların bir nedenle buradan daha güneye 

doğru göç etmeye başladıklarıdır. Kesin bir tarih verilemezse de Herwig Wolfram bu yayılışı M.Ö 700 

yılı olarak başlatmaktadır (Wolfram, 1990: 34). Biz de kendisinin bu görüşünü gerçeğe en yakın 

ihtimal olarak görmekteyiz. Son yıllarda pek çok Alman tarihçi M.Ö 700 ve 500 yılları arasında 

yaşanan bu yayılma dalgasını ilk “Drang nach Osten” olarak kabul edilmektedir (Wolfram, 1995:10). 

Bu yayılma dalgası Hollanda’dan Batı Rusya’ya kadar olan geniş bir sahayı, Orta Avrupa’nın 

kuzeyinin büyük bir kısmını kapsamaktadır. Bu kapsamlı yayılma dalgası M.Ö. II. Yüzyıla 

geldiğimizde artık Roma coğrafyasıyla komşu olma noktasına gelmiştir (Kozan, 2015: 359). 

Böylelikle Cermenler ve Romalılar arasında ilk temas bu şekilde sağlanmıştır. Çünkü aynı tarihlerde 

Roma dünyası kuzeye doğru yayılma eğilimi göstermekteydi (Wolfram, 1990: 45).  M.S. I. Yüzyıla 

gelindiğinde özellikle Kuvad ve Markoman kavimlerinin geniş yayılma dalgası görülse dahi Roma 

tarihini kökten etkileyecek savaşlar henüz yaşanmamıştı. Roma ve Cermen tarihini kökten değiştirecek 

hadiseler III. Yüzyıldan itibaren Got kavminin Roma’ya karşı seferlerinde gerçekleşecekti. Gotların 

hikâyesine bakıldığında İsveç’ten başlayıp, Polonya ve Baltık kıyılarına, buradan Ukrayna’nın ve 

Moldava’nın içlerine kadar uzanan; en nihayetinde İtalya ve İspanya’da sonlanan geniş bir zaman ve 

Avrupa tarihini kökten etkileyen tarihî bir süreç görülmektedir. Bu süreç baştan sona 

değerlendirildiğinde dönemin önemli Cermen kabilelerinin yanında Batı ve Doğu Roma’yı ve Hunları 

dahi içerisine alan geniş perspektifli ve çok boyutlu savaşlarla ve siyasi entrikalarla örülü ilişkiler ağı 

ortaya çıkmaktadır. Bu geniş zamanda çok boyutlu yaşanan ilişkiler beraberinde pek çok etkileşimi 

getirmiştir. Özellikle Büyük Theodericus (475-526) döneminde tüm kurumlarıyla birlikte Roma’nın 

mirasçısı olan Ostrogot Krallığı; bu özelliği nedeniyle pek çok Avrupa Devletinin dikkatini çekmiştir 

(Ensslin, 1947:  4; Hodgkin: 1900,  13). İşte Gotların mirasının pek çok devlet tarafından 

paylaşılamamasının temelinde bu özellik yatmaktadır. Got mirasını kullanacak olacak devlet 

beraberinde Roma mirasını da sahiplenmiş olacaktır. Gotların mirası bu açıdan pek çok devlet arasında 

tartışmaya neden olmuş; bu nedenle de Dini konsillerde bile bu konu tartışılmıştır. 



Alman Milliyetçiliğinin Tarihsel Kökenleri 

  

 
 

İşte tam bu noktada Pan-Cermenizmin tarihsel argümanları sistemli olarak ilk kez Batı’daki 

“Büyük Bölünmenin” (1054) ardından toplanan Basel Konsili’nde formüle edilmiştir. İsveçliler 

tarafından Gotların kendi ataları olduğuna dair görüşü temellendiren düşünceler Nicolaus Ragvaldi 

(1380?-1448) tarafından ortaya atılmıştır (Neville, 2009: 215). Nicolaus Ragvaldi İsveçli bir 

piskopostur. 1434 yılında gerçekleştirilen Basel Konsili’nde birleşik Danimarka, Norveç ve İsveç 

Krallığını temsilen katılmıştır.  

Ragvaldi, Konsil esnasında kendisinin İsveç’ten geldiğine dikkat çekmiş, Gotların 

anayurdunun da İsveç olması hasebiyle toplantıya katılan temsilcilerin hiç birisinin kendisinin ataları 

kadar uzak geçmişe dayanmadığını ve asil olmadığını dile getirerek bunun tanınmasını talep etmiştir. 

Ancak Konsil’de Ragvaldi’nin görüşleri reddedilmiştir (Neville, 2009: 215).  Bunun yanında 

Ragvaldi ilk olarak İsveçliler tarafından geniş katılımlı bir toplantıda Gotların, İsveçlilerin ataları 

olduğu yönündeki görüşlerini dile getirmiştir (Neville, 2009: 215). Böylelikle kadim bir otoritenin 

aracılığı ile XVII. Yüzyıla dek sürecek başka bir dille ifade edecek olursak İsveç Kralları Avrupa 

işlerinde önemli bir rol oynamaya muktedir oldukları sürece devam edecek olan bir İsveç geleneği 

başlamış oldu. Olaya bu bağlamda yaklaşacak olursak İskandinav ülkelerinin önce Gotlar daha sonra 

Vikingler aracılığı ile benzersiz bir inandırıcılıkla tarihsel-soysal argümanları öne sürebilecek 

durumda olduklarını görürüz.  
Fakat XIX. Yüzyılın sonu ve XX. Yüzyılın başlarında bu iddiaları körükleyen Almanya 

olmuştur. Bilindiği üzere Atasal efsanelere
1
 ancak belirli koşullarda başvurulabilmektedir. XII. Karl 

(1697-1718)’ın 1708 Poltova yenilgisinden sonra bu koşullar İsveç Krallığı’na uygulanamazdı (King 

Fullerton, 2010: 56). Bunu uygulamak artık Almanların vazifesiydi. Almanya bunu yapmak için 

bir heyecan bulmak ve Almanların gurur duyabileceği başarılar yaratmak durumundaydı. Bunun ilk 

ayağını Prusya Kralı Büyük Frederik (1740-1786)’in başarıları ikinci ayağını ise “eski ata miti” 

oluşturdu. Wotan’ın adının dahi unutulduğu topraklarda, eski boyların Avrupa ölçeğinde göçleri 

hakkında hiçbir şeyin bilinmediği Ortaçağ Avrupa’sından farklı olarak, bu dönemde Alman 

entelektüellerinin yoğun çabaları sayesinde adeta kitleler harekete geçti (Williamson, 2011: 79). 

Tacitus’un Germania isimli eserinin bulunması İtalyanların gözünde belki de Almanların bilinen 

barbarlıklarının teyidinden başka hiçbir anlam ifade etmiyordu; bunun yanında Almanlar Tacitus’u 

farklı okuyorlardı. Tacitus’un yaptığı iki yorum onlar için son derece önemliydi. Bu iki yorum 

Almanları otokton ve saf ırktan gelen bir halk oldukları sonucuna götürüyordu. Tacitus’un özellikle şu 

cümleleri Almanlar tarafından yoğun olarak işlenmiştir. 

“Ipsos Germanos indigenas crediderim minimeque aliarum gentium adventibus et hospitiis 

mixtos….Ipse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nullis aliis aliarum nationum 

conubiis infectos propriam et sinceram et tantum sui similem gentem exstitisse arbitrantur.” (Tacitus, 

1990: 23) 
“Cermenlerin kendilerine gelince, onların yerli bir halk olmasının ve gerek istila, gerek komşu 

halklarla dostça ilişkiler yoluyla olsun kanlarına çok az yabancı kan karışmış olmasının oldukça 

                                                      
1
 Mitoloji kelimesi, yunanca mythos ( masal - hikaye ) ve logos ( söz ) kelimesinden yapılmıştır. 

"Mit" sözlük anlamı " Geleneksel olarak yayılan veya toplumun hayal gücü etkisiyle biçim değiştiren alegorik bir 

anlatımı olan halk hikâyesi olarak kullanılmaktadır. Bu halk hikayelerinin bazıları Ata ile ilgilidir. Atasal kökeni 

açıklamak için belli karakterler yaratılır, o karakterlerin birbiriyle insani (evlilik, doğum, ölüm gibi) ilişkileri 

esasında daha geniş bir arka plandaki toplumsal ilişkileri açıklamak için kullanılır. 



Mert KOZAN  

104 
 

muhtemel olduğunu düşünmekteyim… Bence, Cermen halkları karşılıklı evlilikler vasıtasıyla veya 

başka herhangi bir şekilde yabancılarla karışmamışlar ve bu şekilde saf kan kalabilmişlerdir…” 

Görüldüğü gibi yukarıdaki metinlerin ışığında Almanlar ilkin otoktonluk ve toprak mitine 

sarılmışlardır. Ancak bunun çok geçerli olmadığı kendileri tarafından da kabul edilmiş olacak ki vurgu 

daha sonra ırk ya da kan üzerine kaydırılmıştır. Tacitus’un tanıklığı, daha doğrusu tahminleri, modern 

devirlerde Almanların megalomanyak hezeyanının kendisini örgütlediği başlıca “gerçeklik parçası” 

olmuştur. Alman üstünlüğü savunulmak zorundaydı. Bunun için de kahramanlara ihtiyaç vardı. Bunu 

karşılamak için XV. Yüzyıldan itibaren Almanlar pek çok kişinin ismini kullandılar. Bunların başında 

bu tarihlerde barutu ve ateşli silahları keşfettiği öne sürülen Berthold Schwarz (1353-?), ulusal şeref 

simgesi olarak Johannes Guthenberg (?-1468)  ile yan yana aynı sırayı paylaştılar (Partington, 1960: 

234). Hâlbuki Shwarz’a atfedilen bu başarı bu tarihlerden çok daha önce Asya topraklarında 

kullanılmaktaydı. Dolayısıyla inşa edilen binanın daha ilk basamağı dahi sakattı. Güney Almanya’da 

ticaretin gelişmesine paralel ilk milliyetçi kitaplar zengin destekçiler bulmaya başladı (Smith, 1914: 

66). Bu gelişme sonucunda Almanların üstün ırk hezeyanları daha da arttı.  

Reformasyon sürecine denk gelen bu ilk milliyetçilik dalgasının temel özelliği eski Cermen 

atalarına saygıya dayanıyordu. Alsaslı Jacob Wimpfeling(1450-1528) “Bizim Şarlmanımız, Ottomuz, 

Frederichimiz var” ve “kahramanları için Romalılara kıskançlık beslemiyoruz” diyordu (Schulze, 

1991: 67). Buna karşın Cermen kökenli olduğunu düşündüğü Diocletianus ve Valentianus gibi Roma 

İmparatorlarına hayranlık duymaktan da geri kalmıyordu. Ancak en iyi ihtimalle Diocletianus’un 

Illiryalı olduğunu gözden kaçırdığını varsaymak durumundayız. Jacob Wimpfelling’in hemşerisi olan 

Beatus Rhenanus (1485-1547) (Rheananus, 1965: 98) ise Kendisini atalarıyla şu sözleriyle 

özdeşleştiriyordu “Gotların, Vandalların, Frankların zaferi bizimdir! Bizimdir Roma İmparatorluk 

illerinde kazandıkları şan!” Ancak bu milliyetçilik dalgasını zirveye taşımak Martin Luther’e 

(1483-1546) nasip olacaktı. Martin Luther manastırdaki günlerinden beri sorguladığı endüljans 

uygulamasına karşı bir eleştiri yazdı (Plass, 1959: 98). "Endüljansın Kuvvetine Dair Tezler" başlıklı, 

95 maddeden oluşan bu metni 31 Ekim 1517 günü piskoposlara gönderdi ve aynı zamanda birer 

mektupla endüljans konusundaki vaazlarının teolojik açıdan sağlam bir zemine oturtulmasını istedi. 

Martin Luther'in bu tezleri üniversitenin bülten panosu sayılabilecek bir yer olan Wittenberg Saray 

Kilisesi'nin kapısına astığı yolundaki, ancak yıllar sonra yayılan rivayet kanıtlanmış değildir. Sonuçta 

bu tezler Almanya topraklarında ve komşu ülkelerde Luther'in kendisinin de öngörmüş olmadığı bir 

hızla yayılınca sadece endüljans satışlarında bir düşüş yaşanmakla kalmadı, bu olay bütün reform 

hareketinin başlangıcı olarak kabul edildi. Ancak Luther’i bizim açımızdan önemli kılan unsur ise 

Almanlığa yaptığı vurgudur. Alman milletinin Hıristiyan asaletine başlıklı eserinde yoğun bir Alman 

propagandası mevcuttur. Bununla da yetinmeyen Luther; Papa’yı Deccal olarak kabul etmektedir. 

Luther ayrıca şunları yazmıştır.  

“Roma İmparatoru’nun gücünü ele geçirecek ve onu kendi tımarlarına çevirecek iyi ün sahibi 

cesur bir halktı. Ve öyle de oldu. İmparatorluk İstanbul’da İmparatorun elinden çekilip alındı ve 

böylece unvanı biz Almanlara geçti. Bu eylemde Papanın kulları haline geldik ve şimdi Papa tarafından 

Almanların sırtından ikinci bir Roma İmparatorluğu kurulmuş oldu… Kendi kibrirli ve zorbaca 

dürtülerini tatmin için iyi niyetimizi daima suiistimal ettiklerinden, adı biz aldık ama kırlarla kentler 

onların oldu ve “kendi istekleriyle kendilerinin kandırılmasına ve aldatılmasına izin veren salak 



Alman Milliyetçiliğinin Tarihsel Kökenleri 

  

 
 

Almanlar” diye bizimle alay ettiler… Ve bu yüzden işte şimdi bu haldeyiz, alışıldığı gibi daima kafasız 

davranmış olan zavallı Almanlar. Onların efendisi olduğumuzu sanırken zorbalarının en kurnazının 

kölesi olduk”. (Luther&Beintker, 1983: 34) 

Burada çok açık bir şekilde Almanların Latin boyunduruğu altında olduğu ve soylu 

Almanların bunu bir şekilde bertaraf etmesi gerektiğine salık vermektedir. Luther elbette Almanların 

kökeni hakkında da düşünmüştür ve bunu doğal olarak İncil’den açıklama yöntemini kullanmıştır. 

Olayları anlatırken ilkin Yafes-Eşkenaz soy zincirini kullanmış ve Eşkenaz Gomer’in, Gomer’de 

Yafes’in en büyük oğulları olduğuna göre, buradan ilk doğum ayrıcalıklarını kendi milletine 

bağlamıştır ((Luther&Beintker, 1983: 12-15)) 

Son olarak, iddialarında hümanistlerden daha ılımlı olsalar da gelecek nesiller, onlardan almış 

oldukları bu mirası büyük bir otorite kazanarak ulusal mirasa dahil edeceklerdir. Alman hümanizmi 

üzerine en büyük otoritelerden Paul Joachimsen (1867-1930), 1450 ile 1550 tarihleri arsında meydana 

gelen büyük değişmeyi şöyle özetlemişti:  

“Alman hümanizminden, iyi tanımlanmış bir imajla ulusal bir Romantizmin doğuşuna tanık 

oluyoruz. Bu, Almanya’da 1800 civarında olana benzer şekilde, her var oluş biçimini yeni bir içerikle 

doldurmaya çalışan Alman Volkstum terimine dayanıyordu. Her şeyden önce ulus kavramının kendisi 

vardı. Esas olan Alman başlangıçlarına “germanische Urzeit” bağlanmayı amaçladığı için bu 

kavramın bir ideal Alman adamı yaratılmasına yol açmasıdır. Daha önceleri bayağı olarak utançla 

işaret edilen belli bir basitlik, bir ulusal nitelik haline gelmiş ve atalardan gelen bir miras olduğundan 

bütün yürekleri gururla doldurmuştu. Alman ulusal karakteri yaşanılan döneme ilişkin bütün yargıların 

kökündeki bir ahlaki buyruk haline gelmiş ve buradan bir Alman hayat tarzı yaratma çabasına 

girilmişti. Aynı yoldan, geçmişin romantik algılanışı ulusal Alman İmparatorluğu fikrine canlı bir renk 

katmıştı. Bu İmparatorluğun yasal meşruiyeti artık bir Papalık bağışından titremeyip, büyük istilalar 

çağında Roma devrini dize getirmiş olan Alman halkının gücü üzerine kurulmuştu.” (Joachimsen, 

1968:56).  

Paul Joachimsen’in kısa pasajından da anlaşılacağı gibi önceleri hor görülen kan, millet ve 

vatan gibi kavramlar artık popüler olmuştu. Alman olmayanlar tarafından “bayağılık” Almanlar 

tarafından artık bir hayat tarzı olarak görülüyor ve öyle de kabul ediliyordu. Ancak bilimsel bir çağda, 

diyebiliriz ki kendi gözlerimizin önünde, tümüyle “ırk” üzerine ve “toprak” üzerine odaklanmış bu 

saflık anlayışı veya daha doğru bir tabirle bu saflık arayışı, yerini çabucak anadilin korunması 

olgusuna yöneltmişti. Bu ise ortak ata kültünün temellerinin zayıflığından kaynaklanmaktaydı. En 

basit tabirle ifade etmek gerekirse çoğu ortak ata kültü yorumları tahminlere dayanıyordu. Ayrıca 

genel kabule uymayan pek çok zorlama görüş de mevcuttu Bunların başında tüm Cermenlerin kralı 

olarak XVI. Yüzyıl’da resmedilen Ariovistus tablosu gelmektedir. Tarihte Ariovistus ismine hiçbir 

kaynakta rastlanmadığı gibi bu kişi ile ilgili oluşturulan bütün yazılar ve çizilmiş bütün portreler XVI. 

Yüzyıla aittir.  

Bunu gören Alman aydınları ise çare olarak tüm ulusu bir arada tutacak temel taş olarak dile 

yönelmişlerdir. 

Ortak Dil Miti 



Mert KOZAN  

106 
 

Alman dil kuramının esas olarak kullanıldığı dönem 19. Yüzyıl olarak görülmektedir. Ancak 

yukarıda da bahsettiğimiz gibi Luther’in çağından itibaren bu teorem kullanılmaya başlanmıştı. 

Aralarında Lutheryanlar kadar Katoliklerin de bulunduğu başka yazarlar kendi tarzlarında dil ile 

alakalı bir takım kuramlar geliştirdiler ve Eski Ahit kayıtlarını Tacitus’a dayandırarak geliştirdiler. 18. 

Yüzyıla kadar destek bulan en popüler kuram Tacitus’un Tuisto’su ile özdeşleştirilen ilk ata 

Eşkanazdır. Eşkenaz Asya’dan Avrupa’ya gelip Tanrısının inancını vaaz etmiştir (Kitab-ı Mukaddes, 

2011: 54). Almanlar ve Keltlerden oluşan onun soyu, Avrupa’nın orijinal halkı, Urvolk’du. Bunların 

dili de Almancaydı (Kossina, 1921: 76). Bu yüzyılda baskı makinesinin modernleştirilmesi ve daha 

hızlı baskı teknikleri neticesinde bu yazıların geniş kitlelere ulaşması sağlandı. Soy zincirleri de 

zamanla genişletilerek Efsanevi Krallar Arminus Hermann, Ariovistus-Ehrenvest ve Şarlman’a 

dayandırıldı (Münkler&Grünberger, 1998: 66). Hatta kuram öyle ileri gitti ki ünlü Hicivci Johann 

Fischart Orpheus’un türkülerini Almanca söylediğini iddia etti (Fischart& Alsleben, 1891: 31). 

Yukarıda da açık bir şekilde görüldüğü gibi eski ataların hepsi Almanca konuşmaktaydı.  

Ancak bu tezler özellikle XVI. Yüzyılın ikinci yarısında zengin ve bağımsız Hollanda’da yüksek bir 

taraftar kitlesi tarafından benimsenmiştir. 

Hollanda’nın İspanya’ya başkaldırmasını takiben Goropius Becanus, Eski Ahit’te yer alan 

atalarının ve hepsinden öte Hz. Adem’in de Cermen dili konuştuğunu kanıtlama işine girişmişti. O 

çoğu Almanca kelimenin tek hece ile dahi bir anlama geldiğini ve bunun neticesinde İbranicenin dahi 

evrensel anadil olan Almancadan türediğini iddia etmiştir (Becanus, 1569: 89).  

Goropius’un iddiaları o dönem için bile kabul edilemez şekilde sapkındı. Bu her şeyden önce 

dine küfür manasına geliyordu. Bununla birlikte genel ortam çoktan Almancanın en kadim ve en eski 

dillerden biri olduğu yönünde uyarılmıştı. Bunun için bir ara formül geliştirildi. Hz. Adem’in dili 

İbraniceydi. Ancak Cermen dili Yunanca ve Latinceden önce vardı.  Hugo Grotius bile bu dili her 

türlü yabancı etkiden arındırılmış bir dil olarak kabul ediyor ve bunu övüyordu (Diesselhorst, 1959: 

145).  
Yeni tarz, ırkın ön plan çıkarılmasından ziyâde dilin ön plana çıkarılmasıydı.. Ancak 30 yıl 

savaşları bu ortamı daha da etkileyecekti; çünkü 30 yıl savaşlarının ardından Almanya’da neredeyse 

yabancı orduların girmediği herhangi bir toprak parçası kalmamıştı. Bu elbette dilin yabancılaşması 

anlamına da geliyordu. Almanlar açısından yalnızca toprakları değil dilleri de yabancı istilaya 

uğramıştı. Fransız üstünlüğü her açıdan etkisini hissettirmekteydi. Bu topraklarda Fransızca’dan öyle 

fazla nefret ediliyordu ki bu nefret, Luther dönemindeki Latince nefretinden kat kat fazlaydı. Tepki 

benzersiz bir biçimde çığ gibi büyümüştü. Önde gelen tüm Alman yazarlar ve düşünürler dünyaca 

kabul görmüş yabancı kökenli kelimelere Almanca karşılık bulmaya yöneldiler. Bu durum günümüzde 

de bu şekilde devam etmektedir. Örneğin Televizyon ve Coğrafya kelimeleri bütün dünyada aşağı 

yukarı yakın anlamlarda kullanılırken Almancada ilki için Fernseher ikincisi için Erdkunde kelimeleri 

kullanılmaktadır. İlki günümüze çok yakın bir tarihte ortaya çıkan yeni bir kavramın geçerliliğine; 

ikincisi ise tarihsel sürece güzel birer örnek teşkil etmektedir.  

Nitekim biyolojik saflık ve toprağa bağımlılık tezi bu yüzyılda çökerken XVII. Yüzyılın 

dilbilimsel saflık yanlılarının çabalarının bir bütün olarak başarıyla taçlandığına tanık olundu. 

Dönemin önemli dil bilimcilerinden Justus Georg Schottel (1612-1676) Alman dilini din ile 

birleştirerek yeni bir yorum katmıştır. Schottel şunları söylemiştir: 



Alman Milliyetçiliğinin Tarihsel Kökenleri 

  

 
 

“Dillerin birbirinden kopuşu insan soyu yeryüzüne dağıldığında, ailenin büyük başkanı 

Eşkenaz, Anadolu’dan geçip Avrupa’ya yerleşti. Ülkeyi verimli kıldı ve burayı bölüştürdü. O 

Almanların atasıydı Babil’den eski Alman dilini getirip Cimbri’ye yerleştirdi. Yabancı kelimeler 

yüzünden her türlü değişikliğe uğramış olsa da bugün Avrupa’nın pek çok yerinde Alman dilinin kök 

kelimelerinin varlığını gözlemleyebiliyoruz.” (Schottel, 1967: 29) 

Schottel’in görüşleri pek çok yazar tarafından da paylaşılmaktaydı. Schottel’in görüşlerini 

paylaşanlar genellikle Cermen dilinin İbranice kadar eski olduğunu kanıtlamaya çalışıyorlardı. Bu 

olmasa bile en azından Avrupa halklarının Cermen geçmişinde aranması gerektiğini düşünüyorlardı. 

Bunların başında Gottfried Wilhelm von Leibniz (1646-1716) gelmekteydi. Leibniz bütün insanlığın 

olmasa da en azından beyaz ırkın beşiğini Almanya saymaktaydı (Leibniz, 1882: 87).  

Ancak bu düşünceleri doruğa çıkaracak kişi bugün bile pek çok ırkçı Alman’ın yazılarını 

okumaktan büyük zevk aldığı Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) olacaktı. Alman Ulusuna Söylevler 

(Reden an die Deutschen Nation) ve makalemizin başlığını etkileyen Bütün Vahiyleri Eleştirme 

Denemesi (Versuch einer Kritik aller Offenbarung) adlı eserleriyle okuyucularına, seçilmiş Alman 

milletinin dünya hakimiyetinden aşağısına layık olmadığı görüşünü telkin etmiştir. (Fichte, 2008: 32). 

Fichte, Slavlar dışında bütün Avrupa halklarını Alman soyuna dâhil etmiş; ancak bunları 

özgün dillerini kaybetmekle ve özgün ırklarını koruyamamakla suçlamıştır. Ona göre, bunlar 

Almanlıktan çıkmış, yetersizleşmiş ve kısırlaşmışlardır. Fichte bu ”neo-latin” halklar arasında bir 

ayrıma da gitmiştir. İşte bu ayrım bundan 200 sene sonra Adolf Hitler tarafından kullanılacak ırk 

ayrımı yasalarının temelini oluşturmaktadır. Fichte şunları söylemiştir: 

“Çıkış yolu yok: Eğer siz çökersiniz bütün insanlık çökecekti ve hiçbir kurtuluş umudu 

kalmayacaktır.” (Fichte, 2008: 66). 

Bu sözler daha sonra Adolf Hitler tarafından tekrar edilecektir. Tabiki cümlelerle biraz 

oynanarak:  

“Ari yitip gitmeye zorlanırsa yeryüzünde kesif bir karanlık oluşacak, birkaç bin yıl içinde 

insan kültürü silinecek ve dünya bir çöle dönecektir.” (Hitler,2016: 219) 

Gerçekten Adolf Hitler ve Nazi Partisinin bütün düşünceleri bu bağlamda şekillenmiştir. 

 

SONUÇ 

Bütün basmakalıp yaklaşımlar gibi yukarıda incelenen bu genellemeler de belirli bir doğruluk 

payına sahiptir. Ancak yine de diğer tüm genellemelerde olduğu gibi, içinde basitleştirilmiş, yanıltıcı 

ifadeler de içerir. Bütün bu yazılanların belki de en yanıltıcı yönü altta yatan varsayımdır. Tarihin 

bütün o kıvrımlarında uzanan çağlar boyunca kalıcı bir ulusal kimliğe sahip ve “Almanlar” adını 

taşıyan yalın bir varlığın var olduğu varsayımıdır. Oysa gerçekler kesinlikle bu varsayımla uzaktan 

yakından alakalı değildir. Her şeyden önce şunu tespit etmemiz gerekir. Yüzyıllardan beri çok çeşitli 

siyasal biçimlerin hüküm sürdüğü ve Alman dilinin farklı biçimlerini kullanan insan topluluklarının 

yanı sıra “Almanya” tarihinin büyük bölümünde Almanca konuşmayan insanları da barındıran Orta 

Avrupa’nın coğrafi karmaşasıyla karşı karşıyayız. 



Mert KOZAN  

108 
 

Her tarih, kendi yazıldığı zamanının ürünüdür. Almanların yaşadığı topraklarda sorunlara 

paralel olarak dönemin aydınları ortak bir geçmiş yaratma zarureti hissetmekteydiler. Bu Luther 

öncesi ve Luther çağında din ile ilişkilendiriliyordu. Ancak buradaki temel unsur daha çok ırk ve 

toprağa aidiyet üzerinden okunuyordu. Ancak Cermenlerin yaşadıkları topraklar göz önüne 

alındığında bu teorinin çökmesi kaçınılmazdı. Bu nedenle başka bir yöntem geliştirilmeliydi. Bunun 

için uzun uzadıya düşünen önemli aydınlar dil birliğinin ortak bir tarih ve kültür yaratmakta daha etkili 

bir yöntem olacağını düşündüler ve bundan sonraki yazılarını bu doğrultuda yazmaya başladılar. 

Luther çağından itibaren bu dönüşümün çok açık izleri görülmektedir. Bu tarihten sonra muzaffer 

milliyetçilik çağında milliyetçi tarihçiler daha çok geciken birleşme sorunu ile ilgileniyorlardı. 

Toplumun harcına konulması gereken temel bir unsur vardı. Bu unsur “Almanlıktı”. Ancak bu 

unsurun doğmadan ölmemesi için belli köklere ihtiyacı vardı. Bu kökler ırk veya toprak üzerinden 

karşılanamayacaktı.. Bir kere Cermen kabul edilen toplulukların hiç birisinin ortak bir atası yoktu. 

Bunun haricinde hiç birinin zaten ortak tek bir kavimden doğduğuna dair en ufak bir kanıt dahi yoktu. 

Bu nedenle bu insanlar, ancak ortak dil ile aynı potada eritilebilirdi. Bundan dolayı Almanlar 

kendilerini tanımlarken ortak bir dil birliğinden bahsetmektedirler.    

 

KAYNAKÇA 

Becanus, G. Johannes (Jan van Gorp). 1569. Origines Antwerpianae. Antwerp: 

C. Plantin. 

Bielfeldt, H. H., & Herrmann, J. (Eds.). (1972). Die Slawen in Deutschland: Geschichte und 

Kultur der Slawischen Stämme westlich von Oder und Neisse vom 6. bis 12. Jahrhundert. Ein 

Handbuch. Akademie-Verlag. 

Claus, H. (1966). Lutherbibliographie. Baden-Baden, Heitz. 

Diesselhorst, M. (1959). Die Lehre des Hugo Grotius vom Versprechen (Vol. 6). Böhlau. 

Ensslin, W. (1947). Theoderich der grosse. Münchner Verlag. 

Fichte, J. G., & Moore, G. (2008). Fichte: addresses to the German nation. Cambridge 

University Press. 

Fischart, J., & Alsleben, A. (1891). Johann Fischarts Geschichtklitterung (Gargantua) (No. 

65-71) 

Fried, J. (1994). Propyläen Geschichte Deutschlands (Vol. 1). Propyläen Verlag. 

Hodgkin, T. (1900). Theodoric the Goth: The Barbarian Champion of Civilization(Vol. 4). GP 

Putnam's, Sons 1900.. 

Joachimsen, P. F. (1968). Geschichtsauffassung und Geschichtschreibung in Deutschland unter 

dem Einfluss des Humanismus. 



Alman Milliyetçiliğinin Tarihsel Kökenleri 

  

 
 

King, M. A., & Fullerton, D. (2010). The taxation of income from capital: A comparative study 

of the United States, the United Kingdom, Sweden and West Germany. University of Chicago 

Press. 

Kossinna, G. (1921). Die Indogermanen: ein Abritz. Das indogermanische Urvolk. Verlag von 

Curt Kabitzsch. 

Luther, M., & Beintker, H. (1983). Die reformatorischen Grundschriften in vier Bänden: Gottes 

Werke und Menschenwerke (Vol. 1). Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Kozan, M. (2015). Tarihi Kaynaklar Işığında III. Yüzyılda Gotların Akdeniz'de 

Gerçekleştirdiği Korsanlık Ve Yağma Faaliyetleri. Journal of International Social 

Research, 8(36). 

Kutsal Kitap Eski ve Yeni Ahit, (2011), Korean Bible Society,Seoul, South Korea. 

Matthews, R. J. H. "Romans and Germans." Prudentia 3.2 (1971): 110-117. 

Münkler, H., & Grünberger, H. (1998). Arminius/Hermann als nationales Symbol im Diskurs 

der deutschen Humanisten (1500-1570). Nationenbildung: die Nationalisierung Europas im 

Diskurs humanistischer Intellektueller, Italien und Deutschland, Berlin 

Neville, K. (2009). Gothicism and early modern historical ethnography. Journal of the History 

of Ideas, 70(2), 213-234. 

Partington, J. R. (1970). A history of chemistry. 

Paul, H. (1968). Deutsche Grammatik: Tl. I: Geschichtliche Einleitung, Tl. II: Lautlehre, Tl. 

III: Flexionslehre, Tl. IV: Syntax, Tl. V: Wortbildungslehre. Walter de Gruyter. 

Plass, Ewald M. (1959). "Monasticism," in What Luther Says: An Anthology. St. Louis: 

Concordia Publishing House 

Rhenanus, B. (1965). Desiderius Erasmus: Christian Humanism and the Reformation: Selected 

Writings with The Life of Erasmus. J. C. Olin (Ed.). Harper & Row. 

Schottel, J. G. (1967). Ausführliche Arbeit von der Teutschen HaubtSprache, 1663 (Vol. 1). 

Niemeyer. 

Schulz, Gerhard. Die deutsche Literatur zwischen französischer Revolution und Restauration. 

Vol. 7. CH Beck, 2000. 

Schulze, H. (1991). The Course of German Nationalism: From Frederick the Great to 

Bismarck 1763-1867. Cambridge University Press. 

Schütte, Gudmund. Our forefathers, the Gothonic nations: a manual of the ethnography of the 

Gothic, German, Dutch, Anglo-Saxon, Frisian and Scandinavian peoples. Vol. 2. University 

Press, 1933. 

Smith, H. W. (1914). German Nationalism and Religious Conflict: Culture, 

Ideology. Politics, 7. 



Mert KOZAN  

110 
 

Tacitus, Reeb, W., & Klenk, H. (1930). Tacitus Germania. Teubner. 

Thompson, Edward Arthur. The Early Germans. Oxford, Clarendon, 1965. 

Von Leibniz, G. W. F. (1882). Die philosophischen Schriften (Vol. 2). Weidmann. 

Weisberger, J. L. (1971). Von den Kräften der deutschen Sprache. Schwann. 

Williamson, Craig (2011). A Feast of Creatures: Anglo-Saxon Riddle-Songs. University of 

Pennsylvania Press 

Wolfram, H. (1990). Das Reich und die Germanen. Zwischen Antike und Mittelalter. 

Wolfram, Herwig, and Thomas J. Dunlap. History of the Goths. Univ of California Press, 1990. 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 111-130. 

www.inijoss.net 

 

111 
 

İLKEL TOPLULUKTAN MODERN TOPLUMA GEÇİŞ SÜRECİNDE 

CEZA-ADALET İLİŞKİSİ 

 

Etem ÇALIK 

İnönü Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi, Malatya/TÜRKİYE 

etem.calik@inonu.edu.tr 

 

ÖZET 

İlkel topluluklar, hukukun ayrı bir düzen kuralı olarak ortaya çıkmadığı insan gruplarıdır. 

Ama yasak fiillere uygulanan bir takım müeyyideler gene de vardı. Bu müeyyidelerin muhatabı 

da bütün olarak topluluktur. Çünkü ferdiyet sahibi olan, tek tek kişiler değil topluluktur. Medenî 

toplumlar (tarım toplumları), üretim ekonomisine geçmiş, buna bağlı olarak faaliyetlerin 

farklılaştığı, sosyal alanda sınıfların, siyasî alanda mutlak monarşilerin ortaya çıktığı toplumlardır. 

Bu iki faktör, cezaların ağırlaşmasına, suçlunun dışındaki kişilere, suçlunun malvarlığına hatta 

hanesine yayılmasına yol açmıştır. Bunun da sonucu, ceza-adalet arasındaki bağın kopma 

derecesinde zayıflaması olmuştur. Modern toplumlar, üretimde makinanın kullanılmasına bağlı 

olarak ürünün bollaştığı, yine ulaştırma ve haberleşme vasıtalarındaki gelişmeye bağlı olarak 

mesafelerin kısaldığı ve eğitimin yaygınlaşıp, bilginin aşırı ölçüde arttığı toplumlardır. Bütün bu 

faktörler refah toplumuna yol açmış, sonuçta hukukî alanda cezanın vasfı değişmiş ve cezalar 

yumuşamıştır. Cezanın gayesi, toplumun varlığını güvence altına almaktan ibaret görüldüğü için 

cezalandırma da pür hukukî bir unsur olan ‘adalet’ten zaman zaman uzaklaşmakta ve cezanın 

caydırıcılık rolü zayıflamaktadır.  

Anahtar Kelimeler: Ceza, adalet, ilkel topluluk, medenî toplum, modern toplum 

 

PUNISHMEND-JUSTICE RELATIONSHIP IN THE TRANSITION FROM PRIMITIVE 

SOCIETY TO MODERN SOCIETY 

ABSTRACT 

Primitive societies were groups of people which did not develop the rules of order. Yet, 

there were some set of sanctions on illegal conducts. These sanctions were applied to society as 

whole. It is because personality belonged to society, not to individuals. Civilised societies 

(agricultural society) that has passed into consumption economy and correspondingly its activities 

became various, have created classes in social life and absolute monarchies in political arena.  

These two factors caused i) punishment to be aggravated, ii) punishment extended not only to 

guilty but also to other persons, and iii) to apply punishment on criminal’s wealth, as well as on 

his property. As a result of this, the link between punishment and just weakened too much. 

Modern society is defined as a society that i) has become plentiful of productions by using 

machines in production process, ii) has eased the communication and transportation, iii) is able to 



Etem ÇALIK 

112 
 

generalize education, and iv) consists of information age. These are the reasons that constructed 

the welfare society. These reasons have changed the character of the punishment and softened it. 

It is understood that the aim of punishment was to secure existence of society. In the character of 

punishment, ‘just’ as a pure lawful element was missed time to time and its deterrence weakened. 

Key Words: Punishment, Just, Primitive Society, Civilised Society, Modern Society,  

 

GİRİŞ 

Bu çalışmada geçmişten günümüze yasak veya suç sayılan bir fiile karşılık uygulanacak 

cezaî müeyyideye hangi anlayışın yön verdiği, burada adalet anlayışının nasıl bir fonksiyon 

gördüğü incelenmeye çalışılacaktır. Tabiî ki her hukuk sistemi “adil” olduğu iddiasındadır. 

Ancak, eğer cezaî müeyyide takdir edilirken yasama organı suçlu sayılan, yasada suç sayılan fiili 

işleyen kişinin hak ettiği cezayı alması ve mağdurun vicdanen rahatlatılması dışında başka 

saiklerle hareket etmişse, burada o saikler de hukukun alanına dahil olmuş demektir. Bu saiklerde 

toplumların ortaya çıkışından beri hukuk hayatında hep rol oynamışlardır. 

 

A. CEZA 

Cezanın hukuka has bir müeyyide olarak tarım toplumlarının gelişip kompleks hale 

gelmesinden sonra ortaya çıkmış olması, onun hukukî olduğu kadar siyasi ve sosyal saiklerin bir 

sonucu olduğuna işaret eder. Beccaria, insanların huzur ve güven içinde yaşamak için bir kısım 

özgürlüklerini feda ettiklerini ve feda edilen bu özgürlüklerin bir araya gelerek bir milletin 

egemenliğini meydana getirdiğini ve bu yetkinin de o ülkenin yasal  idaresinde toplandığını 

belirttikten sonra, “ülkede düzen ve huzuru muhafaza edebilmek için, kanunları çiğnemek 

isteyenlere karşı gerekli tedbirleri almak ve cezalandırılmalarını sağlamak da bu otoritenin görev 

ve yetki alanına girer” (Dolu, 2010: 87) demektedir. Yani yazara göre cezalandırmanın 

temelindeki saik, toplumun huzur ve düzenini korumaktır. Burada ceza temelde sosyal bir faktörle 

ilişkilendirilmektedir. 

Beccaria’nın cezalandırmanın temelindeki saikle ilgili bu anlayışı bütün toplum tipleri için 

geçerli değildir. İlkellerde topluluk yapısını tehlikeye atan fiillere karşı topluluğun bütünü 

tarafından uygulanan müeyyidelerin, topluluğun huzur ve emniyetini korumaya yönelik olduğu 

doğrudur. Ancak tarım toplumları (medenî toplumlar) çağlarında, cezaî müeyyidenin temelindeki 

saik sosyal olmaktan çok siyasîdir, yani suç sayılan fiilin siyasî iktidar için arz ettiği tehlikedir. 

Modern toplumlar safhasında, cezalandırmada yeniden sosyal saikler ön plana geçmiştir. 

Nitekim bu anlayışa göre “cezaî nitelikteki hukuk düzeninin işlevi, sadece toplumun varlığını 

güvence altına almaktan yani ortaklaşa hayatın temel ve kaçınılmaz şartlarını garanti etmekten 

ibarettir (Toroslu, 1988: 6).  

 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

 

İlkel Topluluklarda Ceza  

Cezanın madem ki esas olarak sosyal ve siyasî gibi bir takım hukuk dışı saikleri vardır, o 

halde topluluk veya toplum halinde yaşanmaya başlandığından beri ceza da var olmuş olmalıdır. 

Toplum haline gelmeden önce topluluk (cemaat, communauté) halinde yaşadıkları yani siyasî, 

sosyal, kültürel vs. yönlerden farklılaşmaya uğramadıkları dönemlerde de, toplulukların yasak 

sayılan fillere karşı belli müeyyideler uyguladıkları bilinmektedir. 

Özcan’ın belirttiğine göre, Avustralya kabilelerinde sosyal normlara aykırı davranışlar, 

çoğunlukla zarar görenin karşılık vermesi suretiyle yaptırımlandırılır. Bu şekilde 

yaptırımlandırılan norm ihlâllerinin başlıcaları; adam öldürme, zina, mallara verilen zararlar ve 

çocukların, baba otoritesine başkaldırmasıdır. Bu fiiller toplumun bütününü ilgilendirmez. 

Böylece de, ya aile içinde baba veya kocanın yaptırım uygulamasıyla ya da taraflar arasındaki 

“karşılık” mekanizmasıyla çözümlenir (Özcan, 2012: 304-305). Bu tip fillerin 

müeyyidelendirilmesi, bir yerde mağdur tarafın insafına kalmış gibidir. Yani faile duyduğu 

öfkenin şiddeti müeyyidenin ağırlığını belirleyecektir. Müeyyidenin ağırlık derecesi de ihlâl 

edilen normun türüne göre değişmektedir. Bazı ihlâller vardır ki topluluğun bütünlüğü için tehlike 

arz eder ve müeyyidelendirilmeleri topluluk temsilcilerince yapılır. Yine Özcan’ın belirttiğine 

göre, Avustralya kabilelerinden Dieri’de ensest tabusunun ihlâli, kabul (initation) töreni esnasında 

öğrenilecek sırların daha önce öğrenilmesi ve büyü yaparak adam öldürme suç teşkil eder. Bu 

suçları kabilenin Yaşlılar Konseyi yargılar. Sayılan suçların tümünün cezası ölümdür ve sanık 

mahkûm edildiğinde, ceza Konseyin gözetiminde infaz edilir (Özcan, 2012: 305). Birinci halde, 

yani ihlâlin toplumun bütününü rencide etmeyip, bütünlüğünü de tehlikeye koymadığı düşünülen 

fillerin müeyyidelendirilmesinde, müeyyidenin uygulanması fertlere (baba veya kocanın 

müeyyidelendirmesi veya tarafların karşılık uygulamasıyla) bırakıldığı için, mağdurun vicdanî 

tatmini bakımından daha elverişlidir. Ancak adaletten uzaklaşma riski de hep vardır. İkinci halde, 

müeyyidelendirme topluluk temsilcisine bırakıldığı için, birinci planda mağdurun tatmini rol 

oynamaz. Bütün olarak topluluğun huzur ve tatmini ön plana çıkar. Buradaki “Yaşlılar Konseyi”, 

bir tür, toplumlardaki farklılaşmayla ortaya çıkacak olan “Devlet”in bir çekirdeği olarak 

düşünülebilir, ama tabii ki, devlet değildir. Çünkü ilkel topluluktaki tek parçalılık ve çok sınırlı 

farklılaşma dolayısıyla, Yaşlılar Konseyi henüz topluluk yapısından ayrışmış değildir. Sadece 

yaşa bağlı bir teşkilâtlanma olup, müesseseleşmişti. Kendine mahsus ofisi, bütçesi, personeli vs. 

yoktur. Bunların olabilmesi için topluluğun büyüyüp farklılaşması, fonksiyon ve faaliyetleri 

yönünden çeşitlenmesi gerekecektir. 

İlkel topluluklardaki idare tarzının bu geçiciliğine ve müesseseleşmemişliğine Haviland da 

dikkat çeker. O da kabiledeki politik organizasyonun geçici ve gayri resmî olduğunu belirttikten 

sonra “yerel lider yaşından, bilgeliğinden ve dürüstlüğünden dolayı saygı duyulan bir erkektir. Bu 

yüzden grup üyeleri lidere akıl danışır ama liderin tavsiyelerini uygulatmak gibi bir yetkisi yoktur. 

Grupla ilgili kararlar oybirliği ile alınır (Haviland, 2002: 377) der. Haviland da, geçici ve gayri 

resmî organizasyondan resmi organizasyona, Devlet’e giden yolun, topluluğun nüfus olarak artıp 



Etem ÇALIK 

114 
 

karmaşıklaşmasından geçtiği düşüncesindedir. Ona göre “meslekî uzmanlık ve ticaret ağları 

sonucunda artan üretimle sosyal hayat faktörleri bir araya gelince, resmî, tanımlanmış ve merkezî 

bir liderliğe olan ihtiyaç artar. Bu tip toplumlarda politik otorite ve güç, sadece bir bireyde (şef) 

ya da bireylerden oluşan bir grupta (Devlet) yoğunlaşır” (Haviland, 2002: 382). Yani toplumdaki 

farklılaşma ve uzmanlaşmayla birlikte, artık tek tek kişiler ferdiyet kazanmaya başlamış, böylece 

topluluktan ayrışmış kişinin temsil ettiği iktidar makamı, onun şahsında müesseseleşerek devleti 

meydana çıkarmıştır. 

Medenî Toplumlarda (Tarım Toplumlarında) Ceza 

Yukarıda da izah etmeye çalıştığımız gibi, hukukî bir müeyyide olarak diğer sosyal düzen 

kurallarından (ahlâk, örf-adet, din) ayrışmamış olsa bile, ceza ilkel topluluklardan beri tarihin her 

döneminde hep var olmuştur. Ancak, onun kendine has alanına; yasama, yargı ve icra organlarına 

sahip olması ilk olarak medeni toplumlar safhasında mümkün olabilmiştir. Tabiî ki bu, medenî 

toplumların ortaya çıkmasıyla aynı zamanda gerçekleşmemiştir. Medenî toplumlar (tarım 

toplumları) Milât’tan 8-10 bin sene önceki bir tarihte ortaya çıkmışken, yazılı hukukun ortaya 

çıkması bundan oldukça uzun bir müddet sonra mümkün olabilmiştir. Çünkü bunun için, 

öncelikle toplumların yeterli ölçüde farklılaşması, bunun yanında yazının icat edilmesi 

gerekiyordu. 

M. Ö. 1750 yılı dolaylarında Babil Hükümdarı Hammurabi tarafından yapılan 

kanunlaştırma, tarihte bilinen ilk kanunlaştırmadır. Bununla beraber artık ceza, hukukî bir 

müeyyide olarak diğer düzen kurallarından ayrışmış ve belirlenip uygulanması toplumdan 

alınarak, bu işle görevli organlara verilmiştir. 

Hammurabi, Sümer ve Akad ülkelerini tek bir yönetim altında birleştirerek, bölgesel 

Devletten İmparatorluğa geçilmesini sağlamıştı (Şenel, 1982: 61) Bunun yanında Babil’de 

ekonomik hayat da farklılaşmış, tarım ve hayvancılığın dışında, şehirlerde zanaat ve ticaret 

gelişmişti. Hammurabi Yasası, bu zanaatçılar arasında çömlekçileri, taş yontucularını, terzileri 

demircileri, debbağları zikrediyor (Tanilli, 1988: 57)  

Babil İmparatorluğu’nda yazılı hukukun ortaya çıkmasının arkasındaki saik de, böylece 

toplumun büyüyüp kompleks hale gelmesi olmuştu. Toplumun coğrafî alan bakımından 

genişlemesi ve ekonomik yönden farklılaşmaya uğraması,  fert üzerindeki kontrolünü zayıflatmış 

ve mücerret, yazılı normlara olan ihtiyacı ortaya çıkarmıştı. Ancak, medenî toplumlarda yazılı 

hukukun ortaya çıkmasındaki saik bütün olarak “sosyal” olmakla beraber, ceza hukukunun ortaya 

çıkmasındaki saik daha çok “siyasî”dir. 

Ekonomik faaliyetlerin organik enerjiye dayanması ve birçok iktisadî, dinî ve askerî 

faaliyetin (su kanallarının, tapınakların ve surların yapılması vs.) toplu çalışmayı ve angaryayı 

gerektirmesi, bir taraftan köleliği ortaya çıkarırken diğer taraftan güçlü ve mutlak bir monarşi 

ihtiyacını doğurmuştu. İşte aşağı yukarı bütün medenî toplumlardaki siyasî otorite, toplumdaki 

sınıflı yapıyı hukukî teminata bağlamak ve yukarıda bahsettiğimiz hizmetleri gereğince yerine 

getirebilmek için; ölçüsüz, orantısız ve oldukça sert cezaî müeyyideler ortaya koymuşlardır. 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

 

Modern Toplumlarda Ceza 

Modern toplumlar, ekonomik hayatta, ulaşımda ve haberleşmede organik enerjinin yerini 

inorganik enerjinin aldığı, üretimde makinanın kullanıldığı toplumlardır. Üretime makinanın 

girmesi verimin katlanarak artmasına ve meydana gelen ürün bolluğu refah seviyesinin 

yükselmesine yol açarken, makinanın işsiz bıraktığı işçilerin şehirlere akın etmesi köy-şehir 

dengesini tersine çevirmiştir. 

Modern toplumlar, eğitimin ve okullaşmanın yaygınlaştığı, ulaştırma vasıtalarının 

gelişmesiyle mesafelerin kısaldığı ve haberleşme vasıtalarındaki gelişmenin de anlık haberleşme 

imkânını arttırdığı toplumlardır. İşte bütün bu gelişmeler, modern toplumlarda, medeni 

toplumlardaki birçok müesseseyi zaruri olmaktan çıkararak, ortadan kalkmasının yolunu açmıştır. 

Bunlardan birisi köleliktir. 

Modernleşmenin ceza müessesesinde ortaya çıkardığı önemli gelişme ise, cezalardaki 

yumuşama oldu. İşkence, uzuv kat’ı (organ kesilmesi) gibi bedenî cezalar kaldırılmış, idam cezası 

ise sadece bazı modern toplumlarda uygulanan istisnaî bir ceza durumuna gelmiştir. Hapis cezası 

cezanın aslî biçimi olmuştur. 

Modern toplumların eğitimli ve müreffeh toplum olmalarının bir sonucu da siyasî 

rejimlerinin demokratikleşmesi olmuştur. İşte bir taraftan  siyasetteki demokratikleşme, bir 

taraftan ekonomik gelişme ve refah artışı, diğer taraftan toplumun eğitim seviyesinin yükselişi 

cezalarda yumuşamaya yol açmıştır. Toplumun gelişmişlik seviyesi ile cezaların şiddeti 

arasındaki ilişkiye Emile Durkheim de dikkat çeker. Ona göre de cemiyet tipinin gerilik durumu, 

cezaların miktar ve şiddetini arttırıcı etki yapar. İleri düzeydeki cemiyet tiplerine doğru gidildikçe 

cezaların belirgin bir şekilde yumuşadığı görülür (Topçuoğlu, 1984: 75). 

Modern toplumlarda cezalandırmanın temelindeki saikin, “toplumun varlığını güvence 

altına almak” olduğunu söylemiştik. İşte modern toplumlar bunu, cezaî müeyyideyi ırk, din ve 

sosyal sınıf farkı gözetmeden uygulayarak sağlamaya çalışmaktadır. 

Cezanın Maddî Temeli Olarak Suç 

Ceza tabiî olarak suçun karşılığıdır. O sebeple de kanunda suç olarak vasıflandırılmayan 

hiçbir fiile ceza verilemez ve ne kadar zararlı bir fiil olursa olsun, suç olarak isimlendirilemez. O 

ancak diğer düzen kurallarına aykırı bir fiil olarak görülebilir. Dinen günah sayılabilir, ahlâken 

kusur olarak görülebilir veya örf-adet kurallarına göre ayıp sayılabilir. Cezanın ağırlığı da suçun 

vasıflandırılmasına göre değişir. Suç insanın hayat varlığına karşı işlendiğinde cezası da ağır olur. 

Malvarlığına karşı işlenen suçların (hırsızlık, dolandırıcılık) cezası daha hafiftir, vs. 

Suç ve suçluluk çeşitli açılardan değerlendirilmiştir. Eric Hoffer suçluları faydalı, toplum 

lehine kullanılabilecek unsurlar olarak görür. Onları, kitle hareketleri ve ideolojik akımlar için bir 

insan kaynağı olarak kabul eder. Ona göre, suçluya karşı bir şefkat duygusu vardır ve bütün kitle 

hareketleri suçluyu kazanmak için onun etrafında devamlı kur yaparlar. İkinci Haçlı Seferi’nin 



Etem ÇALIK 

116 
 

kuvvetli hatiplerinden St. Bernard, asker toplamak için çağrısını şöyle yapmıştı: Tanrının ne 

büyük inayetidir ve ne paha biçilmez bir kurtuluş fırsatıdır ki, Tanrı katilleri, ırz düşmanlarını, 

dolandırıcıları, yalancı şahitleri ve türlü suç işlemişleri masum kişiler gibi kendi hizmetine 

çağırmaktadır.  (Hoffer, 1978: 80). Suçlunun sosyal fonksiyonunu böylece izah eden Hoffer, 

“suç”u da benzer şekilde tasvir eder: “Suç, bir dereceye kadar kitle hareketlerini ikame eder. Kitle 

hareketlerinin (ister millî, ister dinsel veya devrimci olsun) yüceleştiği hallerde adi suçların 

azaldığı görülmüştür” (Hoffer, 1978: 81) der. 

Suçu fonksiyonları yönünden değil, bizatihî kendi mahiyeti itibariyle tarif eden 

kriminologlara da rastlanmaktadır. 19. yüzyıl krimonologlarından Casare Lombroso suçu doğum, 

ölüm gibi tabiî bir olay olarak tarif ettikten sonra, “suç, önemli bir kısmı itibariyle organizma 

şartlarının ürünüdür. Bazı insanlar –belirli hayvanların yırtıcı, parazit olması gibi- suçlu olarak 

doğarlar. Suç işleyen insanlar sui generis, antropolojik bir tip teşkil eder ve bedenlerinde bulunan 

anatomik, biyolojik ve psikolojik olağan dışı özellikler dolayısıyla suç işlerler” (Dönmezer, 1984: 

5) der. Yani bir yerde Lombroso, suçluyu masumlaştırır ve adeta suçu irade dışı bir fiil konumuna 

getirir. Bu sebeple teklif ettiği müeyyide de bu suç anlayışına uygundur. Madem ki suçun bir 

takım organik sebepleri vardır, o halde ceza ona göre suçu meydana getirmek hususunda birleşen 

fikir ve tabiî kuvvetleri yok edemez. Bu nedenle ceza yerine iyi bir sağlığı koruma, hijyen, suçları 

önlemekte daha etkili olur (Dönmezer, 1984: 5). 

Lombroso, adeta cezasız bir hukuk sistemi düşünmektedir. Bu, modern hukukun suç ve 

ceza ilişkisi hakkındaki anlayışı göz önünde tutulduğunda, kendi içinde tutarlıdır. Çünkü cezaî 

müeyyidenin temelindeki unsur “hür irade”dir. Yani suç sayılan fiili işleyen kişinin, o fiili hür 

iradesiyle işlediği farzedilir. Halbuki Lombroso’nun anlayışına göre, suçta manevî unsur yani 

irade yoktur. Tamamen organizmanın işleyişinin bir sonucudur. O halde kişiyi, meydana 

gelmesini istemediği bir sonuçtan dolayı sorumlu tutmak, hukuka, adalete ve hakkaniyete 

aykırıdır. 

Sosyolojik görüş, suçu sosyal yapı ile ilişkilendirerek izah eder. Sosyal sistemlerin 

yapılarını oluşturan sosyal statüler (sosyal mevkiler) gereği kişi toplum hayatında belirli rolleri 

oynamak durumundadır. Kişinin işgal ettiği statü, sosyal mevki ve bunlara bağlı roller ise, 

amaçlarını gerçekleştirebilecek araçları ona sağlar veya sağlayamaz. Böylece kişinin hukukî 

araçlarla amaçlarına ulaşamaması, onun suç davranışına başvurmasına sebep olur. Böylece suç, 

amaçlara ulaşmak bakımından bir tür seçenek olmaktadır (Dönmezer, 1984: 426-427). 

Suçu ve suçluyu sosyolojik açıdan ele alan teorilerin ilki Durkheim’e aittir. Kurucusu 

olduğu “sosyolojizm” akımı, böyle bir izahı da bir yerde zaruri kılıyordu. Bu teori toplumdaki 

siyasî, iktisadî, teknik, kültürel vs. bütün müesseseleri sosyal yapının birer ürünü gibi ele alıyordu. 

Durkheim’e göre, toplumsal olaylar din, ahlâk, hukuk, mantık gibi türlü biçimlere bürünerek 

bireysel bilinçlere dıştan gelirler ve kendilerini istese de, istemese de bireye zorla kabul ettirirler 

(Kösemihal, 1974: 183).Yani fert normal davranışları itibariyle olduğu kadar anormal, suç teşkil 

eden davranışları itibariyle de toplumun ürünüdür. Ona göre, suçluluğun bulunmadığı hiçbir 

toplum yoktur. Her yerde ve her zaman insanların bazı davranışlarına tepki olarak ceza 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

uygulanmıştır. Bu yüzden suçluluk normaldir (Demirbaş, 2012: 146). Yani suç da, cezaî 

müeyyide de sosyal yapının birer gerçekliği olarak görülürler, bu anlayışta. 

Türlü Fonksiyonları İtibariyle Ceza 

Ceza, toplu yaşamanın ortaya çıkardığı bir sonuçtur ve uygulanması, mutlaka kamu gücünü 

gerektirir. Zarar gören kişinin karşılık verme gücünün olmaması veya karşılık verirken ölçüsüz 

davranabilme ihtimalinin bulunması, cezayı takdir etme  ve uygulama yetkisinin fertlerden 

alınarak topluluğa veya devlete verilmesini gerektirmiştir. Ayrıca karşılıklı intikam zincirinin 

uzayıp gitmemesi için “karşılık” sayılan müeyyidenin kişilerden bağımsız bir organa verilmesi de 

toplum faydasına daha uygun bulunmuş olmalıdır. “Ceza devlet tarafından verilen bir zarar veya 

kötülüktür(…) Cezanın özelliği o halde onun kamusal nitelikte bir zarar veya kötülükten ibaret 

bulunmasında, açıkçası ‘kamusal bir müeyyide’ olmasındadır” (Hafızoğulları, 1987: 218) Onu 

ferdî zarar ve kötülüklerden ayıran da bu “kamusallık” özeliğidir. 

Cezanın birinci fonksiyonu tabiî olarak hukukî fonksiyondur. Mağdura verdiği zarara 

karşılık, suçluya da bir zarar verilerek bedel ödetmedir. Böylece mağdurun ve toplumun adalet 

arzusu belli ölçüde tatmin edilebileceği gibi, aynı veya benzer suçu işlemeyi düşünen kişiler için 

de caydırıcı bir rol oynar. 

Bu ikinci fonksiyonu itibariyle cezaî müeyyide sosyal bir mahiyet taşır. Buna Bentham 

“hukukunun negatif fonksiyonu” adını verir ve bu fonksiyonu “İnsanların zararlı davranışlarını 

önlemek suretiyle topluma ıstırap veren durumları azaltmak” (Güriz, 1987a: 270) şeklinde ifade 

eder. Ona göre ceza, suçun suçluya sağladığı faydadan daha büyük bir zararı içine almalıdır ki 

suçların sayısı azalsın (Güriz, 1987a: 271). Yani sadece suçluya bedel ödetme değil, onun yanında 

toplumun düzen ve huzuru da gözetilmektedir. Modern hukukta da cezanın “suçluluk tehlikesine 

karşı toplumsal bir savunma” olduğu anlayışı hakimdir (Hafızoğulları, 1987: 208) 

Cezanın “toplumun düzen ve huzurunu korumak” şeklindeki sosyal fonksiyonu, ilkel 

topluluklardan modern topluma kadar bütün insan birliktelikleri için söz konusudur. Sosyal 

Antropolog Wells bu fonksiyonla ilgili olarak klanlar hakkında şu bilgiyi verir: “Başka bir klana 

mensup bir kimse tarafından saldırıya uğrayan klan üyesini kendi klanında herkes birleşerek 

destekleyecek, intikam alacak veya tazminat ödenmesini talep edecektir. Sorun tatmin edici bir 

şekilde çözümlendiğinde de suçlunun klanının bütün üyeleri, işlenen suçtan sorumlu tutulacaktır. 

Burada karşılaştığımız prensip, aynı zamanda bireyin grubuyla aynîleştirilmesine iyi bir örnek 

olan kolektif sorumluluk prensibidir (Wells, 1971: 125). 

Cezanın bir başka fonksiyonu siyasî fonksiyondur. Bu fonksiyon bilhassa medenî toplumlar 

(tarım toplumları) safhası için önemlidir. Toplumun ağır cezaî müeyyidelerle baskı altına alınarak, 

hizmetinden faydalanılması ve itaati hedeflenmiştir. 

Cezanın siyasî fonksiyonundan bahsedebilmek için, öncelikle, korunması gereken siyasî bir 

gerçekliğin yani “Devlet”in ortaya çıkması gerekirdi. İlkel topluluklarda topluluk yapısından 

ayrışmış ve farklılaşmış olarak belirmiş bir “Devlet” henüz meydana gelmemişti. Dolayısıyla 

cezaî müeyyide ile korunması gereken siyasî bir “değer” yoktu. 



Etem ÇALIK 

118 
 

Medenî toplumların ortaya çıkmasıyla beraber, Devlete, Devleti temsil mevkiindeki 

hükümdara yönelik suçlar “siyasî suç” kategorisine sokulmuş ve ağır cezaî müeyyideye tabi 

tutulmuştur. Meselâ, Günaltay’ın belirttiğine göre, Sümerler’de bir kimseyi kanuna muhalif olarak 

kralın hizmetinden uzaklaştıran adam, sosyal mevkii ne olursa olsun ölüm cezasına çarptırılırdı 

(Çalık, 1996: 25). İran’da Pers İmparatorluğu döneminde Devlet’e karşı işlenen isyan suçlarında,  

asiler yakalanınca saraya getirilir, orada Büyük Kral tarafından yargılanır, burun ve kulakları 

kesilir, halka teşhir edildikten sonra isyan çıkardıkları bölgede idam edilirlerdi (Çalık, 1996: 26). 

Modern toplumlarda siyasî iktidarın değişmesi halk iradesine bağlı olduğu için, cezaî 

müeyyideyle korunacak bir “mutlak” idarede yoktur. Dolayısıyla cezanın siyasî fonksiyonu, 

Devletin varlığına ve bağımsızlığına kasteden eylemlere karşı Devleti korumaktır. 

 

B. ADALET 

 Tarifi ve gayesinin ne olduğu konusunda, günümüzde aşağı yukarı ortak bir anlayış 

bulunmasına karşılık, adalet, modern zamanlara gelinceye kadar farklı anlaşılmış ve 

uygulanmıştır. Bu bilhassa da cezaî adalet bakımından böyledir. Cezaî adalet, herkese işlediği suç 

ölçüsünde ve aynı suçu işleyenlere aynı cezanın verilmesi olarak tarif edilebilir. Yani hem suç ve 

ceza arasında hem de aynı suçu işleyenler arasında bir denge ve hakkaniyet söz konusudur. Bunun 

da temelinde yatan anlayış, insanların doğuştan hür ve eşit oldukları ve kimsenin başkalarına 

nisbeten bir imtiyazının bulunmayışıdır. 

Modern hukukta cezaî adaletin, “suçun önlenmesine, suçların karşılığının verilmesine, 

suçlunun iyileştirilmesine yönelik” (Çeçen, 2003: 30) olduğu belirtilerek, birden fazla fonksiyonu 

yerine getirdiğine vurgu yapılır. Yani cezaî adalet sadece suçluya, işlediği fiilin bedelinin 

ödetilmesi değil, aynı zamanda başkalarının da aynı veya benzer suçu işlemesine engel olacak 

kadar “ibretlik” fonksiyon görmesi, ama bunun yanında suçlunun da tekrar topluma 

kazandırılmasıdır. 

Soyut adalet düşüncesinin insanlık tarihindeki fonksiyonunu, bunun da ötesine taşırarak 

“bireyi ve insan topluluklarını haklı saydıkları şey uğruna savaşım vermeye yöneltmek biçiminde, 

toplumsal yaşamda büyük bir etkinliğe sahip olması” (Gürbüz, 2004: 96) şeklinde tarif eden 

hukukçular da vardır. Bu tarifi ortaya koyan yazarı böyle düşünmeye sevk eden, hak ettiği şeyin 

verilmesinin insanları hak ettiği şeyi elde etmek hususunda motive ettiği kanaati olmalıdır. Bu 

biraz aşırı bir izah olsa da, herkesin hak ettiği kadar para, mal veya mevki sahibi olmasının ya da 

hak ettiği cezayı almasının, toplumda huzur ve düzen sağlayıcı, toplumu rahatlatıcı bir fonksiyon 

göreceği muhakkaktır. 

Hafızoğullarına göre, “adalet” iyiliğin iyilik, kötülüğün kötülükle ödetilmesini 

emretmektedir. Çünkü ancak bu yolla bir amaca varılmakta, bir menfaat temin edilmekte, bir 

değer sağlanmakta, dolayısıyla topluma ait bir ihtiyaç giderilmektedir (Hafızoğulları, 1987: 198). 

Burada yazar, adaleti pür hak-hukuk anlayışıyla açıklamakta, ancak adaletin gerçekleşmesinden 

toplum lehine bir takım faydalar doğacağını düşünmektedir. Ona göre, cezanın ödeticilik 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

niteliğinin zorunlu sonucu cezanın şahsîliği ve insan haysiyetine uygunluğudur. Ceza başkasına 

değil ama cürmî fiilin bizzat faaline zarar vermelidir (Hafızoğulları, 1987: 201-202). Cezanın 

şahsîliği cezaî adaletin de zaruri, mutlak bir şartıdır. 

Cesare Beccaria’ya göre ise, “ceza ne denli çabuk ve işlenen suça yakın olursa o denli çok 

adil ve yararlı olur” (Beccaria, 2014: 101) Yani suç ve ceza arasında bir denge olmalı ve ceza 

geciktirilmeden verilmelidir. Bu husus, mağdurun adalet ve hak-hukuk duygularının tatmini için 

oldukça önemlidir.  

Eskridge, mutlak adaletin tesisi için gereken dört unsurdan birini “kanunları ihlâl eden 

kimseleri mutlak surette cezalandırabilme kapasitesi” (Dolu, 2010: 422) olarak belirttikten sonra, 

“adalet hataları”nı da 1) masumların cezalandırılması, 2) suçluların cezadan kaçması, 3) suçluların 

gerektiğinden daha şiddetli cezalandırılmaları, 4) suçluların gerektiğinden daha hafif 

cezalandırılmaları (Dolu, 2010: 423) şeklinde sıralar. Bu unsurlardan ilki, cezaların şahsîliği ile 

alâkalıdır. Yani suçu kim işlemişse, cezanın da ona verilmesi. İkinci unsur, güçlülerin hukuku 

deldiği, zayıfların ezildiği bir düzeni ifade eder. Üçüncü ve dördüncü unsurlar ise, suç ve ceza 

arasındaki dengeyle ilgilidir. Yani suçlunun hak ettiği ölçüde cezalandırılmasıdır. Suçluya hak 

ettiğinden fazla ceza verilmesi vatandaşın hukuka ve devlete olan güvenini sarsabilir, hak 

ettiğinden az ceza verilmesi ise, vatandaşlar arasında kin ve intikam duygularını kışkırtabilir. 

İlkel Topluluklarda Adalet 

İlkel topluluklarda “ferdiyet” sahibi olan tek tek üyeler değil bütün bir topluluktu, yani 

“klan”dı. Bunun bir sonucu olarak da sorumluluk kolektifti. Bu kolektiflik, hem fail hem de 

mağdur bakımındandı. Dolayısıyla iki ayrı topluluk fertlerinin birbirlerine verdiği zararlar 

mensubu bulundukları toplulukların savaşmasıyla müeyyidelendirilirdi (Özcan, 2012: 285) Aynı 

topluluk içindeki gruplaşmalarda ise, tabiî olarak “karşılık” önce zararı verene yönelikti. Eğer 

zarar veren takip edilemiyorsa, bu durumda, grubundan herhangi bir kişiye yönelik eylemde 

bulunulur (Özcan, 2012: 285). 

Özcan, “verilen zararın cinsi ne olursa olsun (adam öldürmeden hırsızlığa kadar bütün 

zararlar), zarar grubu zayıflatarak sosyal dengeyi bozmuştur. Bunun sonucunda, dengenin yeniden 

kurulması, karşı grubun da eşdeğer bir kayba maruz bırakılmasını gerekli kılar. Kolektif 

sorumluluğun nedeni budur” (Özcan, 2012: 285)  der. Bu ifade bize doğru görünmemektedir. 

İlkel topluluklardaki kolektif sorumluluğun sebebi yukarıda belirttiğimiz, tek tek klan 

mensuplarının değil, bütün olarak klanın, topluluğun ferdiyet sahibi bulunmasıydı. 

İlkel topluluklarda kolektif sorumluluk ilkesine yol açan, “bütün olarak klanın fert 

sayılması”nın temelinde de totemizm anlayışı yatmaktadır. Örnek’in verdiği tarife göre 

“totemizm, bir grubun ya da bir klanın, bir hayvan, bir bitki türüne ya da bir nesneye mistik, majik 

ve akrabalık duyguları ile bağlanışı, bu bağlanıştan doğan görevler, kaçınmalar, ritlerdir” (Örnek, 

2000: 38). Bu anlayıştan çıkan sonuç da, aynı toteme bağlı klan mensuplarının birbiriyle akraba 

olması ve totem sayılan hayvan ya da bitkinin topluluk için kutsal sayılmasıdır. Dolayısıyla, ilkel 



Etem ÇALIK 

120 
 

topluluk üyeleri arasında hem sıhrî hem de dinî bir birlik vardır. İşte onları tek bir ferdiyet haline 

getiren ve kolektif sorumluluklarına yol açan da bu anlayış olmalıdır. 

Medenî Toplumlarda (Tarım Toplumlarında) Adalet 

Medenî toplumlar tarım devrimini yapmış, üretim ekonomisine geçmiş toplumlardır. Bu 

devrimle birlikte, toplumlar, üretimde bulunanların ihtiyacından daha fazla ürün elde etme 

imkânına kavuşmuş ve böylece toplumun bir bölümünün zirai faaliyetten çekilmesine, tarım dışı 

faaliyet alanlarının (zanaat, ticaret, sanayi, mimari vs.)  gelişmesine imkân verecek bir boş 

zaman yaratılmıştır. Gelişen faaliyet alanları, bir takım sosyal, siyasî, hukukî müesseselerin 

doğuşuna yol açmıştır. Devlet ve yazılı hukuk da bunlar arasındadır. 

İnsanlık tarihinde medenî toplumların ortaya çıkışının bizim konumuz olan ceza-adalet 

ilişkisi bakımından sonucu, ceza-adalet arasındaki dengenin bozulmuş olmasıdır. İlk yazılı kanun 

olan Hammurabi Kanunlarında bunun örneklerini görmek mümkündür. Burada hür insanlar 

muşkinu ve amelu (ya da mâramelu) olarak iki gruba ayrılıyor ve bunlardan amelu sınıfına 

mensup olanlar daha itibarlı sayılıyorlardı. Dolayısıyla hukuken farklı muameleye tabi 

tutuluyorlardı. Meselâ bir amelunun gözünü kör eden ya da bir kemiğini kıran kişiye kısas 

uygulanıyordu. Halbuki aynı zarara uğrayan kişinin bir muşkinu olması durumunda suçlu sadece 

para cezasına çarptırılıyordu (Diakov-Kovalev, 1987: 113) Demek ki mağdurun yüksek sınıfa 

mensup bulunması durumunda ceza adaleti sağlanıyor, aksi durumda adaletten sapılıyordu. Tabiî 

ki, o günün anlayışında bu uygulama “adil” olarak görülüyordu. Öyle ki, bu farklı cezaî müeyyide 

takdiri ve uygulanması kanunla teminat altına alınmıştı. 

İlkçağ’da Mısır toplumunda din ve siyaset içiçe geçmişti. Başta bulunan hükümdar 

(Firavun) “Büyük Tanrı” ilân edilmişti. Dolayısiyle onun hem beşerî hem de ilâhî hüviyeti vardı. 

Yani Devlet “Tanrı” tarafından idare ediliyordu. 

Firavun’un Devlet işlerinde en önemli yardımcısı “Vezir”di. Orduların komutanı ve baş 

yargıçtı. Vergilerin toplanması, sulama çalışmaları, kısacası Mısır hükümetinin bütün karmaşık 

hizmetleri ona bağlıydı (Diakov-Kovalev, 1987: 149) Mısır, M.Ö. 3000’li yılların en gelişmiş 

toplumuydu. Bu gelişmeye paralel olarak, en tepedeki Kral’dan en aşağıdaki köleye kadar, 

farklılaşmış bir sosyal yapı, katı bir sınıf düzeni vardı. Ancak, sosyal yapının farklılaşmasına 

rağmen, Firavun’un, tebaası tarafından “en büyük Tanrı ve Dünya Düzeninin Efendisi” (maat) 

olarak görülmesi (Hornung, 2004: 27) dolayısiyle, Babil’de olduğu gibi, bağımsız bir hukukî 

gerçeklik ortaya çıkamamıştı. Çünkü Firavun, ilâhî keyfiyetinden dolayı her şeyin, bu arada 

hukukun da kaynağı sayılıyordu. Firavun’un hem Tanrı hem de Kral sayılması dolayısıyla, siyasî 

suçlar iki “değer”i birden rencide ediyor ve çok ağır şekilde cezalandırılıyordu. Meselâ Firavun 

III. Ramses M. Ö. 1155 yılında bir komplo ile öldürülünce, yerine geçen veliahtı IV. Ramses 

(1155-1148) komplocuları yargılar. Komplocuların en soylusunun intihar etmesine izin verilir, 

diğerleri ise burun ve kulakları kesilerek cezalandırılır (Hornung, 2004: 124). Burada, suçun faili 

olması durumunda bile, soylular sınıfına mensup birisi sıradan bir suçluya göre daha hafif 

cezalandırılıyordu. Yine sınıf yapısının katılığı dolayısıyla, aşağı sınıftan olanların, bilhassa da 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

kölelerin işledikleri suçlara çok ağır cezai müeyyide uygulanarak adaletten uzaklaşılıyordu. 

Meselâ, hür bir kadına tecavüz, tenasül aletlerinin kesilmesini gerektirirdi (Çalık, 1996: 68). 

İlkçağ’da Hindistan’da “kast” esasına dayalı bir sosyal yapı vardı. Kastlar, doğumla girilen 

ve geçişkenliğin imkânsız olduğu tabakalardır. En yüksek sınıf kabul edilen Brahmanlar (din 

adamları sınıfı), tabii olarak en imtiyazlı sınıftı. Bu sınıf mensupları hiçbir zaman idamla 

cezalandırılamazdı. Onlar cinayet işlediklerinde bile sadece para cezasına çarptırılırlardı (Arsal, 

1948: 42). Yani bir yerde, Brahmanlar’ın “adam öldürme imtiyazları” vardı. Halbuki bir 

Brahmanı kendisinden aşağı sınıftan birisi tahkir ederse suçlu işkenceler içinde öldürülürdü 

(Arsal, 1948: 43). Burada da sınıflara göre farklılaştırılmış ceza sistemi ve ceza adaletinden aşırı 

bir sapma görüyoruz. Bu da kanunla teminat altına alınmış bir “sapma” idi. Yani kanuna uygun 

fakat bir o kadar da hakka, hukuka ve adalete aykırı bir uygulama söz konusu idi. Tabiî ki bu, 

bugünkü anlayışımız itibariyle böyledir. İlkçağlardaki Hint dinî düşüncesi göz önüne alınacak 

olursa, bu adaletsizliklerin nasıl ilahî bir kılıfa büründürüldüğü görülür. Brahmanların geliştirdiği 

“Varna Öğretisi”ne göre, Tanrı Brahma kafasından Brahmanları (din adamlarını) yaratmıştı. Ya 

da din adamları Tanrı Brahma’nın kafasını oluşturuyordu. Onun için de onların görevi düşünmek 

ve dua etmekti (Şenel, 1982: 118) Bu sebeple de, Tanrı’ya en yakın olan bir sınıfın mensubuna 

karşı işlenecek bir suçun cezası, sıradan birisine karşı işlenecek bir suçla aynı olamazdı. Aynı 

şekilde Brahmanlar, işledikleri bir fiilden dolayı sıradan insanlar gibi cezalandırılamazdı. Diğer 

sınıf mensupları da Tanrı Brahma’yla yakın veya uzak bir şekilde ilişkilendirilmişti. 

Bir başka medenî toplum olan İbranîler’in ceza hukuku diğer toplumlarınkinden farklı 

olarak ilâhî kaynaklı bir hukuktu. Yani Kutsal Kitapta (Kitab-ı Mukaddes’te) belirlenen cezalar, 

herhangi bir siyasî veya hukukî otoritenin yahut Tanrı’nın vekili sayılan hükümdarın değil, 

doğrudan Tanrı’nın sözü kabul ediyorlardı. Burada din ve hukuk iç içe geçmiş bütünleşmişti. 

Kutsal Kitap’ta suçlara karşılık olarak gösterilen cezalar belirtilirken, köleler dışındaki 

sınıflar arasında ayrım yapılmamış ve farklı sınıf mensuplarına farklı cezaî müeyyide takdir 

edilmemiştir. Dolayısıyla de, meselâ,” kim birini vurup öldürürse, kesinlikle kendisi de 

öldürülecektir” , “kim annesini ya da babasını döverse,  kesinlikle öldürülecektir” , “kim adam 

kaçırmışsa onu ister satmış olsun, ister elinde tutmuş olsun öldürülecektir” (Kutsal Kitap, 2001: 

93) gibi, suçu işleyen “kim olursa olsun” tarzında vasıflandırılmıştır. 

İbranî hukukunda kölelere karşı işlenen suçlar hakkında da belirlenmiş cezai müeyyideler 

bulunup bu husus köle sahibinin insafına bırakılmamıştır. Meselâ “ bir adam erkek ya da kadın 

kölesini değnekle döverken öldürürse, kesinlikle cezalandırılacaktır. Ama köle hemen ölmez, bir - 

iki gün sonra ölürse, köle sahibi ceza görmeyecektir. Çünkü köle onun malı sayılır.” (Kutsal 

Kitap, 2001: 94). Burada kölenin sadece hayat varlığına karşı işlenen suça cezaî müeyyide 

uygulanmaktadır. Bunun dışında köle efendinin malı sayıldığı için, efendisinin onu dövme ,” yola 

getirme” hakkının bulunduğu kabul edilmektedir. Ama bu kadarı bile, diğer medenî toplumlardaki 

hukukî sistemlerle hatta modern hukukun temeli sayılan Roma Hukuku ile karşılaştırıldığında çok 

daha insanî sayılır. 



Etem ÇALIK 

122 
 

Tevrat’taki cezaî hükümlerin, çağdaşı olan toplumlarınkinden daha insanî ve ileri olduğu 

hususu bazı tarihçilerce göz ardı edilmektedir. Mesela Durant ve Lambelin ortaklaşa yazdıkları “ 

Yahudi Tarihi ve Siyonist Liderlerin Protokolleri “ isimli eserde , “ Musa Kanunu, Hammurabi 

Kanunundan 1500 sene sonra kaleme alınmış olmakla beraber ona nisbetle hiçbir ilerleme 

göstermez” (Durant-Lambelin, 2013: 78) demektedirler. Halbuki İbranî hukuku cezaların şahsîliği 

dolayısıyla ceza adaletini büyük ölçüde ortaya koymuşken, Hammurabi Kanunlarında bu ilkeye 

oldukça aykırı hükümler bulunmaktadır. Meselâ Hammurabi Kanununa göre bir başkasının 

hamile olan kızını dayakla öldürenin kendisi değil kızı öldürülürdü. Yine mimarın hatası 

yüzünden çürük yapılmış bir ev yıkılıp da içinde ev sahibinin oğlu ölürse, mimar değil mimarın 

oğlu öldürülürdü (Çalık, 1996: 64). Hâlbuki Tevrat’ta “oğullar için babalar öldürülmeyecektir, 

babalar için oğullar öldürülmeyecektir; herkes kendi suçu için öldürülecektir” (Çalık, 1996: 76) 

der. İki kanunun adalet anlayışındaki farklılık, İbranî hukuku lehine kaydedilmesi gereken büyük 

bir ilerlemedir. 

Yunan sitelerinden Atina’da hukuk sistemi, medenî toplumların birçoğunun aksine laik bir 

sistemdir. Kanunlar ilâhî bir kaynağın veya Tanrı’nın vekili sayılan kutsallığa bürünmüş bir 

hükümdarın eseri değildi. Kanun yapma yetkisi Halk Meclisi (Ekklesia)’ne aitti.” Gelir durumuna 

bakılmaksızın bütün ergin erkek vatandaşların katılabildiği bir kurultay idi,” bu (Şenel, 1982: 

144). Cezanın kaynağı itibariyle dünyevîleşmesi ve ceza koyma yetkisinin vatandaşlardan 

meydana gelen bir meclise verilmesi, Atina’da cezaî müeyyidenin belli ölçüde yumuşamasına yol 

açmıştı. Ancak gene de cezaların insaf ölçüleri dışına taştığı ve ceza- adalet dengesinin bozulduğu 

durumlar mevcuttu. 

En ağır suçlar vatana ihanet olarak vasıflandırılabilecek suçlardı. Meselâ Devletin rejimine 

yönelik suçlar (Cumhuriyet idaresi yerine krallık idaresi kurma teşebbüsü), Devletin emniyetine 

yönelik suçlar (casusluk, bir gemiyi veya bir kaleyi düşmana teslim, askerden kaçma) idamla 

cezalandırılırdı. Devletin rejimine yönelik suçlarda suçlunun hanesi de tahrip edilirdi ki, bu, 

cezanın suçlunun dışındaki maddî bir varlığa taşırılması demekti. Kalpazanlık idamla 

cezalandırılırken, Devlet malını çalmanın müeyyideleri, çalınan malı iade ve çalınanın iki misli 

miktarda nakdî ceza idi (Arsal, 1948: 120). 

Atina’da bilerek işlenen öldürme suçları idamla cezalandırılırken, taksirle işlenenlerde fail 

bir yıllığına ülke dışına sürgün edilir ve maktulün akrabalarına diyet öderdi. Evli olmayan bir 

kadını kaçırmanın (aynı zamanda ırzına tecavüz olsa dahi) cezası ancak yüz drahmi nakdî ceza 

idi. Evli bir kadınla gayri meşru bir münasebet halinde erkek idamla cezalandırılırken, kadına 

boşanma ve cihazının kocaya bırakılması gibi müeyyideler takdir edilmişti. Kıymeti elli drahmiyi 

aşan bir şeyi gündüz çalmanın cezası idamdı. Kıymeti bundan aşağı olan şeyler için, çalınmış mal 

sahibine nakdî ceza ödenirdi (Arsal, 1948: 120). 

Atina ceza kanunlarında, bütün çağlarda hakkaniyetten ve adaletten sapma olarak 

görülebilecek bazı hususlar vardı. Meselâ kıymeti elli drahmiyi aşan bir şeyi gündüzün çalana 

idam cezası verilirken, evli olmayan bir kadını kaçırana- tecavüz bile etse – nakdî ceza verilmesi, 

hiçbir hukuk sisteminin kabul edebileceği bir husus değildir. Bir kadının şeref ve namus varlığı 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

yüz drahmi gibi bir bedelle satın alınmış oluyordu. Gene evli bir kadınla gayri meşru bir 

münasebet halinde erkek idamla cezalandırılırken, kadına boşanma ve cihazının kocaya 

bırakılması gibi bir müeyyide uygulanması, ceza – adalet dengesi açısından oldukça yanlış bir 

uygulamadır. Burada kadını korumaktan ziyade onu bir “mal” gibi görme zihniyeti vardır. 

Antik Yunan’da kadınlara yönelik bu olumsuz tavır Yunan filozoflarında da yansımasını 

bulmuştu. Bunlardan Aristo, kadının erkekten daha az yetkinlik sahibi olduğunu söyler 

(Vorlander, 2004: 153). Yine aklî ve erdemli faaliyetin gerektirdiğini kabul ettiği konulardan biri 

olarak “erkeğin tam yetkinlik derecesine kadar gelişmesini” (Vorlander, 2004: 156) 

belirtmektedir. Aristo bunları söylerken adaletsizlik yaptığı kanaatinde değildir. Bunu tabiî bir 

durum olarak görür. Zira bu statünün yaradılışından geldiği düşüncesindedir. Ona göre, “ doğa 

erkekleri yönetmek, kadınları boyun eğmek için yaratmıştır.” (Şenel, 1982: 215). Ahlâkî 

erdemlerin en yetkininin adalet olduğunu söylerken, (Vorlander, 2004: 157) kadınlara reva 

gördüğü statünün sadece normal değil, “ adil” de olduğuna inandığını gösterir.  

Roma’da cezaî adaletin, ceza - adalet ilişkisinin gelişmesini iki dönem halinde incelemek 

mümkündür. Birincisi; Hristiyanlığın resmî din olarak kabul edildiği 380 yılına kadarki paganlık 

dönemi, ikincisi 1453’e kadarki dönemdir. Bu iki dönem birbirinden sadece dinî çizgilerle değil, 

siyasî çizgilerle de ayrıdır. Paganlık döneminin MÖ. 27 yılına kadar olan bölümü Cumhuriyet 

dönemidir. Bu yılda başlayan Principatus dönemi 284 yılına kadar sürer. Bu bir ara dönem gibidir. 

Başta bulunan “ Princeps” çok geniş yetkilere sahip olmasına rağmen (idarî, askerî, yargısal), 

mutlak hakim değildi. Çünkü Senatus tarafından seçilirdi. Seçimi halk meclisince onaylanırdı 

(Çelebican, 1982: 27).  Principatus döneminin sonları Roma İmparatorluğu dahilinde 

Hristiyanlara yapılan zulmün de artarak devam ettiği yıllardır. Bu zulüm 313 yılında İmparator 

Constantinus’un Hristiyanlığı meşru din olarak tanımasına kadar devam etti. 

380 yılında İmparator Theodosius Hristiyanlığı İmparatorluğun resmî dini olarak kabul 

edince, imparatorlukta yeni bir devir başlamış oldu. 

Hristiyanlığın resmî din olarak kabul edilmesinden sonra Roma Hukuku ile Hristiyanlık 

arasında uyuşmazlıklar ortaya çıktı. Uyuşmazlık konularından biri kölelikti. Hristiyanlığın kölelik 

hakkındaki tavrı Roma Hukuku’ndaki anlayışla taban tabana zıttı. Roma Hukukunun köleleri 

insan değil eşya saymasına karşılık, Hristiyanlık onları hürlerle eşit seviyede görüyordu. Halbuki 

o dönemde Roma da bütün çağdaşları gibi köleci bir toplumdu. Köle toplumu haline gelmesi, 

MÖ.250’li yıllardan sonra oldu. Bu tarihten itibaren savaşlar, elitlerin büyük mülklerinde 

çalışacak kölelerin düzenli bir şekilde elde edilmesini sağladı. Öyle ki, M.Ö. 1. Yüzyılın 

başlarında yaklaşık 2 milyon köle vardı (Ponting, 2013: 224). Köle sahipliğinin zenginliğin 

göstergesi olduğu böyle bir toplumda köleliği kaldırmak zaten mümkün olamazdı. Fakat 

Hristiyanlığın Roma İmparatorluğu’nda hakim olmasından sonra kölelerin durumunda nisbeten de 

olsa bir düzelme görüldü. Meselâ Ius civile (medenî hukuk)’e göre azat etme durumunda 

efendinin kölesi üzerindeki hakkından vazgeçmesi, onun hukukî durumunu değiştirmezdi. Köle 

bu vazgeçme ile yalnızca “terkedilmiş mal” haline gelirdi. Böylece terkedilmiş olan malın, ona 

sahip olmak niyeti ile fiilî hakimiyetini (zilyetliğini) ele geçiren herhangi bir kimse onun üzerinde 



Etem ÇALIK 

124 
 

mülkiyet hakkı kazanırdı (Çelebican, 1982: 141) Son İmparatorluk Döneminde (284-476/1453) 

Hristiyanlığın tesiriyle kölelerin hayat şartlarında bazı düzeltmeler yapıldı. Iustinianus, efendisi 

tarafından terkedilmiş aciz bir kölenin, başkaca bir işleme gerek olmaksızın özgür sayılmasını 

öngören bir kural koydu (Çelebican, 1982: 140). 

Hristiyanlığın bu olumlu tesirlerinin yanında, olumsuz tesirleri de oldu. Bazı emirleri ile suç 

ve ceza arasındaki bağı kopardı. Meselâ Matta’ya göre İncil’de “göze göz dişe diş denildiğini 

duydunuz. Ama ben size diyorum ki, kötüye karşı direnmeyin. Sağ yanağınıza bir tokat atana öbür 

yanağınızı da çevirin.” (Kutsal Kitap, 2001: 1197). “Düşmanlarınızı sevin, size zulmedenler için 

dua edin. Öyle ki göklerdeki Babanızın oğulları olasınız” (Kutsal Kitap, 2001: 1198) ifadeleri ile 

suça uygun, suçla orantılı ceza verilmesini istemek bir tarafa; ceza lüzumsuz, faydasız bir karşılık 

haline getirilmekte, adeta suç teşvik edilip ödüllendirilmektedir. Tabiî ki, İncil’de söyleniyor diye 

Hristiyanlar da kendilerine yapılan herhangi bir zulmü itirazsız kabul etmiş değillerdir. Ancak 

hakka, hukuka ve beden bütünlüğüne yapılan tecavüzlere karşı böyle bir tavrı tavsiye eden bir 

dinin hakim olduğu toplumda, dinden bağımsız bir hukuk sisteminin gelişemeyeceği de açıktır. 

Nitekim Karadeniz Çelebican’ın da belirtiği gibi, “Iustinianus’un ölümünden sonra, onun 

derlediği büyük kanun külliyatı olan Corpus Iuris Civilis’te toplanmış olan Roma Hukuku Batı’da 

hemen hemen hiç uygulanmaz oldu” (Çelebican, 1982: 74). 

Batı Avrupa’da Hristiyanlığın hakimiyetinin kırılmasının başlangıcı Rönesans Hareketinin 

ortaya çıkışıdır. Rönesans Hareketi Modern Çağ’a giden yolun da başlangıcıdır. Ancak, Modern 

Çağ’a giden süreci ikiye ayırarak incelemek gerekir. Birincisi ilmî ve kültürel safhadır. Bu 

safhada önce edebî bir hareket olarak Hümanizm şeklinde başlayan hareket, daha sonra mimarî, 

resim, heykeltıraşlık ve ilmî düşünce sahalarına yayıldı. Matbaanın icadı, Amerika’nın keşfi ve 

uzak deniz seferlerini mümkün kılan pusula ve usturlabın Avrupalılarca tanınmasını ve sonunda 

okyanuslarda seyahate elverişli “Caravella” denilen yüksek bordalı gemilerin yapılabilmesi 

(İnalcık, 2011: 139) gibi teknik icatlar ve Kopernik, Galileo, Kepler ve onlardan yaklaşık yüz yıla 

yakın bir zaman sonraya ortaya çıkan Newton’un (1642-1727) astronomi ve fizik alanlarındaki 

görüşleri yeni bir çağın işareti oluyordu. Ancak Kilise bu yeni dönemi kolay kabullenmemiş, ilmî 

düşünceyi boğmaya çalışmıştı. Onların bilhassa astronomi alanındaki görüşleri Kilise’nin 

husumetini ve gazabını çekmişti. Çünkü onlar Hristiyanlığın resmi görüşü haline gelen,“dünyanın 

sabit durduğu ve bütün Kâinatın onun çevresinde döndüğü şeklindeki anlayışa karşı çıkıyorlar, 

Güneşin Kâinatın merkezinde olduğunu ve dünyanın Güneş’in etrafında döndüğünü 

söylüyorlardı. Newton ise Kâinatın herhangi bir merkezi olmadığını ortaya koyuyordu. Bu 

görüşler Kiliseyi kızdırdığı gibi, halk üzerindeki tesiri de fazla olmamıştı. Hatta 18. Yüzyıla 

girildiği sıralarda bile geçmişin tutuculuğu çok büyüktü. Kuşkusuz, milyonlarca Avrupalının 

oluşturduğu sessiz çoğunluk için batıl inanç kuşkuculuğa göre daha önemliydi. Daha uzunca bir 

süre cadılar yakılmaya devam edecek, adlî soruşturmalarda yaygın bir biçimde işkence 

yapılacaktı. Tıbbî yöntemler, önceki iki yüzyıl boyunca anatomi uzmanlarının edindiği bilgileri 

yansıtmaktan uzak kalacaktır. Fransa ve İngiltere’de bile birçok kişi kutsanmış hükümdarların 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

büyücü güçlerine inanmayı sürdürecekti.” (Robents, 2010: 326) Ancak başlayan ilmî ve kültürel 

hareket de gelişmeye devama edecekti. 

Yeniçağ’da meydana gelen gelişmeler hukuk düşüncesinde de bir takım gelişmelere yol 

açtı. Bunlardan en yaygın olanı “tabiî hukuk doktrini”dir. Gerçi tabiî hukuk doktrini Yeniçağ’da 

ortaya çıkmış değildir. Sofistler’den Platon ve Aristo’ya kadar birçok İlkçağ filozofu “tabiî 

hukuk”u savunmuştur. Sofistler imtiyazlara ve köleliğe sun’î şeyler olduğu için karşı çıkmışlar, 

Platon ve Aristo ise tabiî hukuku, imtiyazları ve köleliği meşrulaştırmakta kullanmamışlardır. 

İnsanların tabiat halinde yaşarken tam ve mutlak hürriyete sahip oldukları ve bu hak ve 

hürriyetleri devletin kuruluşundan sonra da muhafaza ettikleri (Kapani, 1981: 30) şeklindeki 

anlayışa ancak Yeniçağ’da ulaşılır. 

17. yüzyılın ortalarından itibaren, insanların doğuştan bazı haklara sahip bulunduğu, 

bunlardan birisinin de hürriyet olduğu anlayışı işlenmeye başlandı. Bu anlayışı ısrarlı bir şekilde 

savunanlar arasında John Locke önemli bir yer tutar. Locke, insanların sahip bulunduğu tabiî 

hakların hayat, hürriyet ve mülkiyet hakları olduğunu, bunları korumak, bunlara karşı başkaları 

tarafından yapılacak tecavüzleri defetmek ve tecavüzde bulunan kimseleri cezalandırmak hakkına 

sahip olduklarını söyler (Kapani, 1981: 31).  Ancak burada bir problem ortaya çıkmaktadır. 

Kendisine haksızlık yapılan kişi, suçluyu yakaladığında gözü kararacak, kendi öfkesinden başka 

bir ölçü tanımayacaktır. Bu durumda da suçla ceza arasındaki denge bozulacak (Akın, 1990: 131), 

bu da bir takım kararsızlıklara yol açacaktır. İşte Ferler, bu gibi karışıklık ve düzensizliklerin 

önüne geçmek için, aralarında yaptıkları “Toplum Sözleşmesi” ile Devleti kurmuşlar ve 

cezalandırma hakkını ona devretmişlerdir (Kapani, 1981: 32). 

Burada cezalandırma hakkını devlete devretmekteki gaye, bu hakkı fertlerin kullanması 

durumunda adaletten sapılacağı ve bunun da toplumun huzur ve birliğini bozacağı endişesidir. 

Yani bir yerde, Devlet, cezaî adaletin garantisi gibi düşünülmüştür ki, aksini iddia eden bütün 

görüşlere ve gösterilen argümanlara rağmen, doğrudur.  

18. yüzyılın ortaları, modern topluma giden yolun ikinci safhasıdır. Artık ilmî keşifler 

hayata geçmiş, makina üretime sokulmuş ve inorganik enerji sınaî ve ekonomik hayatın itici gücü 

olmaya başlamıştır. Ama makina üretiminin önce Batı Avrupa’yı, daha sonra da bütün dünyayı 

değiştirecek çap ve miktarda gelişip yenilenmesi asıl 19. yüzyılda başlar. Bu sebeple, 18 ve 19. 

Yüz yıl filozoflarının belirli bir farklılığının olması da normaldir.  

18. yüzyıl filozoflarından Rousseau “adaletin her türlüsünün Tanrı’dan geldiğini ve adaletin 

kaynağının ancak Tanrı’da bulunabileceğini belirtmektedir. Adaletin temel niteliklerinden 

birisinin “karşılıklılık” ilkesini içermesi olduğunu belirten Rousseau, bu karşılığın yeni 

müeyyidenin olmadığı yerde adalet ilkelerinin iyinin zararına ve kötünün yararına işleyeceğini 

belirtir (Güriz, 1987a: 213). İngiliz filozofu ve “Faydacı Okul”un kurucusu Jeremy Bentham, 

hukukun pozitif ve negatif olmak üzere iki fonksiyonu bulunduğunu; pozitif fonksiyonunun, 

toplumun mutluluğu için gerekli şartların sağlanması ve imkânların yaratılması, negatif 

fonksiyonunun da insanların zararlı davranışlarını önlemek suretiyle, topluma ıstırap veren 



Etem ÇALIK 

126 
 

davranışları azaltmak olduğunu belirtmiştir (Güriz, 1987a: 270). Ceza vermekteki amacın da 

toplum faydasını savunmak olduğunu belirten Bentham’a göre ceza hukuku alanında fayda ilkesi, 

rasyonel bir ceza teorisine ulaşmanın tabiî bir metodudur. Kullandığı metot, cezanın acı verdiği 

için daima kötü olduğu ve yalnız büyük bir muhtemel kötülüğü önlediği ya da yapılmış böyle bir 

kötülüğü onardığı takdirde mazur görülebileceği ilkesinden hareket eder. Genel olarak kural, 

cezanın vereceği acının tecavüzden sağlanan kazancı aşması, fakat tecavüzün yol açtığı kötülüğü 

mümkün olan en küçük ölçüde geçmesi gerektiği yolundadır (Sabine, 1969: 61). Bentham burada 

meseleyi fayda ve zarar açısından ele almakta, ama vardığı sonuç, suç ve ceza arasında bir denge 

kurulması ve adaletin gerçekleşmesi olmaktadır. Ancak adalet onun sisteminde merkezî bir yer 

işgal etmektedir. Hatta Bentham’ın hukuk anlayışında ahlâkî bir endişe, bir adalet arayışı yoktur. 

Bentham, aynı zamanda İngiltere’nin yetiştirdiği önemli pozitivist düşünürlerdendir. 

Hukukun emir ve yasaklardan meydana geldiğini ve insanların hukuka uymalarını sağlamak için, 

emir ve yasaklarla birlikte elem verici sonuçların da belirtilmesi gerektiğini söyler (Güriz, 1987a: 

300). 

19. yüzyıla gelindiğinde, hukuk düşüncesinde faydacı ekol devam etmekle beraber, felsefî 

düşünceye ve bu arada hukuk felsefesi düşüncesine yeni bir akım olarak pozitivizm girdi. Faydacı 

ekole mensup Mill (1806-1873) “her insanın hakkına sahip olması ve hak ettiği cezayı çekmesi, 

en açık ve tutarlı adalet kuralıdır (Güriz, 1987a: 276) diyerek, ceza-adalet dengesinin kriterini 

vermektedir. 

Pozitivizmin hukukî bir versiyonu olan Analitik Pozitivizmin öncülerinden Austin 

(1790-1859)’in hukuk sisteminde pozitif hukuk ile adalet idesi arasında herhangi bir ilişki yoktur. 

Ona göre, hukukun adaleti gerçekleştirmek gibi bir amaç gütmesi gerekli değildir (Güriz, 1987a: 

315). 

Normativist-Pozitivizm taraftarlarından Kelsen (1881-1973)’e göre, cezalandırılacak 

davranış, tüm toplum bakımından zararlı olduğu için istenmeyen biçimidir. Öte yandan, ceza 

zarara denk olmalıdır (Furtun, 1997: 35) Ceza – adalet dengesine yer vermesine rağmen Kelsen’in 

düşüncesinde hukukun adil olup olmaması gibi bir problem yoktur. Güriz’de Kelsen’in adalet 

sorusunu kendi incelemelerinin dışında bıraktığını söylemektedir. Çünkü ona göre, Kelsen 

hukukun nasıl olması gerektiği değil, ne olduğu sorusuna cevap bulmaya çalışır (Güriz, 1987a: 

336). 

Kelsen’in adaleti sisteminin dışında bırakması, onun “legal norm”, “hukuk normu” 

anlayışından kaynaklanmaktadır.” Legal normlar, içerikleriyle meşruiyet kazanmazlar. 

İçeriklerine bakılmaksızın legal olabilirler (Yücel, 2003: 72) dedikten sonra, bunun gerekçesini de 

şöyle izah eder. Bir norm yalnızca belli usûlde ve belli bir kuraldan neşet etmekle özel bir biçimde 

legal norm niteliğine kavuşmaktadır. Hukukun “temel norm”una göre legal normlar 

oluşturulacaktır (Yücel, 2003: 72). Yani temel norma uygun olan bir hukuk normunu hiçbir 

gerekçe ile gayrimeşru saymak mümkün değildir. Ancak, tabiidir ki temel norm meselesi de 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

oldukça muğlak ve sübjektiftir. Dolayısiyle, Kelsen’in anladığı manadaki hukuk sistemi, bilhassa 

da ceza hukuku sistemi tamamen kontrolsüz kalmaktadır. 

Buraya kadar yaptığımız izahattan anlaşılacağı gibi, 20. yüzyıl, hukuk doktrinleri 

bakımından 19. yüzyılın devamı gibidir. Bunun da sebebi, her iki yüzyılın da modern toplum 

yapısının ortaya çıkıp geliştiği dönemler olmasıydı. 

Toplumların modernleşmesine paralel olarak cezaların mahiyetinde değişme olduğu gibi, 

ceza adaleti anlayışında ve uygulamasında da bazı gelişmeler meydana gelmiştir. 

Cezaların mahiyetinde meydana gelen en önemli değişme, cezaların yumuşamasıdır. Bedenî 

cezalar bütün modern toplumlardan kaldırılmış, idam cezası istisnaî bir ceza olarak sadece bazı 

modern toplumlarda uygulanan bir ceza durumuna gelmiş ve hapis cezası aslî ceza biçimi olarak 

uygulanır olmuştur. Burada Durkheim’in ileri sürdüğü cezaların evremi kanunu işlemiştir. Buna 

göre, cemiyet tipinin gerilik durumu, cezaların miktar ve şiddetini artırıcı etki yapar. İleri 

düzeydeki cemiyet tiplerine doğru gidildikçe, cezaların belirgin bir şekilde yumuşadığı görülür  

(Topçuoğlu, 1984: 75). 

Modern toplumlarda ceza adaleti bakımından önem verilen hususlardan birisi, ceza 

sorumluluğu için cezaî ehliyetin gerekli görülmesidir. Bunun için de, failin temyiz kudretine sahip 

olması, iyiyi kötüden ayırabilmek ve buna göre davranabilmek yeteneğinin bulunması lâzımdır. 

Failin cezaî ehliyeti olsa ve suç sayılan fiili bizzat işlese bile, gene de ceza vermek için yeterli 

şartlar meydana gelmemiş olabilir. Çünkü ceza sorumluluğu için failin fiili hür iradesiyle ve 

kusurlu olarak işlemesi ayrıca fiil ile meydana gelen sonuç arasında nedensellik ilişkisinin 

bulunması şart koşulmaktadır (Güriz, 1987b: 154). 

Cezanın muhatabı bakımından modern toplumlara has sayılabilecek bir başka gelişme, 

cezaların şahsiliği ilkesinin yerleşmesidir. Buna göre, ceza sadece suçu fiilen işleyen kimseye ve 

işlediği ölçüde verilmekte ve suçla ilgisi olmayan kişilere ya da –medenî toplum çağlarında 

olduğu gibi- suçlunun malvarlığına veya hanesine taşırılmamaktadır. 

Modern hukuk sistemlerinde Cumhuriyet Savcısı tarafından yapılan soruşturmanın gizliliği, 

yargılamadan önceki aşamada, ceza adaletini sağlamaya yönelik bir uygulamadır. Bunun sebebi, 

sanığın yargılamasının yapılıp, suçu işlediğinin sabit olmasına kadar masum sayılmasıdır 

(Soyaslan, 2007: 247). Hakimin bazı davalardan yasaklanması da bu konudaki başka bir tedbirdir. 

Yargılanmak üzere önüne gelen olayda suçun mağduru olması, şüpheli veya sanık veya mağdur 

ile hakimin karı koca olmaları, hakim ile şüpheli veya sanık veya mağdur arasında vesayet veya 

kayyımlık ilişkisinin bulunması vs. hallerde hakim davaya bakmaz (Soyaslan, 2007: 226). Ceza 

kanunlarının geçmişe yürümezliği (hükümlünün lehine olduğu durumlar istisna edilirse) ilkesi de 

ceza adaletini sağlamaya yönelik bir uygulamadır. Bu, ceza hukuku terminolojisinde “biçimsel 

kanunîlik ilkesi” olarak adlandırılır ve “işlendiği zamanın kanunu tarafından açıkça suç 

sayılmayan bir fiili cezalandırma ve kanun tarafından açıkça tespit edilmeyen bir ceza ile 

cezalandırma yasağı” (Toroslu, 1988: 16) şeklinde ifade edilir. 



Etem ÇALIK 

128 
 

Özetle, modern ceza kanunları, mümkün olduğu kadar güçlü suç delilleri olmadan kimseyi 

gereksiz yere suçlu psikolojisine sokmama, suçu işlediği sabit olanları da, ancak cezaî ehliyete ve 

temyiz kudretine sahip ve suçu hür iradesiyle işlemiş olmaları şartıyla cezalandırma anlayışından 

hareket eder. 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada ilkel topluluktan modern topluma giden süreçte ceza-adalet ilişkisini 

incelemeye çalıştık. Tarihin eski çağlarından beri, adalet meselesi devlet adamlarının, filozofların 

ve Peygamberlerin ilgisini çekmiş, ilk iki grup, genel olarak toplumda hakim olan hukuk 

anlayışını meşrulaştırmak ve sınıf yapısını korumak endişesiyle davranmışlardır. Peygamberlerin 

ise, yürüttükleri misyonun bir gereği olarak, toplum yapısına aykırı düşünceler ileri sürmeleri 

normaldir ve öyle de olmuştur. İlkel topluluklarda cinayet ve yasaklama gibi fiillere karşılık 

olarak uygulanan “kısas” müeyyidesi ve topluluğun bütünlüğünü tehdit eden fiillere uygulanan 

diğer müeyyideler, aynı fiili işleyen herkese aynı şekilde uygulanıyordu. 

Üretim ekonomisine geçilen medenî toplum (tarım toplumu) çağlarında sınıfların ortaya 

çıkması ile birlikte, ceza-adalet arasındaki bağ neredeyse kopmuştur. Medenî toplum çağlarında 

cezanın gayesi daha çok siyasî iktidarı korumaktı. Bunun için de, siyasî iktidarın dayanağı olan 

yukarı sınıflar kollanmış ve bu çağlarda ortaya çıkan köle sınıfı sıkı bir kontrole ve farklı 

uygulamalara tabi tutulmuş, bunun sonucu da cezaların sınıflara göre farklılaşması ve adaletten 

uzaklaşılması olmuştur. 

Modern toplumlarda idarenin demokratikleşmesi cezalandırmada siyasî saiklerin rolünü 

ortadan kaldırırken, sınıflar arası geçişkenliğin kolaylaşması ve köleliğin kaldırılmasıyla sosyal 

faktörlerin rolü azalmıştır. Her ne kadar cezanın “suçluluk tehlikesine karşı toplumsal bir 

savunma” olduğu belirtilse de; hırsızlık, gasp, cinayet, yaralama vs. suçların azalmaması ceza 

takdiri ve uygulamasında adalet endişesinin ne derece rol oynadığı hakkında şüphe 

uyandırmaktadır. Modern toplumların birçoğunda idam cezasının kaldırılması da cezaî adaletten 

bir başka sapmadır. Çok sayıda insanı öldüren seri bir katilin idam edilmemesindeki mantık ne 

olabilir? Bu, “nasıl olsa ucunda ölüm yok” diye bu tip canileri teşvik etmez mi?  

Son olarak şunlar söylenebilir: Tarihin hiçbir döneminde cezanın ulaşmak istediği nihaî 

hedef pür adalet olmamıştır. Yani adalete en fazla yaklaşıldığı modern toplumlar çağında bile, 

ceza-adalet dengesi tam olarak sağlanabilmiş değildir.        

 

KAYNAKÇA 

Akın, İlhan F. , Kamu Hukuku İstanbul-1990. 

Arsal, Sadri Maksudî; Umumî Hukuk Tarihi, İstanbul 1948. 

Beccaria, Cesare; Suçlar ve Cezalar Hakkında, Ankara 2014. 



İlkel Topluluktan Modern Topluma Geçiş Sürecinde Ceza-Adalet İlişkisi 

  

 
 

Çalık, Ethem; Suç ve Cezanın Şahsileştirilmesi ve Cemiyet Tipi Münasebeti Üzerine Bir İnceleme, 

İstanbul 1996. 

Çeçen, Anıl; Adalet Kavramı-Adalet Kavramının Göreliliği Üzerine Bir Deneme, Ankara 2003. 

Çelebican, Özcan Karadeniz; Roma Hukuku, Ankara 1982. 

Demirbaş, Timur; Kriminoloji, Ankara-2012. 

Diakov, V. - Kovalev, S.; İlkçağ Tarihi-1, Uzakdoğu-Ortadoğu -Eski Yunan- Türkçesi: Özdemir 

İnce, Ankara-1987. 

Dolu, Osman; Suç Teorileri-Teori, Araştırma ve Uygulamada Kriminoloji, Seçkin Yayıncılık San 

ve Tic. A.Ş. Seçkin Yayıncılık. Ankara-2010. 

Dönmezer, Sulhi; Kriminoloji, Filiz Kitabevi Yayını, 7. Bası, Haşmet Matbaası, İstanbul-1984. 

Durant, Will –Lambelin, Roger; Yahudi Tarihi ve Siyonist Liderlerin Protokolleri, Tercüme: Sami 

Sabit Karaman, İstanbul-2013. 

Furtun, Ayşen; İngiliz Analitik Pozitivizmi-John Austin’in Hukuk ve Devlet Teorisi, Ankara-1997. 

Gürbüz, Ahmet; Hukuk ve Meşruluk –Evrensel Erdem Üzerine Bir İnceleme- İstanbul-2004. 

Güriz, Adnan; Hukuk Felsefesi, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 2.baskı, Ankara 

Üniversitesi Basımevi, Ankara-1987a. 

Güriz, Adnan, Hukuk Başlangıcı, Ankara-1987b. 

Hafızoğulları, Zeki; Ceza Normu-Normatif Bir Yapı Olarak Ceza Hukuku Düzeni-, Ankara-1987. 

Haviland, William a.; Kültürel Antropoloji, Türkçesi: Hüsamettin İnanç-Seda Çiftçi, 

İstanbul-2002. 

Hoffer, Eric; Kesin İnançlılar- Kitle Hareketlerinin Anatomisi, İstanbul-1978. 

Hornung, Erik; Ana Hatlarıyla Mısır Tarihi, İstanbul-2004. 

İnalcık, Halil; Rönesans Avrupası - Türkiye’nin Batı Medeniyetiyle Özdeşleşme Süreci- 

İstanbul-2011. 

Kapani, Münci; Kamu Hürriyetleri, Ankara-1981. 

Kösemihal, Nurettin Şazi; Sosyoloji Tarihi, İstanbul-1974.  

Kutsal Kitap (Eski ve Yeni Antlaşma (Tevrat, Zebur, İncil), Kitab-ı Mukaddes Şirketi Yayını, 

İstanbul, 2001. 

Örnek, Sedat Veyis; 100 Soruda İlkelerde Din, Büyü, San’at, Efsane, İstanbul-2000. 

Özcan, Mehmet Tevfik; İlkel Toplumlarda Toplumsal Kontrol-Hukuk Dışı Mekanizmalar ve İlkel 

Hukuk, İstanbul-2012. 

Ponting, Clive; Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi, Çev. Eşref Bengi Özbilen, İstanbul- 2013. 



Etem ÇALIK 

130 
 

Robents, J.M. ; Avrupa Tarihi, Çev. Fethi Aytuna, İstanbul-2010. 

Sabine, George; Siyasî Düşünceler Tarihi, Ankara-1969. 

Soyaslan, Doğan; Ceza Muhakemesi Hukuku, Ankara-2007. 

Şenel, Alâeddin; Siyasal Düşünceler Tarihi-Tarih Öncesinde, İlkçağ’da, Ortaçağ’da ve Yeniçağ’da- 

Toplum ve Siyasal Düşünüş, Ankara-1982. 

Tanilli, Server; Yüzyılların Gerçeği ve Mirası I: İlkçağ, İstanbul-1988. 

Topçuoğlu, Hâmide; Hukuk Sosyolojisi Dersleri (Sosyoloji Açısından Hukuk), cilt: II, Bölüm: I, 

Işın Yayıncılık Ltd. Şti., Ankara-1984. 

Toroslu, Nevzat; Ceza Hukuku, Ankara-1988. 

Vorlander, Karl; Felsefe Tarihi, Cilt: 1-2, çev. Mehmet İzzet – Orhan Sadeddin, İstanbul- 2004. 

Wells, Calvin; Sosyal Antropoloji Açısından İNSAN ve DÜNYASI, Çev. Erzen Onur, 

İstanbul-1971. 

Yücel, Mustafa Tören; Hukuk Felsefesi, Ankara-2003. 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 131-142. 

www.inijoss.net 

 

131 
 

KAPİTALİZM’İN KARL MARX’A VE IMMANUEL WALLERSTEİN’A GÖRE 

KISA BİR ANALİZİ 

Mustafa SOLMAZ 

İnönü Üniversitesi, 

Fen Edebiyat Fakültesi, Sosyoloji Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

amustimi@gmail.com 

 

ÖZET 

Modern üretim sistemi olan kapitalizmin ortaya çıkış koşullarının, işleyiş tarzının ve sistemin 

bünyesinde barındırdığı çelişkilerin K. Marx’a ve I. Wallerstein’e göre analizi, araştırmanın amacını 

oluşturmaktadır. İki yazarın da büyük oranda ana metinlerine dayanılarak araştırma yapılmıştır. 

Marx’ta gerçekleştirilecek bir proleterya devrimi ile komünizme geçişin, Wallerstein’de ise 

demokratik bir sosyalizmin, alternatif ödül sistemlerinin ve kâr amaçlı olmayan örgütlenmelerin esas 

olduğu sonucuna varılmıştır.  

Anahtar Kelime: Kapitalizm, sosyalizm, artı-değer, hanehalkı 

 

 

THE SHORT ANALYSİS OF CAPİTALİSM ACCORDİNG TO MARX AND 

WALLERSTEİN 

ABSTRACT 

The analysis of the emergence conditions of capitalism which is modern production, of its 

operating way and of contradictions in the structure of system according to Marx and Wallerstein is 

aim of this research.  Research is made by depending on both authors’s texts. It is concluded that by 

the proleterian revolution to communism at Marx, of democratic socialism, of alternative reward 

systems and of non-profit organization at Wallerstein is basis. 

Key Words: Capitalism, socialism, surplus-value, household 

 

GİRİŞ 

Kapitalist üretim sisteminin nasıl ortaya çıktığını ve sebep olduğu sömürülerin neler olduğunu 

gözler önüne sermeye çalışan Marx’ın ve Engels’in Manifesto’daki (Marx-Engels, trhsz: 24) tavrından 

da bildiğimiz gibi birçok olumsuzluğun kökeninde yer alsa da bu sistem, geleneksel toplum yapısını 

bir süre içerisinde ve büyük oranda değiştirmesi sebebiyle devrimci, neden olduğu değişim daha 

toplumsal formasyondan daha gelişkin olması sebebiyle de ilericidir. Yine Rusya üzerine analizler 

yapan Marx ve Engels ikilisinin kapitalistleşme yaşamamış bu ilkel komünal toplumun, Rusya’nın 

devrime varması için gerekli olan ara aşamaları yaşamasına dair eğilimlerini ifade eden cümleleri de 



Mustafa SOLMAZ 

132 
 

onların, tarihe oldukça doğrusal ve ilerlemeci bir bakış açısından yaklaştıklarını gözler önüne 

sermektedir (Marx-Engels, 1996: 106, 292-293). Asıl sorun tarihe, zamana yönelik doğrusal ve 

ilerlemeci bakış açısına sahip olmak da değildir. Mevcut aşamanın bir önceki aşamaya göre daha üstün 

tutulması sebebiyle, o mevcut aşamanın kendisi vasıtasıyla, buna ulaşamamış Batı dışı toplumların da 

zamanla şartlarının düzeleceğini değil ama bir üst seviyeye geçebileceklerini düşünmektir. İngiliz 

kapitalizmi çevre toplumsal formasyonlarda da hakim olmaya başlarsa, oralarda da geleneksel yapıyı 

hızla değiştirecek, üretimin önündeki engelleri bertaraf ederek daha üst bir toplumsal formasyonun 

gelişimi için ihtiyaç duyulan alanı açmış olacaktır (Ersoy, 1991: 1). Kapitalizmi bütünüyle mahkum 

etme tehlikesinden de, onu bütünüyle övülecek bir şey haline dönüştürmekten de sakınarak, onun 

ve sadece belirli bir düzeyde devrimci ve ilerici tarafının olduğunu belirterek, çevre formasyonlarda 

gelişmesi durumunda da devrimci ve ilerici bir sonuç doğuracağının Marx’ın analizinden çıkarıldığını, 

çıkarılabileceğini söyleyebiliriz. Fakat gerçekten de böyle mi acaba? Probleme spekülatif bir yanıt 

vermektense bu tecrübeyi uzun zamandır yaşamaya başlamış olan Latin ülkelerin ve onların 

düşünürlerinin söylediklerine kulak kabartmaya ihtiyacımız var.  

1950’li yıllardan itibaren geri kalmış ülkelerin Batılı tarzda bir modernleşme yaşamaları 

halinde, Batı toplumlarının geçirdiği değişimlerin ve dönüşümlerin aynısını ya da benzerini 

geçirmeleri durumunda bu ülkelerin de ekonomik, siyasal ve kültürel açıdan gelişeceklerini, 

kalkınacaklarını savunan modernleşme teorilerine bir tepki olarak doğmuş olan Bağımlılık Teorisi 

savunucularının tam da bu süreçleri gerçekleştirmeye çalışmasına rağmen vaat edilen kazançları elde 

edememiş Latin ülkelerinden çığlıklarının yükselmesi hiç de tesadüf olmamıştır. Modernleşme 

teorilerinin entelektüel söylemde yer almaya başladığı dönemlerde yaklaşık olarak bir asırdır 

bağımsızlıklarını elde etmiş olan bu ülkeler, istenilen türde değişimleri gerçekleştirmeye çalışmalarına 

rağmen bir türlü bu amaca ulaşamamışlardır. Modern toplum-geleneksel toplum ikiliği yerine merkez 

ülkeler-çevre ülkeler şeklindeki ikiliği koyan bu teorinin savunucuları,  16. yüzyıldan itibaren merkez 

ülkelerin güçlendiklerini, kendilerine bağımlı çevre ülkeler oluşturduklarını, onlardan elde ettikleri 

artı-değerle sürekli olarak güçlendiklerini belirtmişlerdir. Çevre ülkelerin kaderleri hiçbir şekilde 

merkez ülkelerin istediği doğrultuda hareket etmekten, onlara entegre olmaktan geçemez.  

Yapılması gerekenin, gelişkin Batılı toplumların yaşadığı türden bir kalkınma olmadığını 

aksine bu toplumlardan kopmak ve onlardan ayrı bir gelişme modeli ortaya koymak olduğunu belirten 

ve öncülüğünü Andre Gunder Frank, Samir Amir gibi düşünürlerin yaptığı bağımlılık teorisyenleri 

içerisinde yer alan ancak zamanla sadece çevre ülkeler değil bunların yanında yarı-çevre ülkeler 

olduğunu, yalnızca üçüncü dünya ülkelerinde değil genel anlamıyla sömürü düzeninden kurtulmak 

için demokratik bir sosyalizmin kurulması gerektiğini belirtmesiyle ayrılan İmmanuel Wallerstein ile 

Marx’ın kapitalizm hakkındaki derin ve ayrıntılı tartışmalarının hepsine değil ama belli başlılarına 

(kapitalizmin ortaya çıkış koşullarına, onun işleyiş tarzına ve sonuç olarak açmazlarına) yer vermek bu 

araştırmanın temel sorun alanını oluşturacaktır. 

 

KAPİTALİZM GELİŞİM KOŞULLARI 

Amerika’nın keşfi, Ümit Burnu’nun dolaşılması, yükselen burjuvazinin önüne yeni alanlar 

açmıştır. Doğu Hint ve Çin pazarlarının ele geçirilmesi, Amerika’nın sömürgeleştirilmesi, ticarete, 



Kapitalizm’in Karl Marx’a ve Immanuel Wallerstein’a Göre Kısa Bir Analizi 

  

 
 

denizciliğe ve sanayiye o zamana kadar görülmeyen önemli bir itilim sağlamıştır (Marx, 2006: 134). 

Amerika’da altın ve gümüşün bulunması, yerli halkın kökünün kazınmasına, köleleştirilmesine ve 

yağmalanmaya başlanmasına sebep olmakla da kalmamış, sermaye yoğunlaşmasına yol açmıştır 

2003: 647). Hindistan’dan getirilen yeni ürünler ve en başta da dolaşıma giren altın ve gümüş kitleleri 

toplumsal sınıfların karşılıklı durumlarını baştan aşağı değiştirmiş, feodal toprak mülkiyetine ve 

emekçilere sert bir darbe indirmiştir. Serüvencilerin yurtdışı seferleri, sömürgecilik ve pazarların her 

geçen gün daha çok genişlemesi, tarihsel gelişmede yeni bir evreye neden olmuştur (Marx, 1968: 62). 

Yeni ticaret yollarının bulunmasının sağladığı olanaklarla birlikte Amerika’nın, Hindistan’ın ve 

Afrika’nın sömürülmesi, bir bütün olarak kapitalist üretime giden yolda önemli bir miktarda sermaye 

birikmesine yol açsa da, bu birikimin ortaya çıkmasının başka koşullarının da olduğunu belirtmekte 

yarar var. 

Sermayenin birikiminin bir diğer koşulu da canlanan tefecilik faaliyetleri olmuştur. Faiz 

sermaye ya da arkaik biçimiyle ifade edilirse tefeci sermaye, tüccar sermayesi ile birlikte kapitalist 

üretim tarzından çok öncesine uzanan, Nuh zamanından kalma sermaye biçimidir. Tefeci sermayesinin 

ortaya çıkışı, tüccar sermayesinin ve özellikle de para-ticareti yapan sermayenin gelişimine bağlıdır. 

Eski Roma’da Cumhuriyetin son yıllarından başlayarak tüccar sermayesi, para-ticareti yapan sermaye 

ve tefeci sermaye olmak üzere üç sermaye türü antik koşullar içerisinde en yüksek düzeye kadar 

gelişmiştir (Marx, 2004a: 526). Tefecilik, üretim araçlarının dağınık olduğu yerlerde para-serveti bir 

araya toplar. Üretim tarzını değiştirmez, ama onun üzerine kene gibi iyice yapışır ve mahveder. Kanını 

emerek gücünü keser ve yeniden üretimi, gitgide daha perişan koşullar altında devam etmek zorunda 

bırakır. Üretim araçları mülkiyetinin üreticinin kendisine ait olmasının yurttaşın politik statüsünün, 

özerkliğinin temelini oluşturduğu antik dünyada belirgin bir biçimde görülen tefeciye karşı nefretin 

kökeninde işte bu duygu yatar. Köleliğin egemenliği ölçüsünde ya da artı ürünün feodal bey ve 

tarafından tüketilmesi ölçüsünde köle sahibi ya da feodal bey, tefecinin pençesine düşer ama üretim 

hala aynı kalır. Borca batan köle sahibi ya da feodal bey daha da zalimleşir çünkü kendisi de daha 

ezilmektedir. Ya da en sonu antik Roma’da şövalyelerde olduğu gibi kendisi de toprak sahibi ya da 

sahibi haline gelen tefeciye yerini bırakır. Bir yandan zengin toprak sahiplerinin tefecilik yüzünden 

yıkımı, öte yandan küçük üreticilerin büsbütün yoksullaşması, büyük miktarlarda para-sermayenin 

oluşumuna ve yoğunlaşmasına yol açmıştır (Marx, 2004a: 527-529). Tefecilik, bir yandan antik ve 

feodal servet, antik ve feodal mülkiyet üzerinde zayıflatıcı ve yıkıcı bir etki yapmış öte yandan küçük 

köylü ve küçük kasabalı üretimini kısacası üreticinin hala kendi üretim araçlarının sahibi olarak 

göründüğü bütün biçimleri zayıflatmış ve yıkmıştır. Gelişmiş kapitalist üretim tarzında emekçi, üretim 

araçlarının yani ekip biçtiği toprağın, işlediği hammaddelerin, vb. sahibi değildir. Sanki öncesinde 

miydi? Bütünüyle olmamak şartıyla belirli bir düzeyde de evet. Antik Yunan’dan itibaren gelen 

feodaliteyle birlikte oluşan serflik ve daha sonra da emekçilere dönüşecek olan bu kitle için zaten 

bir şey söz konusu değildi fakat belirtilmesi gereken bir şartla: Serf, zaman zaman ve genel olarak da 

köleye göre belirli sınırlar içerisinde mülkiyet edinme ve evlenme hakkına erişmiştir. Serfin bu 

sınırlılığını da göz önünde bulunduraraktan yarı-özgür çiftçiler, özgür çiftçiler ve toprak sahiplerinin 

şayet bir sahiplikten bahsedilmesi gerekiyorsa, buna layık olduklarını; ancak zamanla sadece onlar 

değil, sadece toprakla uğraşanlar değil, zanaatla uğraşanlar da dahil olmak üzere bu toplumsal 

kesimlerin kötüleşen ekonomik koşullar sebebiyle çoktan işsiz-güçsüz hale gelmiş, aylak gezinen 

kitlelere dahil oldukları belirtilmelidir.  



Mustafa SOLMAZ 

134 
 

Marx’ın atölyelere, Foucault (2013)’nun da sadece atölyelere değil hapishanelere, 

tımarhanelere, hastanelere vb. birçok şeye daha kapatacağı tehlikeli sınıfların, üretim sisteminden 

kopmuş olan bu insanların bir arada çalışmasını sağlayan faktörler ise çıkrığın icat edilmesi ve buharın 

üretim sistemi içerisinde kullanılması olmuştur. Sanayi üretiminin kapalı loncalar tarafından tekel 

alındığı feodal sanayi sistemi, yeni pazarların büyüyen isteklerine yetişemiyordu bundan dolayı da 

yerini imalat (manüfaktür) sistemi aldı. Lonca ustaları, imalatçı orta sınıf tarafından bir kenara itildi, 

farklı lonca birlikleri arasındaki işbölümü her bir atölye içindeki işbölümü karşısında ortadan kalktı 

(Marx, 2006: 135). Bu arada durmadan pazarlar büyüyor ve talep durmadan artıyordu. Hatta imalat 

artık yeterli olmuyordu. Çıkrığa ve buhara ihtiyaç duyulmasının nedeni ise işte bu artan talepler 

karşısında yeterli kalmayan üretim sistemiydi. Üretim sisteminin karşılayabileceği miktardan daha 

tüketici kesimin oluşmasıydı, daha fazla sayıda ve yoğunlukta pazarların oluşması ya da ele 

geçirilmesiydi. Pazarların oluşması ile ele geçirilmesi arasında her ne kadar önemsenmeyecek şekilde 

görülse de büyük bir fark vardı. Pazarların oluşumu ve gelişimi şeklindeki bir anlayış, kapitalizmin 

kökeninde eşitlikçi, rekabetçi bir anlayışın izlerini görürken; ele geçirilen pazar tabiri ise işin aslında 

de böyle olmadığını, pazarların tekelleşme ve spekülasyon vasıtasıyla oluştuğunu, tüm bunların da adil 

ve şeffaflıktan uzak bir üretim sisteminin oluşumu için ihtiyaç duyulan şeyi sağladığını belirtir 

2004a: 10, 331; Braudel, 2004b: 204). 

Kapitalistlerin serbest pazarı destekledikleri doğrudur. Fakat kapitalistler tam anlamıyla 

serbest pazardan ziyade kısmen serbest olan pazarlara ihtiyaç duyarlar. Bunun nedeni açıktır. Serbest 

bir pazarda, alıcıların satıcılarla pazarlık ederek fiyatları çok küçük bir kârın söz konusu olduğu 

düzeye düşürmesi her zaman mümkündür. Bu kadar düşük bir kâr düzeyi, kapitalist bir sistemin temel 

toplumsal dayanaklarını ortadan kaldırırdı, onu üreticiler açısından hiç ilgi çekici olmayan bir şey 

haline getirirdi (Wallerstein, 2011: 55). Rekabet, büyük kârlar elde etmenin düşmanıdır; çünkü 

rakipler fiyatları ve dolayısıyla kâr marjlarını aşağıya çekerler (Wallerstein, 2005: 37-38). Bir tekelin 

varlığı, satıcıların avantajınadır. Çünkü o zaman üretim maliyetleri ile satış fiyatları arasında geniş bir 

marj yaratılabilir, yüksek kâr oranlarına ulaşılabilir. Ancak bütünüyle mükemmel tekeller yaratmak 

son derece güçtür ve bunlara ancak seyrek olarak rastlanır. Fakat kısmi-tekeller yaratılabilir. 

Kısmi-tekel oluşumunu hayata geçirmenin pek çok yolu daha vardır. En temel yollardan birisi, bir 

“icadın” haklarını belirli bir süre için tutan patentler sistemidir. “Yeni” ürünleri tüketiciler için çok 

pahalı, üreticiler içinse çok kârlı hale getiren şey temel olarak budur (Wallerstein, 2011: 55-56). Patent 

haklarının yanında, ithalat ve ihracat üzerindeki denetimler ve vergilerin düzenlenme şekilleri de kısmi 

tekellerin oluşması açısından önemlidirler. 

Tarihsel kapitalizmin ayırt edici özelliği, onda sermayenin çok özel bir yolla kullanıma 

girmesidir (yatırılması). Kapitalist üretim sistemindeki başlıca amaç ya da niyet, sermayeyi 

büyütmektir. Sistemde geçmişteki birikimler yalnızca daha fazla sermaye biriktirmek için kullanıldığı 

ölçüde “sermaye”dir. Bunun nedeni kapitalistin varlığını sürdürebilme isteğidir. Çünkü kapitalist bir 

üretim sisteminde yapısal mekanizmalar vardır ve başka şekilde, uygun olmayan biçimde hareket 

edenler bu mekanizmalar tarafından cezalandırılırlar, toplumsal sahneden silinirler. Uygun 

hareket edenler ödüllendirilirler, başarılı olurlar ve zenginleşirler (Wallerstein, 2011: 52). Bireylerin 

da birey gruplarının daha çok sermaye elde etmek amacıyla sermaye yatırımı kararı alması tarihsel 

içerisinde her zaman olanaklıydı. Ama tarihsel zaman içinde belli bir andan önce sözü edilen kişilerin 



Kapitalizm’in Karl Marx’a ve Immanuel Wallerstein’a Göre Kısa Bir Analizi 

  

 
 

başarıya ulaşması hiç de kolay değildi. Önceki sistemlerde uzun ve karmaşık sermaye birikimi süreci, 

başlangıç koşullarının var olması –daha önce tüketilmemiş mallardan oluşan stokların az sayıda 

elinde toplanması ya da mülkiyetinde olması- durumunda bile hemen her seferinde şu ya da bu 

tıkanıyordu. Kapitalistin her zaman emek kullanımı elde etmesi için işi yapacak olan kimselerin varlığı 

gerekiyordu. İşçiler bulunup mallar üretilince bu malların bir biçimde pazarlanması gerekiyordu. Hem 

bir dağıtım sisteminin hem de malları almak için yeterli kaynakları olan bir alıcılar grubu gerekliydi. 

Malların, (satış noktaları itibariyle) satıcıya olan maliyetlerinden daha yüksek bir fiyata satılması 

bu fark payının, satıcının kendi geçimi için gerek duyduğu miktarın üstünde olması lazımdı. Kâr 

daha sonra, bunu yatırım için akla uygun bir fırsat çıkıncaya kadar alıkoyabilmeli, yatırınca da tüm bu 

süreç üretim süreci içerisinde yenileyebilmeliydi. Modern zamanlardan önce (sermayenin devri denen) 

bu işlem zinciri, para biçiminde birikmiş stok, üreticinin kullanacağı işgücü, dağıtıcılar ağı, satın 

tüketiciler gibi bir ya da birkaç öğesinin bulunmaması sonucu yarıda kesiliyordu (Wallerstein, 2009: 

13). 

 

KAPİTALİZMİN İŞLEYİŞİ 

Tarihsel süreç içerisinde genel olarak üç tür üretim sistemi ortaya çıkmıştır. Bir ustanın sadece 

tecrübesinin olduğu alanda o da çok sınırlı sayıda çırak yetiştirdiği lonca sisteminde üretimi yapan 

kimse, üretim sürecinin tamamını kesinti olmaksızın görebilmekteydi. Bu yönüyle iş hakkında genel 

bir fikre sahip olabilmekteydi. Ayrıca üretici ile üretim aracı arasındaki bağ da kopmamıştır. Üretimi 

yapan kimse, üretim aracına sahiptir. Üretime yardımcı olan çırak ile usta arasında herhangi bir çıkar 

ayrılığı yoktur. Lonca sisteminden daha gelişkin ve daha kitlesel üretimi ise manüfaktüre dayalı 

ekonomik örgütlenme tarzı sağlamıştır (Marx, 2003: 314; Marx, 2006: 135; Marx, 1968: 60). Ancak 

bir ürünün hammadde olmaklıktan, pazarda satılabilir bir meta haline gelmesine kadar geçirmiş 

olduğu süreç, manüfaktür tipi üretim sisteminde bir bütün olarak gerçekleşmemiştir. Bu üretim 

sisteminde dünyanın farklı yerlerinden gelen ürünler bir araya getirilmiş, onların montajlanmaları 

yapılmıştır. Üretim alete dayalı olmuştur. İnsan emeğinin baskın bir öneme sahip olduğu alet 

kullanımından, insanla üretim aracı arasındaki bağın koptuğu makine kullanımına geçilmesi ise büyük 

fabrikalar sayesinde olmuştur. Artık üretim sürecinin başından sonuna kadar belirli bir yerde ve belirli 

bir zamanda gerçekleştirilebilmesi için azımsanmayacak sayıda insan varlığı ve onlar arasındaki 

işbölümü gerekli hale gelmiştir. Onların bir arada düzenli bir şekilde çalışmalarını sağlayan yeterli 

enerjiyi ve üretim aracını ise buhar ve çıkrık oluşturmuştur. 

Tarihin şimdiye kadar gördüğü bu en devasa üretim sisteminde sermayenin hareketi üç 

gerçekleşir. Birinci aşamada kapitalist meta ve emek pazarında alıcı olarak ortaya çıkar, parasını 

metalara dönüştürür, P-M dolaşımından geçer. İkinci aşamada satın aldığı metaları üretken bir şekilde 

tüketir ve ondan daha fazlasını elde etmeye çalışır. Üçüncü aşamada ise pazara satıcı olarak geri 

metaları paraya dönüştürür, M-P dolaşımından geçer (Marx, 2004b: 31-32). Para-sermayenin dolaşım 

formülü şöyledir: P-M…R (üretken Sermaye)…M’-P’. M’ ve P’, M ve P’nin, artı-değer ile artmış 

şeklidir. P’, kendisini genişleten sermaye-değerin ifadesi, sermayenin tüm dolaşımının amacı, sonucu 

işlevidir. Bu sonucu, gerçekleşmiş para-sermaye olarak para biçiminde ifade etmesi olgusu 

para biçimde, para-sermaye olmasından değil sermayenin, süreci bu biçim içerisinde, para-biçiminde 

başlatmasından ileri gelir. Sürecin tekrar para biçime çevrilmesi, para-sermayenin değil 



Mustafa SOLMAZ 

136 
 

meta-sermayenin, M’nin bir işlevidir (Marx, 2004b: 49). İşçi ise kendisinin emek gücünün 

ürettiği M’sini kapitaliste satar ve bunun karşılığında bir gelir elde eder (P). Ancak daha sonra elde 

bu parayı, kendisi için lazım olan ihtiyaçlarına harcar (M). İşçi açısından bu dolaşım, M-P-M şeklinde 

gerçekleşir. Kapitalist ise başlangıçta sahip olduğu sermaye ile işe başlar. Bu sermaye karşılığında 

çeşitli nesneler alır. Daha sonra bu aldığı hammaddeleri vb. şeyleri, emek gücü yoluyla işleterek, 

yatırdığından daha fazla bir emek gücüne sahip olur. Onun yatırdığından daha fazla emek gücüne 

olmasının nedeni, kendi sabit sermayesini işleyen emek gücünün değerini ödememesidir. Emek 

gücünün belirli bir kısmına, hiçbir karşılık vermeden sahiplenmesidir.  

Kapitalistin sahip olduğu sermaye de üç kısımdan oluşur. Bunlardan ilki, sabit sermayedir. 

Sabit sermaye (s), üreticim aracından, topraktan vb. şeylerden oluşur ve ürüne zamanla katılır. 

Kapitalist, sahip olduğu bu sabit sermayenin işlenmesi ve daha verimli, üretken hale gelmesi için 

emekçi kesimi üretim süreci içerisinde istihdam eder. Onların hem kendi hayatlarını idame 

ettirebilmeleri hem de nesillerinin devamını sağlayabilmeleri için belirli düzeyde ücret öder. 

Kapitalistin değişen sermayesini (d) oluşturan bu ücret, işçinin emeğinin tamamını karşılamaz. Bu 

emeğin bir kısmına sermaye, hiçbir ödeme yapmadan sahip olmuştur (a). 

Sabit sermaye (s), değişen sermaye (d) ve artı-değer (a) olmak üzere üç temel bileşeni bulunan 

genel anlamdaki Sermayede (S’de) kâr oranı = a / s+d’i ifade ederken, artı-değer oranı = a / d yolu ile 

bulunur (Marx, 2003: 81; Marx, 2004a: 100). Emek gücünün hiçbir karşılık verilmeden edinildiği bu 

ikinci orantıda esas olan sabit sermaye değil, değişen sermayedir. Üretim aracı ya da toprak şeklinde 

karşımıza çıkan sabit sermaye değil, işçiye ödenen ücrettir. Birinci orantıda sabit sermaye 

belirleyicidir ve üretim aracının alınıp sahiplenilmesinde, onun kullanılışı sırasındaki tasarrufta (ışık, 

ısı vb. şeylerde), üretilen malların muhafaza edildiği depolama ücretlerinde, tamamlanmış ürünün daha 

yüksek bir fiyattan satılmasında önemli kârlar sağlanırken (Marx, 2008: 122); ikincisindeki 

artı-değerin daha yüksek miktarda üretilmesinde daha düşük ücretlerin ödenmesi, emekçinin daha 

uzun süre çalıştırılması, zamanın en küçük biriminin daha üretken hale getirilebilmesi için daha 

gelişkin üretim araçlarının kullanılması (bilimsel gelişmeler bu anlamda önemlidir) belirleyicidir. 

Kapitalist, kârını, sabit sermayedeki bir tasarrufla arttırabilir. Pazarda, elde ettiği ürünü, daha yüksek 

bir fiyatla satmakla da elde edebilir. Ancak artı-değerde, ödenmeden elde edilen kazanç, sadece ve 

sadece emek üzerinden sağlanır.  

Az sayıda insanın elinde toplanmış üretim araçlarını onların elinden alacak, onları toplumun 

malı kılacak proleterya diktatörlüğü de asıl olarak bu artı-değeri kaldıracaktır. Proleterya, kendisinin 

amacı ile toplumun amacını özdeşleştirir ve üretim araçlarının, toplum için ve toplum adına 

kullanılabilmesi için gerekli olan devrimi gerçekleştirir (Engels, 1977: 440). Ancak bu çok mümkün 

değildir. Çünkü dünyadaki nüfusun büyük çoğunluğu, proleterlerden oluşmamaktadır. “…dünya 

ekonomisinde reel gelirlerinin (ya da tüm biçimlerde, toplam gelirlerinin) yüzde ellisinden fazlasını 

hane dışında ücretli çalışma yoluyla elde eden kaç hane olduğunu hesaplarsak, yüzdenin düşüklüğü 

karşısında sanırım çabucak şaşkınlığa düşeriz…” (Wallerstein, 2009: 23). Toplam ömür boyu gelirin 

yüzde 50’sini ya da daha fazlasını ücretli gelirden elde eden insanlar proleter hanehalkını, ücretli 

ömür boyu gelirin daha azını karşıladığı insanlar ise “yarı-proleter hanehalkı”nı oluştururlar. Ücretli 

işgücünün hanehalkının gelirinin ciddi bir bölümünü oluşturduğu her durumda, ücretli işte çalışanın ne 

kadar alması gerektiğine dair asgari bir taban zorunlu olarak vardır. Bu miktarın, en azından hane 



Kapitalizm’in Karl Marx’a ve Immanuel Wallerstein’a Göre Kısa Bir Analizi 

  

 
 

halkının yeniden-üretim maliyetlerinin orantılı bir kısmını temsil etmesi gerekir. Bu, mutlak bir asgari 

ücret olarak düşünebilir. Eğer ücret alan, yarı-proleter olan bir hanehalkının üyesiyse, ücret alana –

hanehalkının bekasını tehlikeye atmak zorunda kalmaksızın- mutlak asgari ücretin altında bir ücret 

ödenebilir (Wallerstein, 2011: 70).  

Yarı-proleter hane halklarında diğer reel gelir biçimlerini elde edenler -kendi tüketimleri için 

ya da yerel pazarda satış için, ya da her ikisi için evde üretim yapanlar-,  ister hanehalkının (her 

cinsten ya da yaştan) diğer mensupları, isterse yaşamının diğer zamanlarında ücretli işçinin kendisi söz 

konusu olsun, kabul edilebilecek en düşük ücret eşiğini düşüren artıklar yaratmışlardır. Böylelikle, 

ücretli olmayan çalışma bazı üreticiler için, işçiye daha düşük ücretler ödeyerek kendi üretim 

maliyetlerini düşürme ve kâr marjlarını artırma olanağı sağlamıştır. Bu durumda genel bir kural olarak 

ücretli işçi çalıştıran her işverenin, kendi işçilerinin proleter hanelerden çok yarı-proleter hanelerden 

olmalarını istemesi anlamlıdır. Karşı tarafta ise işçiler genellikle hanehalkının üretime yönelik işleri 

içinde düşük reel gelir getiren kısımların, çeşitli küçük meta üretimi türlerinin yerini ücretli emeğin 

almasına çalışmışlardır. Bu açıdan, proleterleşmenin arkasında yatan başlıca güçlerden biri dünya 

işçilerinin kendileri olmuştur. Dünya işçileri, sömürünün nasıl yarı-proleter hanelerde tam proleter 

hanelere göre çok daha fazla olabildiğini, kendilerini işçilerin sözcüsü ilan etmiş olan aydınlardan 

daha iyi anlamışlardır (Wallerstein, 2009: 24, 32-33). İşçilerin proleteryaya yönelmeleri, tamgün 

istihdam yolunda koşmaları, onların uysallaşmasına neden olmuştur. Bunlar yalnızca, aralarından az 

sayıdaki bir kesim için gerçekleşme ihtimali olan şeylerdi ama bu az sayıdakilerin kimler oldukları 

hiçbir zaman kesin olmadığı için, çoğu işçi açısından gerçekleşebilir bir beklenti olarak görülüyordu. 

Bu çifte “bozgun”, neden şimdiye kadar geleneksel bir 19. yüzyıl işçiler devrimi senaryosunun hiçbir 

zaman gerçekten meydana gelmediğini de yeterince açıklamaktadır (Wallerstein, 1999: 167-168). 

 

KAPİTALİZM’İN AÇMAZLARI 

Proleterya diktatörlüğü vasıtasıyla kapitalist bir toplumdan komünist bir topluma 

gerçekleşecek bir dönüşümde kontrollü bir geçiş vardır.  Ancak Wallerstein, “gerçek anlamda bir 

sosyalist dünya-sisteminin yaratılması umutları” nın, “… mevcut sistemin kontrollü bir dönüşümünde 

değil, bu sistemin çöküşünün ivmelenmesinde…” yattığını düşünür (Wallerstein, 1999: 55). Marx, 

kapitalizmin çelişkilerinin ortadan kalktığı sistem olarak komünizmi gösterir. “…bugünkü duruma son 

verecek gerçek harekete komünizm diyoruz. Bu hareketin koşulları, şu anda var olan öncüllerden 

doğarlar” (Marx, 1968: 39). Komünizm, olumluyu, yadsımanın yadsınması olarak koyar, öyleyse o 

insanın kurtuluş ve kendini onarımının gerçek uğrağı, tarihin gelecekteki gelişmesi için zorunlu 

uğraktır (Marx, 1969: 105). Wallerstein ise komünizmi bir ütopya olarak görür. Komünizm, tüm 

dinsel eskatolojilerin –Mesih’in gelişi, İsa’nın dönüşü, Nirvana- başka bir adla sürmesidir. Tarihsel bir 

perspektif değil, yürürlükteki bir mitolojidir. Sosyalizm ise tersine bir gün dünyada kurulabilecek, 

gerçekleştirilebilecek bir tarihsel sistemdir. Ütopya’ya geçişin “geçici” bir momenti olma savındaki bir 

sosyalizmden olumlu bir sonuç çıkmaz. Bir şey beklenebilecek olan yalnız somut bir biçimde tarihsel 

olan bir sosyalizm, eşitliği ve adaleti en üst düzeyine çıkaran bir tarihsel sistemin asgari tanımlayıcı 

özelliklerini taşıyan, insanlığın kendi yaşamı üzerindeki denetimini (demokrasi) artıran ve imgelemi 

özgürleştiren bir sosyalizmdir (Wallerstein, 2009: 93-94). 



Mustafa SOLMAZ 

138 
 

Sosyalizmin şartları, Wallerstein’e göre 1945’ten itibaren oluşmaya başlamıştır. Ücretlerin 

maliyeti, girdilerin tutarı ve vergi oranları sürekli olarak yükselmektedir (Wallerstein, 2011: 146; 

Wallerstein, 2005: 40). Kapitalistler, birikim için bitmek tükenmek bilmez arayışlarında ürünlerin 

fiyatlarını arttırmanın ve üretim maliyetlerini düşürmenin yollarını ararlar. Fakat üreticiler satış 

fiyatlarını keyiflerine göre herhangi bir düzeye yükseltemezler. Göz önünde bulundurulması gereken 

kendileriyle rekabet halindeki mevcut diğer satıcılar ve efektif talebin (alım gücünün) düzeyi olmak 

üzere iki etken vardır. (Wallerstein, 2011: 137).  Bunlardan özellikle ikincisiyle ilişkili olarak eğer 

ücret faturası sıfıra yakın olsaydı, kâr marjı hızla yükselirdi ama efektif talep üzerinde orta vadeli 

etkisi yıkıcı olurdu. Efektif talep, üretilen ürünün alınması, tüketilmesi açısından önemlidir. Ancak 

üretilen ürünün satılabilmesi için efektif talep üzerinde gerçekleştirilen iyileştirme, kapitalistler için 

başka bir açmaz yaratır. Üretici, kazancını arttırmak için yüksek kârlar elde etmeye uğraşır. Diğer 

yandan da, yatırdığı sermayenin geri dönmesi için, ürettiği ürünlerin satılabilmesi için işçilerin 

gelirlerinin meta alabilecek düzeyde olmasına özen gösterir (Wallerstein, 2005: 40). 

Ücretlerin artması, üreticilerin karşılaştıkları sorunlardan biridir. İkincisi, girdi maliyetleridir. 

Girdi maliyetlerine hem makineler hem de üretim malzemeleri dahil edilmelidir. Üretici bunları 

pazardan satın alır ve ne ödenmesi gerekiyorsa onu öder. Fakat üreticilerin ödemekten kaçındıkları üç 

gizli maliyet vardır: Bunlar, atıkların (özellikle zehirli maddelerin) tahliye edilmesi, hammaddelerin 

yenilenmesi ve altyapı maliyetleridir. Bu maliyetlerden kaçınmanın birçok yolu vardır ve bu 

maliyetleri ödememek, girdilerin maliyetlerini düşük tutmak için başat bir öğe olmuştur (Wallerstein, 

2011: 143). Atıkların tahliye edilmesinin birincil şekli boşaltmak yani çok az ya da hiç arıtma 

yapmadan atığı bir kamu alanına bırakmaktır. Bunlar zehirli maddeler olduklarından çevrenin çöplük 

haline gelmesinin yanı sıra ekosfer için zararlı sonuçlara da neden olurlar. Belli bir noktada 

çöplüklerin ve zararlı etkilerin sonuçları, bir toplumsal sorun olarak algılanır ve toplum bu sorunu ele 

almaya zorlanır. Bir üretici her zaman yeni bir alana taşınabilir, böylece “el değmemiş” alanlar 

tükeninceye kadar sorunu ortadan kaldırabilir. Dünya çapında, kapitalist dünya ekonomisinde de olan 

biten buydu. Atıkların boşaltıldığı alanları tükenmesi ancak 20. yüzyılın ikinci yarısında, toplumsal bir 

sorun olarak belirdi (Wallerstein, 2011: 143). Bu ciddi sorun karşısında birileri ya tam bir temizlik 

yapmaya ya da ekolojik çevreyi onarmaya girişmek ve olumsuz sonuçların bedelini ödemek zorunda 

kalır. Bu birileri, geriye kalan herkestir, genellikle de bu maliyetleri devlet vasıtasıyla ödeyen vergi 

mükellefleridir (Wallerstein, 2011: 91). Kendilerinin de vergi mükellefi olmaları dolayısıyla bu 

vergiden kaçma imkânları yoktur. Tek fark, normalde onların büyük oranda ödemeleri gereken bu ek 

maliyetlerin bütün topluma yayılmış olmasıdır, ki bu da hiçbir şekilde hakkaniyete uygun değildir. 

Maliyetleri dışsallaştırmanın ikinci tarzı, malzemelerin tükenmesini görmezden gelmektir. 

Hammaddeleri satın alanlar, bunların uzun vadede mevcut olup olmayacaklarıyla ilgilenmezler. 

Satıcılar, uzun vadeli sürdürülebilirliği kısa vadeli kazançlar lehine ikinci plana iter. Bu anlayış, beş 

yüzyıl boyunca bu kaynakların art arda tükenmesine ve bunları elde etmenin maliyetinin artmasına yol 

açmıştır. Alternatif kaynaklar yaratmayı sağlayan teknolojik ilerlemeler ise bu eğilime ancak kısmen 

yanıt olabildi (Wallerstein, 2011: 143-144). Son olarak, nakliye maliyetleri vardır. Nakliye için gerekli 

altyapıyı oluşturmanın maliyeti yüksektir ve bu maliyet çoğunlukla altyapıdan yararlanan firmalar 

tarafından değil, yine toplumdaki herkes tarafından ödenir. Bunun ardındaki savunma da şudur: 

Maliyetler o kadar devasa ve tek tek firmalar için ödülü o kadar küçüktür ki devletten önemli bir mali 



Kapitalizm’in Karl Marx’a ve Immanuel Wallerstein’a Göre Kısa Bir Analizi 

  

 
 

destek olmadıkça altyapı varlık kazanamaz. Altyapı terimi, üretim biriminin dışında olan, üretim ve 

dağıtım sürecinin gerekli bir kısmını oluşturan tüm fiziksel kurumlara –yollar, ulaşım hizmetleri, 

haberleşme şebekeleri, güvenlik sistemleri, su tesisatı vs.- gönderme yapar. Bunların masrafı her ne 

kadar toplum tarafından karşılansa da tekil firmalar için de bir yük anlamına gelir ki, bu da üretim 

maliyetlerinin artmasına sebep olur (Wallerstein, 2011: 92-93, 144). 

Zaman içinde giderek artan üçüncü maliyet türü ise vergilendirmedir. Vergiler toplumsal 

örgütlenmede temel öğedir. Her zaman için şu ya da bu çeşit bir vergi olmuştur ve gelecekte de 

olacaktır. Fakat kimin ödediği ve ne kadar ödediği bitmez tükenmez bir politik mücadelenin 

konusudur. Modern dünya-sistemde vergilendirme için birçok neden vardır: Devletin güvenlik (ordu 

ve polis) hizmeti vermesi, altyapıyı inşa etmesi ve kamu hizmetleri sağlamasının yanı sıra vergi de 

toplayacak bir bürokrasiyi istihdam etmesine ihtiyaç vardır. Bu maliyetlerden kaçınmanın yolu yoktur 

ama ne kadar paranın harcanacağı ve harcamanın nasıl yapılacağı konusunda büyük görüş farklılıkları 

vardır (Wallerstein, 2011: 145). 

Maliyet tarzlarının üç türü de aslında kapitalizm açısından büyük bir krizin habercileridir. 

Ancak şu an için bir şekilde bu maliyetleri, ödememeleri gereken geniş halk kesimlerine yüklüyor gibi 

dursalar da ileride bu durumun aynı şekilde süreceğini hiç kimse söyleyemez. Sürmesini beklemek de 

adalet duygusu ile uyuşmayacaktır. Yapılması gereken şey, onların dışsallaştırmaya çalıştıkları bu 

maliyetlerin daha uygun ölçülerle mükelleflere vergi olarak yansıtılmasıdır. Şayet sıradan vatandaşın 

da ödemesi gerekiyorsa bu durum da gözetilmelidir ancak diğer taraftan asıl ödemesi gerekenler de 

gözden kaçırılmamalıdır. 

 

SONUÇ 

Yeni ticaret yollarının bulunması, ticaretin ve pazarın canlanması, Marx’a göre 15.ve 16. 

yüzyıllardan itibaren kapitalist bir üretim sisteminin gelişimini hazırlayan koşullar olmuşlardır. 

Wallerstein da kapitalist üretim sisteminin gelişimini, 15. yüzyılın sonu ile 16. yüzyılın başlangıç 

dönemlerine kadar götürür. Marx, kapitalist üretimin gelişiminin nedenleri içerisinde ticaretin 

gelişimini, dünya pazarının canlanmasını görürken; Wallerstein, Braudel (2004a: 405)’in 

görüşlerine de dayanarak pazarın rekabet olduğunu, rekabetin ise sermaye birikimine engel 

olduğunu ileri sürer. Kapitalizm ise özellikle sermaye birikimine dayanan bir sistemdir. 

Kapitalistler sürekli olarak kazanmak, biriktirmek isterler. Bunu yapamamaları durumunda piyasa 

tarafından kapı dışarı edilirler. Bir kapitalist öncelikle işçi sınıfı ile değil, diğer kapitalistlerle 

çatışma içerisindedir. Onlar karşısında sürekli olarak daha çok kazanmak ve ayakta kalmak 

zorundadır.  

Marx tarafından modern toplumdaki temel çatışmanın kapitalistler ile emekçiler arasında 

olduğu belirtilmişti. Ancak Wallerstein’a göre böyle bir çatışma, kapitalistlerin kendi aralarında 

da vardır. Daha fazla kârı elde etmek için birbirleriyle kıyasıya mücadele eden kapitalistler, daha 

çok müşteri kitlesini çekmek için, ürünlerini daha ucuza satmak durumunda kalırlar. Böylece, 

sahip olabilecekleri kârın önemli bir kısmını kaybederler. 



Mustafa SOLMAZ 

140 
 

Her tarihsel toplum tipi, bir önceki toplum tipine göre daha ileri bir seviyeyi temsil eder. 

Kapitalizm, her ne kadar, artı-değeri elde etmenin peşinde olsa da; bu durum, onun, feodal dönem 

ya da ondan daha olumsuz koşullar taşıdığı anlamına gelmemelidir. Bu anlamda Marx ve onun 

tilmizleri, Aydınlanmanın ilerlemeci tarih anlayışına sadık kalıyorlardı. Ancak Wallerstein, 

ilerlemeci anlayıştan kuşku duyar. Kuşkusuz kapitalist bir üretim sistemiyle birlikte sermaye ve 

birikim artmıştır. İnsanların refahı artmıştır. Ancak bu gelişimin toplumun tüm kesimlerine kadar 

yayıldığı doğru değildir. Geliri artan, zenginleşenler kapitalistler, orta sınıflar ve proleterleşen 

toplumsal halk kesimleri olmuştur. Ancak tüm bunlar, dünya nüfusunun büyük bir kısmını 

oluşturmazlar. “Dünya işçilerinin kırsal alanlarda yaşayan ya da kırsal alanlarla kentlerin 

gecekondu mahalleleri arasında gidip gelen ağırlıklı kısmı, beş yüzyıl önceki atalarından daha 

kötü durumda. Daha az yiyor ve kesinlikle daha dengesiz besleniyorlar… Daha fazla –günde, 

yılda ve ömür boyu daha fazla saat- çalıştıkları açıktır. Bu çalışmayı daha az toplam nimet 

karşılığı yaptıklarına göre, sömürü oranı çok dik bir tırmanış göstermiştir.” (Wallerstein, 2009: 

85-86) 

Elde edilen birikimin toplumun genel katmanlarından ziyade az sayıda insan grubunun 

refahına katkı sağladığı bu üretim sisteminin ortadan kalkışı, “çözülme” şeklinde olacaktır.  

Sistemler, 10’ar, 20’şer, 50’şer gibi zaman aralıklarıyla, çevrimsel dönüşümler geçirirler ve bu 

değişimlere bağlı olarak zayıflarlar ya da güçlenirler. Zayıflama anları, sistemlerin çatallanma 

anlarıdır. Sistemin alacağı yeni formun oluşmasında insan iradesi belirleyici konuma yükselir. 

Kapitalizmden komünizme geçiş Marx’ta ise bir çözülüş sürecine göre değil, bir denetim sürecine 

göre, proleterya diktatörlüğünün egemenliği ele geçirmesine göre tanımlanmıştır. Diğer yandan 

Wallerstein, komunizmin bir ütopya olduğunu, inşa edilmesi gereken yaşamsal sistemin 

demokratik bir sosyalizm olduğunu savunur.  

Marx, insanın bir toplumsal varlık olduğunu, onun sadece kendisi için değil toplumdaki 

diğer insanlar için de ürettiğini kabul eder. Daha iyi ve daha fazla çalışmamızın nedeni, toplumsal 

bir varlık olmamızdır. Diğer insanların da iyiliğini düşünmemizdir. Wallerstein ise daha iyi ve 

daha fazla çalışmanın mümkün olması için sadece insan varlığının toplumsal yönü olduğunu ileri 

sürmez. Çeşitli teşviklerin, ödüllerin ve primlerin insanların çalışma ritmini etkileyeceğini 

düşünür. İnsanlar nobel ödülü gibi şeyleri maddi açıdan daha fazla getirisi olacağı için, 

kendilerine daha büyük miktarda artı-değer ya da kâr sağlayacağı için değil başka bir şey 

açısından, içsel bir tatmin ve başarı açısından elde etmeye çalışırlar. Mevcut durumdan daha 

üretken bir şekilde çalışmak için daha fazlasının kazanılması gibi motive edici şeylerin yanında 

onlardan bambaşka, belki onlarla taban tabana zıt teşvik sistemleri de vardır ki bunların da 

öneminin küçümsenmemesi gerekir. Daha üretken bir şekilde çalışmayı dışlamayan ancak 

ödüllerden farklı bir şey daha vardır ki o da kâr amaçlı olmayan yatırım sistemleridir. Sermayenin 

daha fazlasını elde etmek için nüfuz ettiği alanlar her geçen gün artarken, bundan sağlık 

sisteminin de payını almaması düşünülemez. Ancak tam aksi yönde işleyen, kâr amaçlı olmayan 

hastane vb. örgütlenmelerin de olduğunu belirten, bu anlamda onların işletim sisteminin örnek 

alınması gerektiğini belirten Wallerstein’in iddialarına katılmak oldukça zordur.  



Kapitalizm’in Karl Marx’a ve Immanuel Wallerstein’a Göre Kısa Bir Analizi 

  

 
 

Alternatif ödül sistemleri ile kâr amaçlı olmayan işletmeler anlayışı, her ne kadar 

birbirleriyle uyuşuyor gibi görünseler de aslında hiç de öyle değildir. Alternatif ödül sistemleri 

çalışanların daha etkili ve verimli çalışabilmeleri için teşviklerin, ödüllerin önemine dikkat çeker. 

Bu ödüllerin, sadece para ile sınırlandırılamayacağını belirtir. Kâr amaçlı olmayan işletim 

sistemlerinin kurulması ise tam da çalışanı işe motive eden bu unsurların olmayışını ifade eder. 

Bu güdüleyiciler olmadan da çeşitli şeylerin meydana getirilebileceğini kanıtlamaya çalışır. 

Ayrıca, gerek alternatif ödül sistemleri gerek kâr amaçlı olmayan işletim sistemleri, Marx 

açısından olsa olsa burjuva ideolojisinin ürünüdürler. Çünkü bu düşünce yapısı, sömürüye dayalı 

bu üretim sisteminin kendisini bütünüyle ortadan kaldırmayı amaçlamaz.  

 

KAYNAKÇA 

Braudel, Fernand (2004a), Maddi Uygarlık: Mübadele Oyunları, Çev: Mehmet Ali Kılıçbay, II. 

Basım, İmge Kitabevi, Ankara. 

Braudel, Fernand (2004b), Maddi Uygarlık: Dünyanın Zamanı, Çev: Mehmet Ali Kılıçbay, II. 

Basım, İmge Kitabevi, Ankara. 

Engels, Friedrich (1977), Anti-Dühring, Çev: Kenan Somer, Sol Yayınları, II. Basım, Ankara. 

Ersoy, Melih (1991), “Bağımlılık Okulunun Eleştirisi”, Ekin Belleten, Bahar, 23-34. 

Foucault, Michel (2013), Hapishanenin Doğuşu, Çev: Mehmet Ali Kılıçbay, İmge Kitabevi, 

IV. Basım, Ankara. 

Marx, Karl (1968), Alman İdeolojisi, Çev: Selâhattin Hilâv, Sosyal Yayınları, İstanbul. 

Marx, Karl (1969), 1844 El Yazmaları, Çev: Murat Belge, Payel Yayınları, İstanbul 

Marx, Karl (2003), Kapital I, Çev: Alaattin Bilgi, Eriş Yayınları, III. Basım, Yer Belirtilmemiş. 

Marx, Karl (2004a), Kapital III, Çev: Alaattin Bilgi, Eriş Yayınları, II. Basım, Yer 

Belirtilmemiş. 

Marx, Karl  (2004b), Kapital II, Çev: Alaattin Bilgi, Eriş Yayınları, II. Basım, Yer 

Belirtilmemiş. 

Marx, Karl (2006), Sosyoloji ve Felsefe, Der: Thomas Bottomore, Çev: Ardaş Margosyan, 

Belge Yayınları, İstanbul. 

Marx, Karl (2008), Kapital’e Ek: Dolaysız Üretim Sürecinin Sonuçları, Çev: Mustafa Topal, 

Ceylan Yayınları, II. Basım, İstanbul. 



Mustafa SOLMAZ 

142 
 

Marx, Karl, F. Engels (trhsz), Komünist Manifesto ve Hakkında Yazılar, Çev: Nail 

Satlıgan-Tektaş Ağaoğlu-Olcay Göçmen-Şükrü Alpagut, Yordam Kitap, İstanbul. 

Marx, Karl  (1996), Seçme Yazışmalar II, Çev: Yurdakul Fincancı, Sol Yayınları, Ankara. 

Wallersteın, Immanuel (1999), Sosyal Bilimleri Düşünmemek Ondokuzuncu Yüzyıl 

Paradigmasının Sınırları, Çev: Taylan Doğan, Avesta, İstanbul. 

Wallersteın, Immanuel 2005), Ütopistik Ya da 21. Yy’ın Tarihsel Seçimleri, Çev: Taylan 

Doğan, II. Basım, İstanbul. 

Wallersteın, Immanuel (2009), Tarihsel Kapitalizm, Çev: Necmiye Alpay, Metis Yayınları, V. 

Basım, İstanbul. 

Wallersteın, Immanuel (2011), Dünya-Sistemleri Analizi, Çev: Ender Abadoğlu-Nuri Ersoy, 

Bgst Yayınları, II. Basım, İstanbul. 

 

 

 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 143-160. 

www.inijoss.net 

 

143 
 

SOSYAL AĞLARDA GİZLİLİK KAYGISININ ÖLÇÜLMESİ: İNÖNÜ ÜNİVERSİTESİ 

ÖĞRENCİLERİNE YÖNELİK BİR ARAŞTIRMA 

Hasan TOPBAŞ 

İnönü Üniversitesi 

İletişim Fakültesi, Halkla İlişkiler ve Tanıtım Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

hasan.toptas@inonu.edu.tr 

 

Mehmet Ali GAZİ 

İnönü Üniversitesi 

İletişim Fakültesi, Halkla İlişkiler ve Tanıtım Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

mehmet.ali@inonu.edu.tr 

 

ÖZET 

 İletişim bilimleri alanında sosyal medya üzerine yapılan ampirik çalışmalar çeşitli 

(kimlik-gözetim ve tüketim toplumu-teknolojik determinizm-kamusal/özel alan- ağ 

toplumu-mahremiyet ve gizlilik vb.) kavramlar çerçevesinde incelenmektedir.  Mahremiyet 

nesnesinde, özne olarak kullanılan gizlilik, araştırmamız açısından son derece önemlidir. Sosyal 

medyada gizlilik, sosyal ağ kullanıcılarının kişisel verilerini korumak veya kullanmak için genel 

bilgilerin yer aldığı bir ağ sözleşmesi olarak ifadelendirilmektedir. Demografik özellikler, öz kimlik, 

kullanılan ağlar, takip/takipçi sayısı, yasalara olan güven gibi etkenlerin,  kullanıcıların “gizlilik” 

kaygılarının belirlemekte kullanılmaktadır. Bu amaçla hazırlanan sosyal medya gizlilik kaygısı 

ölçeğinde kullanıcıların hangi yoğunlukta sosyal medya gizliliği önemsediklerini ve sosyal ağ veri 

tabanı sağlayıcılarının gizlilik ilkeleri uygulanabilirlik düzeylerini ölçmek amacıyla İnönü Üniversitesi, 

İletişim fakültesinde 408 öğrenciye üzerinde çalışma yapılmıştır.  Yapılan değerlendirmeler 

sonucunda; kadınlar, sosyal ağlarda çevrimiçi gizliliğe erkeklere göre daha fazla önem vermektedir. 

Katılımcıların sosyal medyayı kullanma süreleri ile sosyal medya gizlilik kaygısı ortalamalar arası 

farkları incelediğimizde ise öğrencilerin sosyal medyayı kullanım süreleri arttıkça gizlilik ayarlarına 

verdikleri öneminde azaldığı tespit edilmiştir.  Aynı zamanda sosyal medya ağlarını kullanan 

öğrencilerin arkadaş sayısı arttıkça sosyal medyada gizliliğe verdikleri öneminde azaldığı görülmüştür. 

Katılımcıların öz kimliklerini ifade etme endişesi yükseldikçe sosyal medyaya karşı oluşturulan 

gizlilik endişesinde algılanan güvenin azaldığı, riskin ise arttığı ortaya konulmuştur. Tüm sonuçlar 

çerçevesinde gençlerin gizliliğe ilişkin kaygılarının zayıf olduğu, gizliliğe verilen önem herhangi bir 

olumsuz durumla karşılaşınca ortaya çıktığı tespit edilmiştir. 

  Anahtar Kelimeler: Gizlilik, Sosyal Ağ, Kaygı,  

 

PRIVACY CONCERN MEASUREMENT ON SOCIAL NETWORKS: A SEARCH ON THE 

STUDENTS OF THE UNIVERSITY OF INONU 

ABSTRACT 

 Empirical studies which have been created on the socialmedia in the field of communication 

sciences have been analyzed in the framework of various (Identıty- supervision and consumption 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

144 
 

society –technological determinism- public/private sphere- network society – intimacy and privacy etc) 

notions. Privacy as used subject in the intimacy object is extremely important in terms of our search. 

Privacy on social media has been expressed as a network deal which has general information to save and 

use of personal datas of social network users. The factors such as demographic features, self identity, 

used networks, the number of followers and followings, trust on laws are used to identify "privacy" 

concerns of users. For that reason, in the scale of social media privacy concern measurement, 408 

students of the Communication Faculty of The University of Inonu were surveyed so as to measure in 

which intensity the users care the social media privacy principle and of the level of applicability of  

social network data base vendors. In the results of assessments; women care about online privacy more 

than men .When we also analysed the relation between social media privacy concern andusing time of 

social media of participants, it was identified that the importance which students have regarding privacy 

setup decrease as students’ social media using time increase. At the same time, the importance which the 

students who use social media networks has to privacy decreases as their friends’ number increases. The 

self  identity express concerns of participants increase, as the trust perceived in privacy anxiety which 

have been taken place against social media decrease. Within the framework of all of these results, it is 

identified that young people have weak concern to privacy and the importance to privacy appears when 

is confront with a negative situation.  

 KeyWords:Privacy, Social Network, Attitude 

  

GİRİŞ 

 19. yüzyıldan sonra kapitalizmin gelişmesine koşut olarak ortaya çıkan bireyselleşme ile 

birlikte, özellikle liberal toplumsal düzen savunucuları,  gizliliğin doğuştan gelen bir hak olduğunu 

savunmuşlardır (Lyon, 1997:101). Günümüzde bu hakka duyulan saygı toplumlara, bireylere ve 

ortamlara göre farklılık göstermektedir. Bu farklılığın geçmiş yıllara nazaran artmasının sebebi ise 

insanoğlunun yaşamı boyunca sürekli değişen ve gelişen faaliyetleri (sosyal etkileşim, eğlence, alışveriş 

ve bilgi toplama) artık dijital hizmetler ve cihazlar aracılığıyla yapılmasıdır. Bu dijital ortamların 

verdiği tepkimeler toplumsal olanı dışlamış bireysel olan ön plana çıkartmıştır. Dijital ortamlar 

aracılığıyla tarafından kaydedilen her türlü arzularımız ve davranışlarımız bireylerin tüketim 

eğilimlerini kaydederek şirketlere kişileştirilmiş pazar yönetimi sunmaktadır. Bilgisayar kullanıcıları 

tarafından üretilen internet ortamı içeriği olarak da tanımlanan sosyal ağlar günümüzde bu görevi 

fazlasıyla yerine getirmektedir.  

Kaplan ve Haenleine (2010) göre; sosyal ağ, “Web 2.0 üzerinde ideolojik ve teknolojik 

içeriklerin, yapılanmaların kullanıcı merkezli bir şekilde üretilmesine ve geliştirilmesine izin veren 

internet tabanlı uygulamaların bütünüdür.” 

 Sosyal ağlar kullanıcılarına birçok avantajlar sunmaktadır. Bu avantajlarının yanında sosyal 

ağların yanlış kullanımı sonucu ortaya çıkan riskler de bulunmaktadır. Bu risklerin başında gizlilik 

ayarları eksikliği, çok fazla bilgi paylaşımı veya yanlış bilgi paylaşımı gelmektedir (Barnes, 2006;11). 

Kullanıcıların ziyaret ettiği web sayfalarında ve sosyal ağlarda dijital ayak izi diyebileceğimiz çerezler 

bırakmaktalar. Bırakılan bu çerezler, kullanıcıların gelecekteki yaşamlarını nasıl etkileyeceği 

konusunda bilinç düzeyleri yok denilecek az denilebilir. Bu bilinç yaş, cinsiyet, ırk, toplum gibi 



Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

unsurlara göre farklılık göstermektedir. Özellikle internete bağlı olarak büyüyen interaktif medya ile 

sosyal hayatlarını yeniden tanımlayan gençler için bu ağlar büyük bir tehdit-risk oluşturmaktadır. 

Gençler geleceklerini deneyimsiz tıklama veya paylaşımlarla bugün arkalarında dijital ayak izleri 

bırakarak gelecekteki  “bilinmezlik özgürlüklerini” harcamaktalar.  

 Sosyal ağ kullanıcıları veri tabanına yükledikleri kişisel verilerinin şirketler, pazarlamacılar ve 

veri hırsızları tarafından kullanılmayacağını, yasalar tarafından korunduğuna ve bunu veri tabanı 

sağlayıcılar ile “gizlilik sözleşmesi” yaparak ebedi kalacağına inanmaktalar. Bu sözleşmeyle veri 

sağlayıcıların sorumluluk bilinciyle hareket edeceğini düşünen sosyal ağ kullanıcısı kişisel bilgilerini 

vermeden önce veri sağlayıcılara güvenoyu vermektedir. Ancak kullanıcıların sosyal ağlara verdikleri 

güvenoyu, kullanıcılarının yaşına, cinsiyetine, kullanım süresine, kullandığı ağ gibi değişkenlere bağlı 

olarak çevrimiçi gizlilik kaygılarını belirlemektedir.  

 Sosyal ağlarda gizlilik kaygısıyla ilgili daha önce çalışmalar sağlık ve gizlilik (Clark, 2010),  

gençlik ve gizlilik (O’Keeffe, 2011), gizlilik yönetimi ve medya , (Madden, 2012), geçmiş deneyimler 

ve gizlilik, (Yang, 2014) gibi konular üzerine eğilerek uluslararası araştırmalar yapılmıştır. Ancak, 

Türkiye ölçeğinde sosyal medya ve gizlilik kaysına yönelik bölgesel veya ulusal düzeyde böyle bir 

çalışmanın olmaması bu araştırmanın ortaya çıkmasını sağlayan en önemli unsurdur. Türkiye’de 

gençlerde gizlilik kaygısı çalışacak diğer sosyal bilimcilere bu konudaki çalışmalarına açılım 

kazandırması açısından da ayrıca önem taşımaktadır. Dünyada olduğu gibi Türkiye’de de sosyal 

medyanın kimlik hırsızlığında
1
, veri hırsızlığında

2
, dolandırıcılıkta

3
 ve pazar avantajı

4
 arayan 

şirketlerin tüketicileri hakkında bilgi toplamak için alternatif bir mecra haline gelmesi çalışmanın 

önemini artırmıştır.  

 Sosyal ağlarda gizlilik kaygısı konusunda tasarımlanan bu çalışma iki ana bölümden 

oluşmaktadır. Çalışmanın birinci bölümünde sosyal ağ tanımı ve çeşitleri üzerine literatür taraması 

yapılmış ve sosyal ağların kullanımdan doğan riskler analiz edilerek ilk bölümün kavramsal çerçevesi 

çizilmiştir. İkinci bölümde ise gizlilik kaygısını ölçmek amacıyla öğrencilerin sosyal medya kullanım 

alışkanlıklarına ve gizlilik kaygısına yönelik yapılan araştırmaya yer verilmiştir.   

 Bu araştırmanın temel amacı sosyal medya kullanıcılarının sosyal ağa ilişkin gizlilik 

kaygılarının temellerini oluşturan ana faktörleri ve bu faktörler arasındaki doğrusal ilişkiyi analiz 

etmektir. Ayrıca araştırma da sosyal ağ kullanıcılarının yaş, cinsiyet, sosyal ağlardaki arkadaş sayısı, 

sosyal medya kullanım süresi ve sosyal ağ türüne farklılaşan gizlilik kaygısının boyutlarını ortaya 

koymaktır.  

                                                      
1
 Detaylı bilgi için bknz: http://www.hurriyet.com.tr/hirsizlar-da-sosyal-medyayi-takip-ediyor-26901355 (Erişim 

Tarihi, 11.11.2015) 

2
 Detaylı bilgi için bknz:  http://www.gazetevatan.com/meb-veri-tabaninda-bilgi-hirsizligi-718322-gundem/ 

(Erişim Tarihi, 11.11.2015 

3
 Detaylı bilgi için bknz: http://www.milliyet.com.tr/sosyal-medya-dolandiriciligina-teknoloji-2030776/(Erişim 

Tarihi, 11.11.2015) 

4
 Detaylı bilgi için bknz: 

https://nedimkaya.wordpress.com/2012-2/2012-pazarlamada-sosyal-medya-kullanimi//(Erişim Tarihi, 

09.11.2015) 

http://www.hurriyet.com.tr/hirsizlar-da-sosyal-medyayi-takip-ediyor-26901355
http://www.gazetevatan.com/meb-veri-tabaninda-bilgi-hirsizligi-718322-gundem/


Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

146 
 

Sosyal Ağlar ve Çeşitleri 

 Sosyal ağlar;  insanların fikirlerini, görüşlerini, deneyimlerini, perspektiflerini çeşitli mesaj ya 

da görüntüler ile paylaşmak ve birbirleriyle iletişim halinde bulunmak için kullandıkları online 

platformlardır Sosyal ağlar, her an iletişim kolaylığı sağmasından dolayı insanlar için yeni bir yaşam 

tarzı sunmaktadır. Dijital sosyalleşme olarak da adlandırılan bu yeni süreçte; artık birey çevreleri ilgili 

yeni bir şey öğrenmek, yeni arkadaşlıklar edinmek, bir yeri tanımak ya da bir uygulama hakkında bilgi 

almak istediklerinde sosyal medya araçlarına başvurmakta ya da sorular üreterek bilgi toplamaktadır 

(Eraslan ve Eser, 2015:9-21). Özellikle gençler daha yoğun olarak kullandıkları facebook, twitter gibi 

sosyal aktivite paylaşım araçlarıyla birlikte ortaya yeni bir olguyu “paylaşım kültürünü” çıkartmışlardır 

(Bilgili & Şeker, 2013:63).  Bu kültür yapısında serbestlik, özgürlük, zamansızlık veya kuralların 

olmadığı dileyen herkesin her şeyi rahatlıkla söylediği sınırsız alan olarak görülse kendi içerisinde dili, 

kuralları, ilkeleri, davranış kalıpları, ritüelleri, kuralları hatta yaptırımları olan bir platformdur. Bu 

kurallar formel ya da informel olabilmektedir. Formel kurallar, sosyal sağlayıcısı şirketlerin yazılı 

katılım kurallarıdır. İnformel kurallar ise yazılı olmayan kültürel davranış kalıplar içerisinde kendini 

göstermektedir (Eraslan ve Eser, 2015:23).  

 1990'ların sonlarına doğru ortaya çıkan sosyal ağlar toplum tarafından çabuk benimsenmiş ve 

hızla yayılmıştır.  Bu ağlar özellikle akıllı telefon olarak adlandırılan cihazların kullanımıyla, sayılarını 

artırmışlardır. Dünya üzerinde 3 milyara yakın insan internet kullanmakta ve bu kullanıcıların yaklaşık 

2 milyarının sosyal medya ağlarında hesabı bulunmaktadır.
5
 Pew

6
’in 2014 yılında yaptığı araştırma 

verileri, sosyal ağlar, kullanıcı sayılarını 2005- 2008 döneminde 4 kat arttığını ortaya koymaktadır.  En 

büyük sosyal ağ sitesi olarak tanımlanan Facebook
7
  ise günümüzde aktif kullanıcı sayısının bir milyar 

üzerinde olduğu açıklamıştır.   

 Sosyal medya araçlarının kendi içerisinde birçok alternatif çeşitliğe sahiptir. Bu ağlar içerik 

paylaşımlarına göre farklılık göstermektedir. Kişisel ağlar, kullanıcıların detaylı profiller oluşturmasını 

sağlayarak ve arkadaşlık gibi sosyal ilişkiler üzerinden, diğer kullanıcılarla bağlantı kurmasına imkân 

tanımaktadır.  Sosyal paylaşım ağları kullanıcıların kişisel sayfalar oluşturmasına imkân tanırken, 

paylaşmanızı ve kişisel bilgilerinizi çıkar amaçlı üçüncü kişilerle paylaşmak üzere depolayan bir 

iletişim mecrası haline de geldiği görülmektedir (Akyol, 2009: 89). Örneğin, Facebook, Friendster ve 

MySpace kişilerle iletişim kurmak için faaliyet gösteren platformlardır ve bu ağlar genellikle müzik, 

fotoğraf ve video paylaşımları yapılabilmektedir. Dolayısıyla kullanıcıların listesindeki onaylanmış 

kişiler (cinsiyet, yaş, ilgi alanları, eğitim durumu ve istihdam) kullanıcıların kişisel bilgilerine kolaylıkla 

ulaşma imkânı bulabilmektedir (Clark, 2010:104-107).  

Kamuya hızlı bilgi akışı sağlamak için tasarlanan ve kısa sürede ve anlık gizlilik güncellemesine 

odaklanan sosyal ağlar, durum güncellemesi yapmak ve diğer kullanıcılar ile hızlı bir şekilde iletişim 

kurmak amacıyla tasarımlanmıştır.  Twitter, bu kısa ve anlık durum güncellemesi sağlayan sosyal 

ağların en önemlisidir (Gazi, 2015: 295)   

                                                      
5
 (http://investor.fb.com/secfiling.cfm?filingID=1326801-14-7&CIK= 1326801 Erişim Tarihi, 11.11.2015) 

6
 Detaylı bilgi için bknz: http://www.pewinternet.org/2015/01/09/social-media-update-2014/ 

7
 Detaylı bilgi için bknz 

http://www.statista.com/statistics/264810/number-of-monthly-active-facebook-users-worldwide/ 

http://investor.fb.com/secfiling.cfm?filingID=1326801-14-7&CIK
http://www.pewinternet.org/2015/01/09/social-media-update-2014/


Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

 Günümüzde dijital ayak izi olarak tanımlanan konum bildirmek üzere konum bildirmek üzere 

GPS destekli cep telefonlarının gelişimiyle konum gönderme popülaritesini artırmaktadır.  Fiziksel 

olarak yakınınızda bulunmayan arkadaşınızdan haberdar olmanızı sağlayan bu ağlar, kişinin gerçek 

zamanlı konumunu göstermek için tasarlanan  sosyal ağ uygulamaları olarak değerlendirilmektedir. 

Bu ağlar genellikle konum güncellemesini göstermek ve ya diğer sosyal ağlar kullanıcılarıyla 

etkileşim sağlamak amacıyla kullanılmaktadır (Madden vd. 2013:21). 

  Müzik, fotoğraf ve video gibi paylaşımlar için tasarlanan içerik paylaşım ağları ise kişisel 

profiller oluşturmak temas kurmak ve yorumlar üzerinden diğer kullanıcılarla etkileşim sağlama 

amacıyla tasarlanmıştır. Bazı popüler içerik paylaşım ağları YouTube ve Flickr olarak sayabiliriz (Eröz, 

2013: 46).  

 Forum ağları, ortak bir çıkar etrafında toplanan belirli bir grupların yorumlarının yer aldığı web 

sayfalarıdır. Bu ağ kullanıcıları hobileri, eğitim geçmişleri, siyasi bağlantıları, etnik kökenleri, dini 

görüşleri, cinsel yönelimleri açısından birbirleriyle bağlantı kurmaktalar. Bu tür ağların örnekleri, 

deviantart, LinkedIn, Siyah Planet, Goodreads ve Gay.com olarak sayabiliriz. 

 Sosyal Ağlarda Gizlilik Riskleri 

Sosyal ağlarda paylaşılan tüm verilerin kayıt altına alınması toplumsal tarih yazımının yanı sıra 

sıradan insanlar içinde “bireyselciliğin” tarihinin yazıldığını söylemek günümüz için abartılı ifade 

olmayacaktır. Sosyal ağlara üye olmak veya verilen hizmetleri alabilme adına hizmet şartları, kullanım 

koşulları, gizlilik ilkeleri gibi detaylı ve uzun sözleşmeler kullanıcılara imzalatılmaktadır. Bu 

sözleşmeler aracılığıyla sosyal ağ kullanıcıları her türlü bilgiyi ve veriyi doğrudan kullanma hakkını veri 

sağlayıcılarına devretmektedir. En büyük sosyal ağ olan Facebook “Hak ve Sorumluluklar Bildirimi” 

sayfasında “Gizlilik” başlığı altında yer alan ilk ifade “Gizliliğiniz bizim için çok önemlidir” ifadesidir 

ki,  bu ifade kullanıcıların verilerini nasıl kullanacağını detaylı olarak anlatan metinlerden 

oluşmaktadır. Bu metinler veya sözleşmeler diğer sosyal ağlarda benzer şekilde yer almaktadır (Pesen, 

2014). Veri tabanı sağlayıcı şirketlerin misyonları ve vizyonları çerçevesinde oluşturulan gizlilik 

ilkeleri, sosyal ağ kullanıcılarının kişisel verilerini korumak ve kullanmak için genel bilgilerin yer aldığı 

bir ağ sözleşmesi olarak kabul edilmektedir.  Sosyal ağların gizlilik ilkeleri
8
 incelediğinde tüm ağlarda 

ortak metin kişisel verilerinizi korumak ve ya kullanmak için saklandığını gerekli görüldüğü takdirde 

güvenlik birimleriyle paylaşılacağını ifade eden cümleler görülmektedir.  Aynı zamanda gizlilik 

ilkelerinin arasında kullanıcı bilgilerinin reklam hizmeti sağlayıcı kurum ve kuruluşlarla 

paylaşılabileceğini bilgisi de yer almaktadır.  

Sosyal ağlar kullanıcıların bilgilerini toplama işlemini gerçekleştirmek için çerezler ve piksel 

etiketleri gibi programlardan faydalanmaktadır (Tuten, 2008:55).  Sosyal ağ sitelerinin veri tabanı 

sağlayıcıları kullanıcıların ziyaret ettiği web sayfalarını takibini yaparak daha sonra kişinin tarama 

geçmişine göre reklam mesajı göndermektedir. Bu tür tarama günlükleri, arama sorguları otomatik 

olarak kullanıcı profilinize yansıtılmakta ve doğrudan gözetimle, kullanıcıların cinsel yönelimi, siyasi 

                                                      
8
 Detaylı bilgi için bkz: https://www.facebook.com/policy.php, https://www.youtube.com/t/privacy_guidelines 

,https://twitter.com/privacy, 

https://www.facebook.com/legal/terms
https://www.facebook.com/legal/terms
https://www.facebook.com/policy.php
https://www.youtube.com/t/privacy_guidelines
https://twitter.com/privacy


Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

148 
 

ve dini görüşleri, madde kullanımı, hatta zekâ olarak kullanıcının potansiyeli hakkında verilere sahip 

olabilmektedir (Kosinski, 2013:5803).  

 Kullanıcıların kişisel bilgilerine ilişkin birçok ayrıntıyı içeren bu veriler, günümüzde giderek 

artan bir biçimde, kamusal alan karşısında özel alanın daraltılması biçiminde ortaya çıkmaktadır. Bu da 

özel yaşamın gizliğine ilişkin kuralın sık sık ihlal edilmesi gizlilik kaygılarını da beraberinde 

getirmektedir.  Bu kaygılar içinde belki de en önemli olanı tüketiciler ya da sıradan insanların 

yaşadıklarıdır. Çünkü gerek resmi otoriteler gerekse büyük işletmelerle ellerindeki nitelikli personel 

sayesinde daha sağlam güvenlik duvarları oluşturabilmekte; fakat sıradan insanlar için güvenlik 

önlemlerinin aynı düzeyde kullanımı mümkün gözükmemektedir. Üstelik onların çok büyük bir 

bölümü, kendilerinin gizlilik haklarının ihlal edildiğinin dahi tümüyle farkında değillerdir (Bozkurt, 

1999; 19).  

 Sosyal ağ siteleri üzerinden doğrudan ya da dolaylı olarak doğan tehlikelerin sınıflandırmalar 

arasında “gizlilik riski” sosyal ağ risk haritası içerisinde çok önemli bir yer tutmaktadır. Kullanıcılar 

sosyal ağlara, ulaşma yöntemlerine göre belli tehditlere maruz kalmaktadır. Bu tehditler tarayıcı, sosyal 

ağa ulaşma yöntemi, kullanılan programlar veya eklentilerde üzerinden oluşturulmaktadır (Lyon, 2003: 

76).  Çıkar sağlamak amacıyla bir başkası tarafından bilgilerinizin yetkisiz olarak kullanılmasından 

doğan kimlik hırsızlığı, sosyal ağlarda en sık karşılaşılan tehlikelerden biridir. Kredi kartı ve internet 

bankacılığı bilgileri, şifre ve parolalar, elektronik posta veya fotoğraflarınız sizin adınıza bilginiz 

olmadan kullanılması sosyal ağda ortaya çıkan risklerin başında gelmektedir (Gross ve Acquisti; 2005: 

74). İkincil risk ise cinsel saldırganlıktır. Bu saldırganlığın oluşmasında ve ya yaşanmasında kullanıcı 

kimliğinin belirsizliği veya bilgi yanlışlığıdır. Dodge (2015) ve Bivens & Dawson (2013) yaptığı 

araştırmada sosyal ağların kullanılmasıyla birlikte cinsel saldırganlıklar gençler arasında artış gösterdiği 

sonucu ortaya koymuşlardır.  

 Birçok işveren veya işe alım ajansları internet arama motorunu, kişisel web sitelerini, blogları 

ve sosyal medyayı mevcut çalışanları hakkında veya yeni işe alacak personelleri hakkında bilgi edinmek 

için kullanmaktadır. CareerBuilder.com’un yaptığı bir araştırmaya göre
9

, yöneticilerin %22'si 

çalışanları hakkında bilgi edinme araştırmalarında sosyal medyayı kullandıklarını ve bu bilgiler 

doğrultusunda veri datalara oluşturduklarını ifade etmiştir. Çünkü bilindiği gibi kullanıcıların yapmış 

olduğu her çevrimiçi hareket hızlı bir şekilde kullanıcıların hiç farkında olmadan kendilerini hakkında 

veri toplanması yönünde dijital ipuçları oluşturulabilecek dijital ayak izi bırakmaktadır (Kara, 2009: 

32). Bu dijital ayak izleri sayesinde işverenler veya yöneticiler kişisel bilgileriniz veya görüntüleriniz 

hakkında bilgili sahibi olmaktadır.  Sosyal medya, büyük işletmeler, siyasal iktidarlar için artık 

“davranış laboratuvarı" haline gelmiştir.  Bu laboratuvarda kullanıcılar geçmiş yıllara oranlara 

kendileri ve çevresi hakkında bilgiyi paylaşmada eski yıllara oranlara şüphe duymadan sosyal medyayı 

kullanmaktadır. Uluslararası araştırma şirketi Pew
10

’in yaptığı araştırmalara göre sosyal medya 

kullanıcılarının yıllara göre içerik paylaşmaları ve bu paylaşımlarını gizlilik ilkelerine dikkat etmeden 

                                                      
9
 Detaylı bilgi için bknz: 

http://www.careerbuilder.com/share/aboutus/pressreleasesdetail.aspx?id=pr459&sd=9%2f10%2f2008&ed= 

12%2f31%2f2008&cbRecursionCnt=1&cbsid=c9bbeee8538d45329426ea1907ef736f-317581714-R 

10
 Detaylı bilgi için bknz: http://www.pewinternet.org/2015/01/09/social-media-update-2014/ 

http://www.careerbuilder.com/share/aboutus/pressreleasesdetail.aspx?id=pr459&sd=9%2f10%2f2008&ed=12%2f31%2f2008&cbRecursionCnt=1&cbsid=c9bbeee8538d45329426ea1907ef736f-317581714-R
http://www.pewinternet.org/2015/01/09/social-media-update-2014/


Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

paylaştıkları ortaya çıkmıştır. Bu verilerden yola çıkarak sosyal medya gizlilik risk haritasının 

çıkartılması noktasında Türkiye’de ulusal ve yerel ölçekte araştırmaların yapılması gerekmektedir. 

Yukarıda bahsedilen gizlilik riski ve ihlalleri üzerine odaklanan bu çalışmada, demografik 

özellikler, öz kimlik, kullanılan ağlar, takip/takipçi sayısı, yasalara olan güven gibi faktörlerin,  

kullanıcıların gizlilik kaygılarını hangi yoğunlukta etkilediğini ve sosyal medya veri tabanı 

sağlayıcılarının “gizlilik ilkeleri” sözleşmesinin kullanıcılar açısından önem derecesi ölçümlenecektir. 

 

YÖNTEM 

 İnönü Üniversitesinde İletişim Fakültesinde öğrenim gören öğrencilerinin sosyal medya gizlilik 

kaygılarına yönelik olarak yapılan bu keşif çalışmasında nicel araştırma yöntemlerinden anket tekniği 

kullanılmıştır. Anket çalışması ile elde edilen veriler istatiksel analize tabi tutulmuş ve yorumlanmıştır.  

Dolayısıyla araştırmamızın örneklemini İnönü Üniversitesi İletişim Fakültesinde öğrenim gören 

öğrenciler oluşturmaktadır. 

Verilerin Analizi ve Kullanılan Araçlar 

 Sosyal medyada gizliliğe duyulan kaygıyı araştırmak amacıyla İnönü Üniversitesi İletişim 

Fakültesi’nde öğrenim gören öğrencilerle gerçekleştirilen anket çalışması 11-18 Ekim 2015 tarihleri 

arasında, katılımcılarla yüz yüze anket tekniği ile gerçekleştirilmiştir. Yüz yüze anket tekniği ile elde 

edilen veriler SPSS 15 istatistik programı ile elektronik ortamda analiz edilmiştir. Belirlenen araştırma 

sorularına cevap bulmak ve belirlenen amaçlara ulaşmak amacıyla veri seti uygun istatistiksel 

analizlere tabi tutulmuştur. Bu amaçla öncelikle sosyal medya ağ sağlayıcılarının kullanıcılara 

sundukları veri tabanında gizliğe karşı kullanıcıların kaygılarının temellerini tespit etmek amacıyla 

faktör analizi yapılmıştır. Faktör analizi aynı yapı ya da niteliğe sahip birbirleriyle ilişkili çok sayıda 

değişkeni bir araya getirerek ölçmeyi, az sayıda faktör ile açıklamayı amaçlayan bir istatistiksel 

tekniktir (Büyüköztürk, 2004: 117). Faktör analizi yapmamızdaki temel amaç kullanıcıların ağ 

sağlayıcıların sundukları gizlilik ilkesine kullanıcıların duydukları kaygı maddelerindeki değişken 

sayısını azaltmak ve değişkenler arasındaki ilişkilerdeki yapıyı ortaya çıkarmak, başka bir ifade ile 

kaygı maddelerindeki değişkenleri sınıflandırmaktır. Dolayısıyla yapılan faktör faktör analizi 

değişkenler arası ilişkinin yapısını bulmak ve veri azaltmak acısından önemlidir (Erdoğan, 2003: 352).  

Faktör analizi açımlayıcı ( exploratory factor analysis)ve doğrulayıcı (confirmatory factor analysis) 

olmak üzere iki şeklinde ele alınabilmektedir (Özdamar, 2002: 235). Bu çalışmada gizlilik  kaygısı 

faktörlerini ortaya koymak amacıyla açımlayıcı faktör analizi kullanılmıştır. 

 Ayrıca çalışmada gizlilik kaygısı faktörleri ile cinsiyet ortalamaları arasındaki farkları ortaya 

koyabilmek amacıyla Bağımsız Örneklem T-Testi (Independent Samples T-Test) kullanılmıştır. 

Bağımsız Örneklem T-Testi, sadece iki grup arasında karşılaştırma yapmaya imkân tanımakta 

(Altunışık vd,  2001: 155) ve iki bağımsız gruptan alınan örneğin aritmetik ortalamalarının 

karşılaştırılması esasına dayanmaktadır (Erdoğan, 2003: 320). Aynı zamanda araştırmada gizlilik 

faktörleri ile yaş, takip sayısı ve kullanılan ağlar arasındaki farklılaşmayı ortaya koymak amacıyla Tek 

Yönlü Varyans Analizi (ANOVA) kullanılmıştır. ANOVA, üç veya daha fazla grup arasındaki 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

150 
 

ortalamalar farkının birbirinden anlamlı bir şekilde farklı olup olmadığını göstermek için kullanılan bir 

analiz tekniğidir (Altunışık vd, 2001: 39).  Ayrıca Gizlilik kaygı faktörlerini oluşturan maddelerin 

ortalamaları alınarak bu ortalamaların birbirleriyle olan farklıklarını ve yönünü ortaya koymak 

pearson’un  korelasyon katsayıları kullanılmıştır. Pearsons korelasyon katsayısı “r” ile gösterilmekte 

ve -1 ile +1 arasında değerler almaktadır (Altunışık vd.2001: 175-176).  r: -1 ise tam negatif doğrusal 

bir ilişki, r:1 ise tam pozitif doğrusal bir ilişki ve r:0 iki değişken arasında ilişkinin olmadığı sonucuna 

ulaşılır (Kalaycı, 2010:116).   

 Araştırmanın Bulguları 

 Araştırmaya katılan İnönü Üniversitesi İletişim Fakültesi öğrencilerine araştırmamızda 

öncelikle sosyo-demografik özellikler ve sosyal medyaya ilişkin düşünceleri ve gizlilik ayarları ile 

ilgili görüşleri sorulmuş ve elde edilen bilgiler aşağıda sunulmuştur. 

 Katılımcıların Demografik Özellikleri ve Sosyal Medyaya İlişkin Düşünceleri 

 Araştırmaya katılan İnönü Üniversitesi İletişim Fakültesi’nde öğrenim gören 408 öğrencinin 

% 56.9’u (232 öğrenci) kız, % 43.1’i (176 öğrenci) ise erkektir. Öğrencileri yaş dağılımı açısından ise 

% 70.6’sı 17-22 yaş arasında iken, % 24.5’i 23-28 yaş grubunda, % 2.9’u 29-34 yaş grubunda iken 

yüzde 2 si ise 39 yaş üstündedir.  

 Öğrencilerin sosyal medya kullanımları analiz edildiğinde ise,  araştırmaya katılan bütün 

öğrencilerin sosyal ağlardan birisini kullandıkları görülmektedir. Sosyal paylaşım ağlarında 

kendileriyle iletişim kuran arkadaş sayıların bakımından analiz edildiğinde 0-100 arasında arkadaşı 

olanların oranı yüzde 25.5, 101-200 arasında arkadaşı olanların oranı yüzde 21.6, 201-300 arasında 

arkadaşı olanların oranı yüzde 16.7 301-400 arasında arkadaşı olanların oranı ise yüzde 17.6 iken, 401 

üzerinde arkadaşı olanların oranı ise yüzde 18.6’dır. 

 Sosyal paylaşım ağlarında yapmış oldukları paylaşımları ise öğrencilerin yüzde 82.4’ü 

paylaşımlarına sadece arkadaşlarının ulaşmasına izin verirken, yüzde 6.9’u arkadaşlarının 

arkadaşlarına da ulaşmasına izin vermektedir. Herkesin paylaşımlarına ulaşmasına izin verenlerin 

oranı ise yüzde 10.8’dir. Araştırmaya katılan öğrenciler sosyal medyayı günlük kullanım süreleri 

bakımından incelediğimizde ise öğrencilerin yüzde 82.4’ü her gün sosyal medyayı kullandıkları, 3-4 

günde bir kullananların oranı yüzde 13.7 ve nadiren kullananların oranı ise sadece yüzde 3.9’dur. 

 Araştırmamızda konumuz açısından önemli olan gizlilik ayarlarının yapılması konusunda ise 

öğrencilerin yüzde 52,9’u sosyal paylaşım ağlarına üye olurken gizlilik ayarlarına dikkat ettikleri, 

yüzde 40.2’si herhangi bir olumsuzlukla karşılaştıktan sonra gizlilik ayarlarını yaptıkları, yüzde 2.9’u 

arkadaşlarının uyarılarından sonra gizlilik ayarlarını yaptıkları ortaya çıkmıştır. Gizlilik ayarlarına 

önem vermeyen ve gizlilik ayarlarını yapmayan öğrencilerin oranı ise yüzde 3.9’dur. Bu verilerden 

yola çıkarak sosyal paylaşım ağlarında öğrencilerin gizlilik ayarlarına dikkat ettiği ve üyelik 

aşamasında gizlilik ayarlarını yaptıkları ortaya çıkmaktadır. 

 Araştırmaya katılan öğrenciler kullandıkları sosyal ağlar bakımından incelendiğinde öğrencilerin 

yüzde 61.8 oranında Facebook, yüzde 17.6’sı Twitter, yüzde 7.4’ün YouTube, yüzde 6.9’u Instagram, yüzde 

3.9’u Linked In ve yüzde 2.5’i ise MySpace’ i kullanmaktadır. Bu verilerden yola çıkarak öğrencilerin sosyal 

paylaşım ağlarından en fazla Facebook’u kullandıkları daha sonra ise Twitter kullandıkları görülmektedir.  



Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

  

 

SOSYAL MEDYA GİZLİLİĞİNE YÖNELİK KULLANICI KAYGI FAKTÖRLERİ 

 Sosyal medya gizlilik faktörlerini ortaya koymak amacıyla, katılımcılara sunulan sosyal medya 

gizlilik yargılarına (madde) katılma düzeyleri likert skalasıyla (1 hiç katılmıyorum, 5 kesinlikle 

katılıyorum)test edilmiştir. Tablo-1’de yer alan 32 yargı faktör analizine tabi tutulmuştur.  Faktör analizinde 

faktör sayılarının belirlenebilmesinde değişkenlerin ortak varyansı dikkate alınarak döndürülmüş (rotated 

component matrix) faktör matrisi kullanılmıştır. Yapılan analiz sonucunda dört faktör bulunmuş ve her bir 

değişkenin faktörler altındaki ağırlıkların (factor loadings – değişkenler ve faktörler arasındaki korelasyon 

katsayısı) Tablo -1’de gösterilmiştir.   

Tablo 1: Sosyal Medya Gizliliğine Yönelik Kullanıcı Kaygıları: Doğrulayıcı Faktör Analizi Sonuçları 

    

      Faktör Yükü 
 

 
SD 

Faktör 1- Algılanan Güven ve Risk  

faktörü 
      

AGRF 1 

  

.923 2,31 1,11 

AGRF 2 

  

.950 2,33 1,12 

AGRF 3 

  

.961 2,34 1,12 

AGRF 4 

  

.965 2,34 1,13 

AGRF 5 

  

.898 2,13 1,14 

AGRF 6 

  

.858 2,29 1,11 

AGRF 7 

  

.909 2,32 1,1 

AGRF 8 

  

.924 2,33 1,11 

 

Online Gizlilik Endişesi 
      

OGE 1 

  

.829 1,79 0,91 

OGE 2 

  

.899 1,8 0,94 

OGE 3 

  

.875 1,81 0,95 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

152 
 

OGE 4 

  

.895 1,8 0,99 

OGE 5 

  

.954 1,75 0,89 

OGE 6 

  

.821 1,83 0,99 

Öz Kimlik- İfade Endişesi       

ÖKE 1 

  

.857 2,98 1,3 

ÖKE 2 

  

.825 2,99 1,29 

ÖKE 3 

  

.631 2,59 1,27 

ÖKE 4 

  

.663 2,6 1,26 

ÖKE 5 

  

.632 2,65 1,18 

ÖKE 6 

  

.623 2,22 1,07 

ÖKE 7 

  

.688 2,8 1,31 

ÖKE 8 

  

.558 2,6 1,15 

ÖKE 9 

  

.777 2,92 1,3 

 

Veri Sağlayıcılara ve Yasalara olan 

Güven 

      

VSG 1     .937 2,5 1,3 

VSG 2 

  

.938 2,54 1,31 

VSG 3 

  

.964 2,52 1,31 

VSG 4     .938 2,52 1,3 

Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) Örneklem Yeterliliği:. ,883    

Bartlett Testi: X
2
: df:351  ;  p:000       

 

 

 

 



Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

Faktör analizinde Varimax rotasyonlu tablo esas alınmış, minimum yükleme düzeyi 0,30’ un 

üzeri olarak belirlenmiştir. Minimum yükleme düzeyinin altında kalan 5 yargı analize tabi tutulmamış 

ve devre dışı bırakılmıştır. Sonuçların değerlendirilmesinde Barlett testi ve Kaiser-Meyer-Olkin 

(KMO) testi kullanılmıştır. Barlett testine göre faktör analizine tabi tutulan yargılar ile ana grup 

arasında (p=,000) anlamlı farklılık bulunmuştur. KMO değeri ise, 883 olarak hesaplanmıştır. Bu düzey 

sosyal bilimlerdeki nicel araştırmalarda kullanılan faktör analizi açısından iyi bir derece olarak kabul 

edilmektedir (Sipahi vd., 2006: 79). Oluşan tabloya göre tespit edilen 4 faktör toplam varyansın yüzde 

79.60’ını açıklamaktadır. 

 

Tablo-2 “Gizlilik İlkesi Kaygı Faktörü” Güvenilirlik-Özdeğer Sonuçları 

Faktörler Özdeğer 

Açıklanan 

Toplam Varyans 

        % 

Cronbach-alfa 

Algılanan Güven ve Risk Faktörü                         .8.90 .28.10   .79 

Online Gizlilik Endişesi                                          .5.08 19.61   .91 

Öz Kimlik- İfade Endişesi                                      .4.65 18.48   .94 

Veri Sağlayıcılarına yönelik Risk 

Endişesi           
.2.84 13.39 

  .88 

Toplam N= 408       

Faktör analizi sonuçlarına göre araştırmaya katılan öğrencilerin “Gizlilik İlkesi” kaygısına 

ilişkin ilk ve en güçlü faktörün “algılanan güven ve risk faktörü” olduğu görülmüştür. Bu faktörü 

açıklayan ve faktör yükü 30’un üzerinde olan 8 yargı (madde)tespit edilmiştir. “Algılanan güven ve 

risk faktörü” toplam varyansın yüzde 28.10’unu açıklamaktadır ve güvenilirlik değeri cronbach-lfa 

.79 öz değeri ise (eigen value) 8.90’dır. İkinci faktör “Online gizlilik endişesi” toplam 6 maddeyi 

açıklamakta ve Online gizlilik endişesi hakkında kaygı geliştiren katılımcıları gruplamaktadır. Toplam 

varyansın yüzde 19.61 açıklayan Online gizlilik endişesi faktörü’nün öz değeri  5.08 iken güvenilirlik 

(cronbach-lfa) değerinin ise .91 olduğu görülmektedir. Araştırmaya katılan öğrencilerin 9 maddeden 

oluşan maddelere verdikleri cevap neticesinde üçüncü faktör olarak “ Özkimlik-ifade endişesi faktörü 

olduğu görülmüştür. Bu faktör toplam varyansın yüzde 18.48 açıklarken güvenilirlik değeri 

(cronbach-lfa) .94 olarak ölçülmüş ve öz değerinin ise 4.65 olduğu bulgulanmıştır. 

Analiz sonuçlarına göre 4.’üncü ve son faktör ise “ veri sağlayıcılara ve yasalara olan güven” 

faktörü olarak tanımlanmıştır. Bu faktörün toplam varyansın 13.39’unu açıklanmaktadır. Öz değeri ise 

2.48 olan bu faktörün güvenilirlik (cronbach-lfa) değeri ise .88 olarak bulgulanmıştır. 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

154 
 

Tablo -3 Sosyal Medya Gizliliğine Yönelik Kullanıcı  Kaygı Faktörleri Arasındaki Korelasyon 

Analizi Bulguları (Pearson r) 

Gizlilik Kaygısı 

Faktörleri 

Öz 

Kimlik-İfade 

Endişesi 

Algılanan 

Güven-Risk 

Endişesi 

Online 

Gizlilik 

Endişesi 

Veri 

Sağlayıcılar 

güven Endişesi 

Öz Kimlik-İfade 

Endişesi 
1 ,335(**) ,067 ,160(**) 

Algılanan Güven-Risk 

Endişesi 
,335(**) 1 ,111(*) ,188(**) 

Online Gizlilik Endişesi ,067 ,111(*) 1 ,113(*) 

Veri Sağlayıcılar güven 

Endişesi 
,160(**) ,188(**) ,113(*) 1 

**  Correlation is significant at the 0.01 level (2-tailed). 

*  Correlation is significant at the 0.05 level (2-tailed). 

           Faktör analizi sonucunda oluşan faktörler arasındaki doğrusal ilişkiyi ölçmek amacıyla 

yapılan korelasyon analizinde öz kimlik-ifade faktörü ile doğrusal bir ilişkinin olduğu görülmektedir. 

Katılımcıların öz kimliklerini ifade etme endişesi yükseldikçe sosyal medyaya karşı oluşturulan 

gizlilik endişesinde algılanan güven ve riskte artmaktadır. Öz kimlik ifade etme faktörü ile sosyal 

medyaya karşı algılanan risk arasında pozitif yönde güçlü bir ilişki bulunmaktadır (r =.335 ve p.01). 

Aynı şekilde katılımcıların öz kimlik-ifade endişeleri ile veri sağlayıcılara güven riski arasında da 

pozitif yönde bir ilişkinin olduğu görülmektedir. Katılımcıların öz kimlik ifade endişesi arttıkça veri 

sağlayıcılara güven risk endişesi de artmaktadır (r =.16 ve p.01). Ayrıca katılımcıların sosyal 

medyanın algılanan güven-risk endişesi ile Online gizlilik endişesi arasında da pozitif yönde bir 

ilişkinin olduğu görülmektedir. Katılımcıların sosyal medyaya karşı güven-risk endişesi artıkça Online 

gizlilik endişeleri de artmaktadır (r=.11, p.05). Korelâsyon analizini sonuçlarına göre katılımcıların 

Online gizlilik endişesi ile veri sağlayıcılara olan risk endişesi arasında da pozitif yönde bir ilişkinin 

olduğu görülmektedir ( r= .11 p.05).  Katılımcıların online gizlilik endişesi arttıkça veri 

sağlayıcılara olan güven riski de artmaktadır. Aynı şekilde katılımcıların sosyal medyayı algıladıkları 

güven-risk faktörü ile veri sağlayıcılar risk faktörü arasında da pozitif yönde bir ilişkinin olduğu 

görülmektedir. Katılımcıların sosyal medyayı aldıkları güven-risk arttıkça sosyal medyada veri 

sağlayan sitelere olan güven riski de artmaktadır (r=.18 p.01). 

Sosyal Medya Gizliliğine Verilen Önem ve Bazı Değişkenler İle Arasındaki Farklılaşmalar 

 Araştırmaya katılan öğrencilerin cinsiyeti ile sosyal medya gizliliğine verilen önem arasındaki 

ortalamalar arasındaki farkı ortaya koymak amacıyla yapılan bağımsız örneklem t testi sonuçlarına 

cinsiyet ile sosyal medya gizliliğine verilen önem arasında anlamlı bir farklılaşmanın olduğu ortaya 



Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

çıkmaktadır (t= 14,67, s.d=406, p<0.05).  Cinsiyet grupları arasındaki farklılaşmanın hangi gruplar 

arasında olduğunu incelediğimizde ise, kız öğrencilerinin aritmetik ortalama değeri 2,64 ve erkek 

öğrencilerin aritmetik ortalama değeri ise 1.72. olduğu ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla, sosyal medya 

gizliliğine kız öğrencilerin erkek öğrencilere göre daha fazla önem verdiklerini ve sosyal medya 

gizliliğine daha fazla dikkat ettikleri görülmektedir. 

 

 

Tablo-4 Katılımcıların Cinsiyetleri İle Sosyal Medya Gizliliğine Verdikleri Önem Arasındaki Fark 

 

 

Katılımcıların yaşları ile sosyal medya gizliliğine verdikleri önem arasındaki farklılaşmayı 

ortaya koymak için yapılan tek yönlü varyans analizi (ANOVA) elde edilen sonuçlar tablo-3 

gösterilmiştir. Yapılan tek yönlü varyans analizi sonucunda katılımcıların yaşları ile sosyal medya 

gizliliğine verilen önem arasında anlamlı bir farklılık bulunmuş ve sosyal medya gizliliğine verilen 

önemin yaşlara göre farklılaştığı sonucuna varılmıştır (F=5.17,  s.d=3, p<0.05). Farklılaşmanın hangi 

yaş grupları arasında olduğunu ortaya koymak amacıyla yapılan Tukey testi sonucunda 17-22 yaş 

grubu arasındaki katılımcılar ile 23-28 ve 35 yaş ve üstü grubundaki katılımcılar arasında olduğu 

ortaya çıkmaktadır. Bu farklılığın yönünü ortaya koymak için ortalama farklar göz önüne alındığında 

17-22 yaş grubu ile 23-28 yaş grubu arasında ortala fark 0,23 iken 35 yaş üstü grup arasında ise 0,81 

olduğu görülmektedir. Kısaca 17-22 yaş grubundaki katılımcılar 23-28 ve 35 yaş üstü katılımcılara 

göre daha fazla sosyal medyanın gizliliğine önem vermekte ve daha fazla gizliliğe dikkat etmektedir. 

Ancak diğer yaş grupları arasında ise anlamlı bir farklılaşma bulunmamaktadır (p  0.05). 

 

 

 

 

  

Betimleyici İstatistikler   

ANALİZLER 

N 
 

SD 

CİNSİYET 

t- testi 

t= 14,67 

Erkek 232 1,72 0,67 s.d=406 

Kadın 176 2,64 0,58 P<0.05 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

156 
 

 

Katılımcıların sosyal medyayı kullanma süreleri ile sosyal medya gizlilik kaygısı arasındaki 

farklılaşmayı incelediğimizde ise öğrencilerin sosyal medyayı kullanım süreleri ile gizlilik kaygısı 

arasında anlamlı bir farklılaşma vardır (F=4.19, s.d=2, P<0.05). Tukey testi sonucunda % 5 anlamlılık 

düzeyinde anlamlı farklılaşmanın kaynağı ise sosyal medyayı her gün kullananlar (𝑋̅=2.26) ile nadiren 

bir kullananlar (𝑋̅=2.62)  arasında olduğu ortaya çıkmaktadır.  Bu noktada sosyal medya kullanım 

süreleri artıkça gizlilik ayarlarına daha az dikkat ettikleri sonucuna varılmıştır. 

 

Tablo-6 Katılımcıların Kullanımları İle Sosyal Medya Gizliliğine Verdikleri Önem Arasındaki 

Fark 

 

Betimleyici İstatistikler   

ANALİZLER 

N 
 

SD 

KULLANIM SÜRESİ   

Her gün 336 2,26 0,75 

ANOVA 

F=4.19 

3-4 günde bir 56 2,03 0,83 s.d=2 

Nadiren 16 2,62 0,71 P<0.05 

 

 

 

  

Betimleyici İstatistikler   

ANALİZLER 

N 
 

SD 

YAŞ   

17-22  Yaş arası 288 2,31 0,79 ANOVA 

23-28 Yaş arası 100 2,08 0,66 F=5.17 

29-34 Yaş arası 12 2,33 0,49 s.d=3 

35 ve üstü 8 1,5 0,53 P<0.05 



Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

Katılımcıların üye oldukları sosyal medya paylaşım ağlarındaki arkadaş sayısı ile sosyal medya 

kaygısı arasındaki farklılaşmayı incelediğimizde yine arkadaş sayısı ile sosyal medya gizlilik kaygısı 

arasında anlamlı bir farkın olduğu görülmektedir (F=5,78, s.d=4, p<0.05). Farklılaşmanın hangi 

arasında olduğunu ortaya koymak amacıyla yapılan Tukey testinde ise sosyal medyada arkadaş sayısı 

101-200 arasında olanlar (𝑋̅=2.50) ile 201-300 (𝑋̅=2.02) ve 301-400 (𝑋̅=2.02) arasında olan grup 

arasında olduğu görülmektedir. Sosyal medyadaki arkadaş sayısı 101-200 arasında olan katılımcılar 

201-300 ve301-400 arasındaki arkadaş sayısına sahip olan katılımcılar arasında ortalama fark 0.47 

oranında 101-200 arasında arkadaş sayısına sahip olanlar yönündedir. Kısaca sosyal medya ağlarını 

kullanan öğrencilerin arkadaş sayısı arttıkça sosyal medya gizliliğe verdikleri önemde azalmaktadır 

(Tablo-3). 

Tablo-7 Katılımcıların Kullanımları İle Sosyal Medya Gizliliğine Verdikleri Önem Arasındaki Fark 

 

  

Betimleyici İstatistikler   

ANALİZLER 

N 
 

SD 

ARKADAŞ SAYISI   

0- 100 104 2,3 0,85 ANOVA 

101-200           88 2,5 0,63 F=5,78 

201- 300 68 2,03 0,71 s.d=4 

301-400 72 2,28 0,77 P<0.05 

401 ve üzeri 76 2,02 0,75   

 

Yine araştırmaya katılan öğrencilerin üye oldukları sosyal medya ağları ile sosyal medya gizliğine verdikleri 

önem arasında farklılık analiz edildiğinde üye olunun sosyal ağlar ile sosyal medya gizliliğine verdikleri önem 

arasında da anlamlı bir farklılaşmanın olduğu bulgulanmıştır (F=4,61,s.d=5,  p<0.05). Ancak bu farklılaşmanın 

yönünü incelediğimizde farklılaşmanın sadece facebook kullananlar ile twitter kullananlar arasında olduğu 

görülmektedir.  Soysal medyada twitter kullanan öğrenciler 𝑋̅=2.52 ortalama sahipken facebook kullananlar 

ise 𝑋̅=2.11 ortalama sahiptir. Bu verilerden yola çıkarak twitter kullanan öğrenciler facebook kullananlara göre 

(ortalama fark=0.41) sosyal medya gizliliğine daha çok önem verdikleri ortaya çıkmaktadır (Tablo-3).  Ancak 

bu farkın dışında diğer sosyal ağları (Linked In, YouTube, MySpace, İnstagram)kullananlar ile sosyal medya 

gizliliğine verilen önem arasında herhangi bir farkın olmadığı sonucuna ulaşılmıştır.  

 

 

 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

158 
 

 

 

Tablo-8 Kullanılan Ağlar  ile Sosyal Medya Gizliliğine Verdikleri Önem Arasındaki Fark 

 

  

Betimleyici İstatistikler   

ANALİZLER 

N 
 

SD 

KULLANILAN AĞLAR   

Facebook 252 2,11 0,78 ANOVA 

Twitter 72 2,52 0,71 F=4,61 

Linked In   16 2,31 0,7 s.d=5 

MySpace 10 2,7 0,48 P<0.05 

YouTube 30 2,33 0,71   

İnstagram 28 2,39 0,62   

SONUÇ 

 İletişim mecrası olarak sosyal medyayı kullanmak bugün artık kaçınılmazdır. Sosyal medya 

kullanım oranlarının hızlı artışına bağlı olarak artan riskler sonucunda kullanıcıların gizlilik kaygıları 

son derece önemli hale gelmiştir. Kullanıcılar, paylaşmak, bilgi almak, temas halinde olmak için 

medya ortamlarını en etkin şekilde kullanma çabası içerisindeler. Aynı şekilde sosyal medya veri 

tabanı sağlayıcıları da kullanıcı sayılarını büyütmek için kullanım kolaylığı sunmakta ve mecraya 

ulaşım olanaklarını artırmaktalar. Kullanıcılar, sosyal paylaşım sitelerinde her şeyi paylaşabilmekte ve 

bu paylaşımlar hızla yayılabilmektedir. Paylaşımların istenmeyen kişiler tarafından alınıp ticari veya 

etiksel olmayan durumlar için kullanılması, bu ağların gizlilikle ilgili tedbirleri ve kullanıcıların 

gizliliğe yönelik kaygılarını ortaya konulması önemlidir.  

 Bu çalışmada, sosyal ağ kullanıcılarının gizliliğe verdiği önemin ortaya konulması ve bu 

ortamlarda yayınlanan bilgilerin ilgili site üyelerinin, davranış ve algılamaları irdelenmiş ve araştırma 

değişkenleri arasındaki ilişkiler ve farklılıklar tespit edilmiştir. Araştırmadan ortaya çıkan sonuçları 

aşağıdaki gibi özetlemek mümkündür:  

 Araştırma ile ilgili olarak geliştirilen sosyal medya gizlilik faktörleri Öz kimlik-ifade 

Algılanan güven Risk Endişesi, Online Gizlilik Endişesi, Veri Sağlayıcılara güven faktörleri olduğu 

ortaya çıkmaktadır.  Faktörler arasındaki doğrusal ilişki incelendiğinde kullanıcıların sosyal medyayı 

kullanma süreleri arttıkça gizlilik ayarlarına verdikleri öneminde azaldığı tespit edilmiştir.  Aynı 

zamanda sosyal medya ağlarını kullanan öğrencilerin arkadaş sayısı arttıkça sosyal medyada ki 

gizliliğine verdikleri öneminde azaldığı görülmüştür. Takipçi sayısı arttıkça gizliliğe verilen önem 



Sosyal Ağlarda Gizlilik Kaygısının Ölçülmesi: İnönü Üniversitesi Öğrencilerine Yönelik Bir 

Araştırma 

  

 
 

azalmaktadır. Katılımcıların öz kimliklerindeki farklılaşma arttıkça ifade etme endişesi artmakta ve 

sosyal medyada ki gizlilik endişesinde algılanan güven azalmakta ve risk ise artmaktadır.  Ayrıca 

araştırmamızda ortaya koyduğumuz faktörler ile yaş grupları,  kullanım süresi grupları, arkadaş sayısı 

grupları ve kullanılan sosyal ağ grupları arasındaki farklılaşma tek yönlü varyans analizi ile test 

ve cinsiyet, yaş, kullanılan ağ, takip/takipçi sayısı, kullanım süresiyle, gizlilik kaygısı arasında anlamlı 

farklılaşmaların olduğu görülmüştür. Cinsiyet grupları t testi ile analiz edilmiş ve kadınların erkeklere 

göre daha fazla sosyal medya gizliliğine önem verdikleri ortaya çıkmıştır.  

 Sonuç olarak; sosyal medya kullanıcıları verilerinin kimlik hırsızlığına, veri hırsızlığına, pazar 

avantajı arayan şirketlerin elinde kullanılan birer meta haline gelmesini istemiyorlarsa gizlilik ayarlarına 

verdiği önemi artırmaları gerekiyor. Çünkü modern iletişim teknolojileri (internet/sosyal medya) bize 

bir şey daha öğretti. Hepimiz kayıt altındayız, gözetleniyoruz, denetleniyoruz. Sosyal medyanın 

paylaşım kültürü noktasında oluşturduğu “davranış laboratuvarlarında” bireyselliğin tarihi 

yazılmaktadır.  

 

KAYNAKÇA 

Akyol, A. (2009)  Gazete Reklamlarının Nitel ve Nicel Özellikleri: Otomotiv Reklamları Üzerine İçerik Analiz, 

Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

Altunışık, R., Coşkun, R., Bayraktaroğlu, S., & Yıldırım, E. (2010). Sosyal bilimlerde araştırma yöntemleri: SPSS 

uygulamalı. Sakarya yayıncılık.  

Babacan  M., ,Akyol M, v.d (2012).  Demokrasinin E-Dönüşümü” Küresel Değişim ve Demokratikleşme.  

Turgut ÖzalUluslar Arası Ekonomi ve Siyaset Kongresi – II, 650-667. 

Barnes S. A privacy paradox: social networking in the United States. First Monday. 2006;11(9). Available at: 

http://firstmonday.org/htbin/cgiwrap/bin/ojs/index.php/fm/article/view/1394/1312. Accessed July 16, 2010  

Bilgili, C & Gülüm, Ş(2013). Kültür, Kimlik, Siyaset,  Reklam Yaratıcıları Derneği Yayınları, İstanbul 

Bivens, R., & Dawson, M. (2013). Sexual Violence and Social Media. 

Bozkurt, V. (1999). Gözetim Toplumu ve Internet. V. Türkiye'de Internet Konferansı, Kasım, 19-21. 

Büyüköztürk, Ş. (2010). Sosyal Bilimler İçin Veri Analizi El Kitabı: İstatistik, Araştırma Deseni, SPSS 

Uygulamaları Ve Yorum. 

Clark, J. R. (2010). Social media and privacy. Air medical journal, 29(3), 104-107. 

Dodge, A. (2015). Digitizing Rape Culture: Online Sexual Violence And The Power Of The Digital 

Photograph. Crime, Media, Culture, 1741659015601173. 

Erdoğan, İ. (2003). Pozitivist Metodoloji: Bilimsel Araştırma Tasarımı. İstatiksel Yöntemler, Analiz ve Yorum, Erk 

Yay., Ankara. 

Eröz, S. S., & Doğdubay, M. (2013). Turistik Ürün Tercihinde Sosyal Medyanın Rolü ve Etik İlişkisi; Dokuz Eylül 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 27(1). 

Gazi, M.A, (2015) Reflections of Gatekeeping on Social Media,. Contextual Approaches in Communication, 

(286-296). 

Gross, R., & Acquisti, A. (2005, November). Information revelation and privacy in online social networks. 

In Proceedings of the 2005 ACM workshop on Privacy in the electronic society (pp. 71-80). ACM. 

Gülsoy, T. (2009). Etkileşimli Medya ve Pazarlama Terimler Sözlüğü. L. Baruh, ve M. Yüksel içinde, Değişen 

İletişim Ortamında Etkileşimli Pazarlama, İstanbul: Doğan Kitap. 

Kara, E. Ş. (2012). Almanya’da Yaşayan Gençlerin Türk Medyasının Almanca Yayınları Hakkındaki Görüşleri 

Üzerine Ampirik Bir Araştırma. NWSA: Qualitative Studies, 7(4), 29-39. 



Hasan TOPBAŞ, Mehmet Ali GAZİ 

160 
 

Kalaycı, Ş. (2006). SPSS uygulamalı çok değişkenli istatistik teknikleri (Vol. 2). Asil Yayın Dağıtım. 

Kosinski, M., Stillwell, D., & Graepel, T. (2013). Private traits and attributes are predictable from digital records 

of human behavior. Proceedings of the National Academy of Sciences, 110(15), 5802-5805. 

Lyon, D. (1997). Elektronik Göz-Gözetim Toplumunun Yükselişi. (D. Hattaoğlu, Çev.). İstanbul: Sarmal 

Yayınevi. 

Lyon, D. (2003). Surveillance as social sorting: Privacy, risk, and digital discrimination. Psychology Press.  

Madden, M. (2012). Privacy management on social media sites. Pew Internet Report, 1-20. 

Madden, M., Lenhart, A., Cortesi, S., Gasser, U., Duggan, M., Smith, A., & Beaton, M. (2013). Teens, social 

media, and privacy. Pew Research Center, 21. 

O'Keeffe, G. S., & Clarke-Pearson, K. (2011). The impact of social media on children, adolescents, and 

families. Pediatrics, 127(4), 

O'reilly, T. (2007). What is Web 2.0: Design patterns and business models for the next generation of 

software. Communications & strategies, (1), 17 

Özdamar, K. (2002). Paket Programları İle İstatistiksel Veri Analizi (Çok Değişkenli Analizler) 2, 4. Baskı, 

Eskişehir. 

Sipahi, B., Yurtkoru, E. S., & Çinko, M. (2010). Sosyal bilimlerde SPSS'le veri analizi. Beta. 

Tuten, T. L. (2008). Advertising 2.0: social media marketing in a web 2.0 world. Greenwood Publishing Group. 

Yang, H. C. (2014). Prior Negative Experience, Online Privacy Concerns and Intent to Disclose Personal 

Information in Chinese Social Media. International Journal of E-Business Research, 10(2), 23-44. 

Elektronik Kaynakça 

http://investor.fb.com/secfiling.cfm?filingID=1326801-14-7&CIK= 1326801(Erişim Tarihi, 01.11.2015). 

http://www.careerbuilder.com/share/aboutus/pressreleasesdetail.aspx?id=pr459&sd=9%2f10%2f2008&ed= 

12%2f31%2f2008&cbRecursionCnt=1&cbsid=c9bbeee8538d45329426ea1907ef736f-317581714-R(Erişim 

Tarihi, 22.10.2015). 

http://www.gazetevatan.com/meb-veri-tabaninda-bilgi-hirsizligi-718322-gundem/ (Erişim Tarihi, 11.11.2015). 

http://www.hurriyet.com.tr/hirsizlar-da-sosyal-medyayi-takip-ediyor-26901355 (Erişim Tarihi, 11.11.2015). 

http://www.milliyet.com.tr/sosyal-medya-dolandiriciligina-teknoloji-2030776/ (Erişim Tarihi, 11.11.2015). 

http://www.pewinternet.org/2015/01/09/social-media-update-2014/ (Erişim Tarihi, 10.10.2015). 

http://www.statista.com/statistics/264810/number-of-monthly-active-facebook-users-worldwide/ (Erişim 

Tarihi, 01.11.2015) 

https://nedimkaya.wordpress.com/2012-2/2012-pazarlamada-sosyal-medya-kullanimi/(Erişim 08.11.2015) 

https://twitter.com/privacy, (Erişim 05.11.2015) 

https://www.facebook.com/policy.php, (Erişim 05.11.2015) 

https://www.facebook.com/policy.php, https://www.youtube.com/t/privacy_guidelines (Erişim 05.11.2015)  

https://www.youtube.com/t/privacy_guidelines (Erişim 05.11.2 

 

http://investor.fb.com/secfiling.cfm?filingID=1326801-14-7&CIK
http://www.careerbuilder.com/share/aboutus/pressreleasesdetail.aspx?id=pr459&sd=9%2f10%2f2008&ed=12%2f31%2f2008&cbRecursionCnt=1&cbsid=c9bbeee8538d45329426ea1907ef736f-317581714-R
http://www.gazetevatan.com/meb-veri-tabaninda-bilgi-hirsizligi-718322-gundem/
http://www.hurriyet.com.tr/hirsizlar-da-sosyal-medyayi-takip-ediyor-26901355
http://www.milliyet.com.tr/sosyal-medya-dolandiriciligina-teknoloji-2030776/
http://www.pewinternet.org/2015/01/09/social-media-update-2014/
http://www.statista.com/statistics/264810/number-of-monthly-active-facebook-users-worldwide/
https://twitter.com/privacy
https://www.facebook.com/policy.php
https://www.facebook.com/policy.php
https://www.youtube.com/t/privacy_guidelines
https://www.youtube.com/t/privacy_guidelines


İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 161-172. 

www.inijoss.net 

 

161 
 

 

ARABIC MORPHEMES AND MACHINE TRANSLATION 

Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

Idleb University, Faculty of Arts, Idlib/SYRIA 

lemoquedad@gmail.com. 

 

ABSTRACT 

 

This article aims to familiarize lecturers and researchers with the ambiguities of the 

Machine translation and to make understand the importance of the morphemes functions to identify 

words and later sentences’ syntax, grammar and meanings. This manner to do is also useful to learn 

or teach Arabic, because it gives another way to approach linguistics or simply languages. 

Therefore, for the Arabic language, letters and short vowels are important for lexical and syntactic 

understanding, for that we should not neglect any of them. For the Turkish language, machine 

translation encounters same difficulties and more, because of its unusual syntax for Arabs and 

European people, so we need to think differently to resolve teaching and translation problems. We 

have the lexical ambiguity, which is introducing word into the syntax, which should be able to link 

between syntax’s words to give the appropriate meaning. This work is trying to open a window to 

look through it to the language as machine can look and see it. 

   The Machine Translation is one application among many ones what concern languages’ 

engineering. All of them use languages’ process. …….      

I begin by introducing an example to illustrate this big science. The problem of the Machine 

Translation or any processing system is to be able to identify words individually in sentence and 

combine between them to get the possible meanings. Therefore, there are many problems, to reach 

this goal. We call these problems ambiguities. 

I had defined in my researches, in Lucien Tesnière researches centre, a typology of 

ambiguities that we encounter in Machine Translation, with goals to improve translation’s quality. 

One of these ambiguities is the segmental ambiguity; it means how we should segment a word that 

we want to identify or we cannot identify, as a unit. 

We take this lexis to illustrate this ambiguity. This word:  “أقال”  How it should be identified? 

The system (the computer) will identify it as one word that means “Dismiss”, but depending 

of its syntax, this identification can be an error. So lexical identifications can be limited by their 

syntaxes and meanings. 

If we say “أقال المدير الموظف”, if this sentence is limited to theses vocabulary, our first identification 

(dismiss أقال= ) is right; and in this case, it means, “The director dismissed the employee.” Moreover, 

this is a right translation. 



Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

162 
 

But if the sentence is “أقال الطالب الحقيقة”; and if it is translated as “The student dismissed the 

truth”; this translation is wrong or can be wrong, because, in the literal sense, the student could not 

dismiss the truth; otherwise, in the figurative sense, it can be discussed. 

So what is the other translation? 

In this other way, we need to propose identifications; for that this other way is the 

segmentation. 

Maybe I need to introduce this term of “segmentation”: It is the operation necessary to divide a 

syntagmatic word, which is composed of many lexical or grammatical units, in smaller units 

recognisable in dictionary. 

If we consider that, this word “أقال” is including two units (identities) and that because the 

first letter “أ” is an affixal identity, and more precisely, it is a prefixal one1. So our word becomes: 

“ الأ+ق ” what means, “Did he say / has he said”; so this identification opened a new 

possibility. So our sentence “أقال الطالب الحقيقة” becomes: 

“The student did he say / has he said the truth.” 

So this last identification, if it is applied in our first sentence, it becomes: 

“The director did he say / has he said the employee?” 

What is also right, if we consider possibilities.     

The essential here is that, the system should give these two possibilities, if it wants to be effective.  

So we need to inventory affixal morphemes, with idea to be able to identify them when that is 

necessary.  

As we know the Arabic language is morphological, that means we can identify any word by 

the knowledge of its morphemes, as these morphemes are prefixal, infixal or suffixal. 

By this report, we need to identify all morphemes, as it is nominal, verbal or prepositional. 

Moreover, define its position in the word, prefixal, infixal or suffixal. As we will see, this method 

defines the adoptive segmentation to operate on the word. For that, we begin by defining “the 

morphology.”      

 

 

1 – THE MORPHOLOGY 

In introducing this idea, we take the definition showed by al-Labdī Muhammad S. N. in his 

“Dictionary of the grammatical and morphological terminologies”, so he says:  

                                                      
1
 With idea to distinguish between

 
the three positions of affixes, prefix, infix and suffix. 

  



Arabic Morphemes And Machine Translation 

  

 
 

بنِية الكلمة و بناؤها و مبناها ألفاظ مترادفة، تعني كلها ذات اللفظ و تركيبه و مادته و أصوله... فبنية الفعل "نزل" تعني البنُية :  "

 2حروفه التي يتكون منها، و الهيئة التي تنتظم هذه الأحرف من حركة أو سكون."

« The morphology: The morphology of the word, its grammatical vocalization and interne vowels, 

are synonyms. All these terms mean the composition, the material and the radical of the word… 

so the morphology of the verb «  َنزََل » (nazala)   is composed of its letters and short 

vowels. »     

 Therefore, we call all these elements morphemes. This definition is easy for a simple word, but for 

a syntagmatic word, it is not. If we take this affixed word «  َفنَزََل » (fanazala), we need to be capable 

to define it with its affixes, so we must identify its morphemes and segment the word as a function 

of its morphemes. What are morphemes? 

 

2 - MORPHEMES 

Morphemes can have many appellations, as lexeme or grammeme, as a function of its role lexical 

or grammatical in the word. Therefore, some morphemes can affect the word’s grammaticality or 

lexicality. 

  

a – Lexical and grammatical morphemes: 

As I said, morphemes can have one or two of these functions. The morpheme and its 

functions have this classification, illustrated by this table: 

Morpheme Alphabetic  Vocalic  

Nominal  X X 

Verbal  X X 

Prepositional  X  

                   Table (1): Morphemes and its appellations. 

This table shows morphemes that can be affixed to nouns, verbs or prepositions. As they 

can be lexical or grammatical; then lexical, mean lexicology (lexical morphology) and they 

concern the syntax; grammatical, they concern the sentence's grammar. 

The next table shows among letters that are morphemes. Therefore, we mention these 

morphemes and its functions: 

                                                      
2  

AL-LABDĪ Mohammad, The dictionary of the grammatical and morphological terminologies (Mu
c
ğam 

al-muṣṭalaḥāt an-naḥawiyya wa aṣ-ṣarfiyya), Beyrouth, Mu'asasat ar-risala, 1986, p. 27. 



Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

164 
 

Morpheme Paradigmatic Grammatical 

 ءَ ) أَ ( X3 ء

 ا X ا

 ب    ب

 4تَ  X ت

 سَ  X س

 فَ   ف

 كَ / كُ / ك    ك

 لَ / ل  / ل    ل

 م   X م

 نَ / ن   X ن

ُ   ه  هـ

 وَ  X و

 ي/ي   X ي

Table (2): Paradigmatic and grammatical morpheme’s functions. 

This table shows only letters which have lexical or grammatical functions. These 

functions are shown by any lexis. The grammatical morphemes modify grammatically the 

morphology, but the paradigmatic morphemes haven’t any morphological (a morphological 

modification is done by the paradigmatic creation) impact on lexis.     

Morpheme can have lexical or grammatical functions, so some morpheme can introduce lexical 

and syntactic ambiguities. 

Let us take these examples, which contain many affixes: 

 these words have, without their morphological vowels, the same morphology ”تمرين“ and ”تمرين“

which we can consider as lexical and grammatical. Therefore, the morphemes “ت” and “ين” affix 

nouns and verbs. This written form (graph) is composed of lexis and its affixes: 

                                                      
3
 This morpheme is borne by the morpheme lexical «ا» (A) for its grammatical and paradigmatic functions, it is 

also written on the line.  

4
 Fastened to the name « الله », it modifies its determinative vowel, so we have « ِتاَلله».   



Arabic Morphemes And Machine Translation 

  

 
 

 ت + مر + ين -

 ت + مرن )مر + ي + ن( -

The verbal roots are respectively: “  مَر” and “ َن    ”مَرَّ

The difference between of these graphs is categorical. The noun is identified by dictionary’s 

entries, as for the neutral (infinitive verbal form) verb. 

Therefore, we have: 

  .Exercise =  تمرين

However, the identification of our verbal form is not done.  

These morphemes have these functions: 

 تمرين

Noun 

 تمرين

 ت مر ي ن

 

 تمر ين

Verb ت مر ين 

         Table (3): Lexical or grammatical morphemes.   

The recognition of morphemes is not enough to resolve this ambiguity and distinguish 

between these two words, but for more easiness, we do not neglect any morphological 

identification. 

I can clarify this table by repeating that the root of our noun here is the verb “marrana” ( َن  and (مَرَّ

the root of our verbal form is “marra” ( َّمَر). 

Our system must give us the two possibilities. The choice of one of these categories is decided by 

its syntactic situation. 

These configurations can be: 

سهل تمرين هذا -  

This sentence means: This exercise is easy. 

Then this is a nominal sentence. This lexis derives from a verbal radical by adjunction of some 

lexical morphemes (here "ت" and "ي").  

بالسوق تمرين أنت -  

This sentence means: You (female) pass by the market. 



Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

166 
 

This sentence is verbal. Then the verbal form contains affixes that indicate gender, number and 

tense (with its variants).  

  

b – Grammatical morphemes: 

Many morphemes can have a grammatical function. Therefore, these morphemes can 

be prefixal, infixal or suffixal. They can affix nouns, verbs and prepositions. 

Morpheme
5
  

Grammatical 

Function  
Affixations  Prefixal Infixal Suffixal 

 ء

Interrogative 

Nominal  َرجلأ 

  Pronominal أهَو 

Verbal أتَفعل 

Dual 

Nominal   ولدا المعلمِ  ولدان 

Verbal   قالِ يقولِن  اضرب 

Vocalic morpheme Nominal    
6

 ولدا  

 ب

Completive  Nominal  بِركب 

  Neuter
7
  Pronominal  بِه 

Neuter
8
 Prepositional  بِأن 

 ت

Completive 

Affirmative  
Nominal   ِتاَلله   

Paradigmatic 
9
  Verbal  لعَِبَت   لعَبَ تنَُّ  تلَعب 

   فَرجل  Succession et Nominal ف

                                                      
5
This classification is basic and need to be developed.   

6
 It bears the vocalic nominal morpheme «   ـ », which can have many grammatical functions.    

7
 This neutrality is due of the invariability morphologic of pronouns. 

8
 Idem. 

9
 This morpheme can have this paradigmatic function (nominal and verbal), a lexical aspect or a grammatical 

aspect; that depends of the adopted consideration. 



Arabic Morphemes And Machine Translation 

  

 
 

conjunction 

Neuter  Pronominal  فَهو 

Conjunction and 

consecution  
Verbal فيَركب 

Neuter  Prepositional  فإَن 

 ك

Completive Nominal كقلم 

 قلمكُم

 قلمكُما

 قلمكُن

 قلمكَ / قلمكِ 

Neuter  Prepositional  بكِ بكَ /  فيكُم كما 

 ل

Completive  Nominal  لِرجل 

  

Accusative  Verbal  لِيفعل 

Neuter  Prepositional  َّلِأن 

 ل

Neuter  Nominal    لَرجل 

Neuter  Pronominal   لَأنت 

Neuter Prepositional لَفي 

   « وَ  » or « فَ  » when this last is preceded by,« ل » It replaces the morpheme verbal ل

م
10

 

Neuter  Nominal  

 

 قلمكم  )هم( قلمكمَا

Neuter Verbal  ركبتم   ركبتمَا 

Neuter Prepositional عليهم   عليهمَا 

   Affirmative  Verbal ن

 افعلن

 ليَفعلن

                                                      
10

 This morpheme designates the plural (tow and more.)   



Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

168 
 

Completive Nominal   قلمهنَّ  قلمنا 

Neuter 

Verbal  يعملونَ   نَعمل 

Prepositional    فيهنَ / فينا 

 ه

Completive  Nominal   

 

 قلمهُ  قلمهُم

Accusative (COD) Verbal  حملتهُ  حملتهُم 

Completive Prepositional  عليهِ  عليهِم 

 و

Conjunctive  

Nominal  

 علي  وَ أحمدُ 

 

 

Completive  ِوَ الله 

Appellative   وا أماه 

Conjugation  

Verbal  

 يعملون 

Conjunctive  وَ يعملون  

Conjunctive 

Pronominal  أنت وَ هو  

Prepositional  و َ عليه  

 ي

Completive  

Nominal   

 قلمي 

Accusative  قلََمَي   قلمين 

(Conjugation  Verbal  تكتبي تكتبين يكتب )لم( 

 Prepositional      علي 

Adjectival       دهني 

Table (4): Morphemes and grammatical functions. 

 



Arabic Morphemes And Machine Translation 

  

 
 

All these words in this table are ambiguous and need segmentation, because we cannot 

identify them by consulting dictionary. Therefore, we know, from this table, which morpheme 

we should segment.   

c- Paradigmatic morphemes: 

The paradigmatic morphemes have other utilities; they can be used to create 

mechanism able to generate neologisms and all possible lexical forms.   

Morpheme 
Paradigmatic 

Function 
Prefixal Infixal Suffixal 

وقاء/  رجاء    ء  

إِ /  أُ /  أَ   Nominal/verbal إنزال/ أنزل    

اضراب/  اضرب Nominal/verbal ا ...كتابة/  كاتب   ا   

تفاعل/  تفع ل Nominal/verbal ت اكتتاب/  اكتتب   صالحات … 

استفعال/  استفعل سيفعل Nominal/verbal س   

تفعلل/  فعلل  Nominal/verbal ل   

...مفعال/  مفعول Nominal/verbal م    

انفعال/  انفعل نلعب Nominal/verbal ن /معلمانمعلمون   

يعلمون/  معلمون  Nominal/verbal و  أخو 

معلمي ن/  معلمين يعلمون Nominal/verbal ي /أخيكأخي   

Table (5): Morphemes and paradigmatic functions. 

These morpheme’s classifications have many utilities, which can used in linguistics, grammar 

and Machine Translation. 

Identifications and segmentations are necessary for any lexical analysis; that means, a first 

identification it is not enough to close other identifications. 

The identification of these morphemes resolves many ambiguities from the lexical, syntactic 

to semantic one. 

 

 



Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

170 
 

d- Syntactic models: 

The next step is the right management between the sentence’s elements. If we look at 

sentences, only from these two aspects of lexis or syntax, with all segmentations possible, we 

could not arrive to the right translation. To get the right translation we need the semantics, 

which can certify and justify connections between words. 

For our first examples: 

 ”أقال المدير الموظف“  -

 ”أقال الطالب الحقيقة“ -

The verb “أقال” should be understood with its lexical neighbours; otherwise, we do not 

know how we can connect them semantically. Therefore, the identification of each lexical 

item should provide with all necessary information. For this reason the system of translation 

from Google to other translators, if they want to ameliorate their results they should include 

all these informations
11

. 

This verb “أقال” should include in its entry in the dictionary its connections with 

possible other lexis. If we develop this idea, it means, we need to write the longest sentence 

possible to account the neighbours. So, for example, we write: 

 أقال المدير الموظف من عمله في يوم الأحد و ذلك لسبب / بسبب عدم تقيده بأوقات الدوام.     

The sentence contains elements, which should be considered when our verb is 

identified. 

We can include this sentence in a table, to define neighbours, so: 

 Lexis أقال المدير الموظف من عمله في يوم الأحد لسبب / بسبب إهماله

 لسبب / بسبب إهماله

حد
لأ
 ا

وم
 ي

ي
 ف

له
عم

 

ن
 Noun Noun Verb م

Category 

هو
+
ل
ما
إه

 

ب
سب
+
ب
ل/

 

حد
+أ
ل
 ا

ف
ر
ظ

 
ن
ما
ز

 

ف
ر
ح

 
ر
ج

 

هو
+
ل
عم

 

ف
ر
ح

 
ر
ج

 

ف
ظ
مو
+
ل
 ا

ر
دي
+م
ل
 ا

هو
+
ض
ما

 

Table (5): Sentence’s components. 

This sentence can be written categorically: 

                                                      
11
 Google is doing that in margin of the window of translation, as they are doing with their service online; they 

joining these informations and leaving user do that alone and choose the meaning what he wants, and that doesn’t 

mean, he is choosing the right one. 



Arabic Morphemes And Machine Translation 

  

 
 

Verb+noun+noun+preposition(place)+noun+preposition+time 

adverbial+noun+preposition+noun. 

By this manner, this representation is creating syntactic models, which can simplify the 

syntactic identification and resolve two important ambiguities the lexical and the syntactic. 

 

3- CONCLUSION: 

The knowledge of morphemes is primordial to identify word manually or 

automatically; what means, by human, teacher, student or any user, or by machine. This 

knowledge is useful for students when they begin to study grammar and morphology; it can 

simplify courses and makes Arabic grammar and morphology more attractive; this way can be 

to simplify the teaching of other languages, like the Turkish. The problem of machine's 

identification needs an exhaustive algorithm able to identify morphemes and engage the 

necessary segmentations; because as we have seen, there are many possibilities, and only an 

excellent linguist-researcher can envisage them and program the right algorithm. 

For example the algorithm of the system’s “Translate.Google.com.tr” has a lot of 

mistakes due to the incomplete identification of lexes and syntaxes. This article can be useful 

for researchers in Machine translation for the Turkish language. This step needs a lot of 

researches to scan all problems, to find solutions and elaborate the right algorithms to correct 

and improve lexical and syntactic Identifications.   

 

BIBLIOGRAPHY 

Baudouin Joseph-Gabriel, (2011), Morphemes and grammatical functions in Arabic, SOAS 

LFG meeting, 05 March 2011, London, UK. 

 

Baudouin Joseph-Gabriel, (2010), Les ambiguïtés de la langue arabe pour un traitement 

automatique, Éditions Universitaires Européennes, Sarrebruck, Allemagne. 

 

Baudouin Joseph-Gabriel, (2008), Désamiguïsation morphologique de l'arabe (Arabic’s 

morphological disambiguation), Deuxième colloque international en traductologie et TAL, 

7-8 juin 2008, Oran, Algérie. 

Baudouin Joseph-Gabriel, (2007), La lexie, sa graphie, sa morphologie, ses affixations, sa 



Joseph-Gabriel BAUDOUIN 

172 
 

syntaxe, sa grammaire et sa sémantique (Lexis, its written form, its morphology, its affixations, 

its syntax, its grammar and its semantics), Colloque international en traductologie et TAL, 

9-11.04.2007, Oran, Algérie. 

 

Al-Labdī Mohammad, le dictionnaire de la terminologie grammaticale (Mu
c
ğam 

al-muṣṭalaḥāt an-naḥawiyya wa aṣ-ṣarfiyya), Beyrouth, Mu'asasat ar-risala, 1986 

 

Chenfour Noureddine, Harti Mostafa, Tahir Youssef, Modélisation à objets d’une base de 

données morphologique pour la langue arabe, JEP-TALN 2004, Traitement Automatique de 

l’Arabe, Fès, 19-22 avril 2004.    

 

Aloulou Chafik, Analyse syntaxique de l’Arabe : Le système MASPAR, Récital 2003, 

Batz-sur-Mer, 11-12 juin 2003. 

http://www.sciences.univ-nantes.fr/irin/taln2003/articels/aloulou.pdf. 

 

 



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 173- 214. 

www.inijoss.net 

 

173 
 

MÂVERDÎ VE EL-AHKÂMU’S-SULTANİYYESİ 

Abdullah ÇOLAK 

İnönü Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Malatya/TÜRKİYE 
abdullah.colak@inonu.edu.tr 

 

ÖZET 

Klasik İslâm hukuk sisteminde kamu hukuku-özel hukuk ayırımına yer verilmediğinden, Batı 

hukukunda özel ve kamu hukuku alanına giren konular fıkıh kitaplarında “münâkehat” (aile hukuku), 

“muamelât” (borçlar, ticaret ve usûl hukuku), “ukûbat” (ceza hukuku) ana bölümleri altında veya tâli 

bölümler halinde ele alınıp incelenmiştir. Bununla birlikte, devletin esas teşkilât ve idaresiyle ilgili 

hükümleri konu alan müstakil çalışmalar yapılmıştır. Bu açıdan devlet başkanı, devletin esas teşkilatı, 

idarî, malî, kazâî yapısı ve isleyişiyle ilgili hükümlere el-ahkâmü's-sultâniyye denildigi gibi, bu terim, 

adı geçen konuları ele alan hukuk dalına ve ilgili bazı eserlere de unvan olmuştur.  

Günümüze kadar gelmiş el-Ahkâmus-sultâniyye ismini taşıyan iki eser vardır ve her ikisi de 

aynı bölge ve aynı asırda yaşamış olan iki İslâm hukukçusuna aittir. Bunlarda birisi Şâfiî hukuçu 

Ebü'l-Hasen el-Mâverdî, diğeri de Hanbelî hukukçu Ebû Ya‘lâ el-Ferrâ’dır. Bu çalışmada yeri 

geldikçe Ebû Ya’la’nın eseriyle bazı mukayeseler yapılmış olmakla birlikte asıl asıl amaç Mâverdî’nin 

hayatı, ilmi kişiliği ve el-Ahkâmus-sultâniyye adlı eserini tanıtılmasıdır.  

Anahtar Kelimeler: Mâverdî, kamu hukuku, el-Ahkâmus-sultâniyye, kamu yönetimi, devlet 

ABSTRACT 

MÂVERDÎ AND EL-AHKÂMUS-SULTÂNİYYE 

In classical Islamic legal system, since the distinction between the public law and private law 

is not explained, the issues within the private and public law in the western law jurisprudence are 

investigated under the main or secondary sections as "münâkehat" (family law), "transactions" (loans, 

trade and procedural law), "ukûbat" (criminal law ) However, some independent studies have been 

made concerning the organization and administration of the state. In this respect, the rules related to 

the president, the state's main organization, administrative, financial and  kazai structures are called 

as el-ahkâmü's-sultâniyye and moreover this term has been used for the issues to addressing this legal 

branch and titles about certain works. 

There are two works reaching until nowadays named after el-Ahkâmus-sultâniyye, and both of 

them belong to two Muslim lawyers who lived in the same area in the same century. One of these is 

al-Shafi'i jurist Abu'l-Hasan Maverdî, and the other is the Hanbali jurist Abu al-Ferrán Ya'lâ. Although 

some comparisons have been made with the studies of Abu Ya'la occasionally in this study, the main 

purpose of this work is to introduce the real, scientific personality of  Mâverdî and his work 

el-Ahkâmus-sultâniyye. 

Keywords: Mâverdî, public law, el-Ahkâmus-sultâniyye, public administration, state 

 



Abdullah ÇOLAK 

174 
 

 

GİRİŞ 

Mükellefin olumlu veya olumsuz fiillerini konu alan İslâm hukuku, başlangıçta uygulamada 

mevcut olmasına rağmen müstakil bir ilim olarak tedvin edilmemişti. Hz. Peygamber'in ve Râşid 

halifelerin bazı valilerine gönderdikleri; namaz, oruç, zekât, fâiz, diyet gibi bir kısım konuları ihtiva 

eden mektuplar dışta tutulursa hicrî I. asırda yazılı fıkhî bir esere rastlanmamaktadır. Durum böyle 

iken hicrî II. Asırda başta hadislerin toplanması olmak üzere İslâmî ilimler tedvin edilmeye başladı. 

Ancak yine de bu ilimler başlangıçta şimdiki gibi müstakil değildi. Kelâm (akâid), fıkıh ve ahlak aynı 

ismi taşıyor ve hepsine birden “fıkıh” deniliyordu. Ebû Hanife’nin (150/767) tamamen itikadi konuları 

ihtiva eden eserine “el-Fıkhu’l-Ekber” ismini vermesi de bunu göstermektedir. Zamanla bu ilimler 

istiklaliyetini kazandı ve neticede fıkıh ibâdet ve ahkâma dair meselelere münhasır kaldı. 

Müstakil bir ilim olarak fıkıh sahasında ilk tedvini yapan Hanefî mezhebinin kurucusu Ebû 

Hanife’dir.
1
 Onun görüşlerinin bir araya getirildiği ilk eserlerde meseleci (kazuistik) bir metot takip 

edilerek konular ibadetlerin dışında münâkehât ve müfârakât, muâmelât ve ukûbât şeklinde tasnif 

edilmiştir. Bu usul asırlarca devam etmiştir. İslâm hukuku alanında yazılan eserlerde batı hukukunda 

olduğu gibi “âmme/kamu hukuku” ve “hususi hukuk” şeklinde bir ayırıma gidilmemiştir. Âmme 

hukukunu ilgilendiren konular farklı bölümler içerisine serpiştirilmiştir. Kamu hukuku ile ilgili 

çalışmalardan birisi de Abbasîler döneminde yaşayan Şâfiî hukukçu Mâverdî’ye (450/1058) aittir. 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye isimli bu eser İslâm’ın kamu hukukuyla ilgili görüşleri derli toplu ihtiva eden 

bir çalışma olması açısından önem arz etmektedir.  

I. MÂVERDÎ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

Mâverdî’nin eserini tanıtmaya geçmeden önce onun hayatı hakkında bilgi verip, İslâm 

hukukundaki ilmî konumundan söz etmek istiyoruz. 

A. Mâverdî’nin Hayatı 

İslâm alimleri arasında renkli kişiliği ve devlet yönetimiyle ilgili orijinal fikirleriyle temayüz etmiş bir 

devlet adamıdır. Batı dünyasında daha çok devletler hukuku ve âmme hukuku alanındaki eserleriyle 

tanınan Mâverdî, ülkemizde daha çok el-Ahkâmu’s-sultaniyye isimle eseriyle tanınmaktadır.  

1. Doğumu ve Nesebi 

İsmi, Ali b. Muhammed b. Habib’dir. Künyesi Ebu’l-Hasen, Lakabı Akda’l-kudât (başkadı) olan 

Mâverdî 374/974 tarihinde Basra’da dünyaya gelmiştir. Aslen Basralı olduğu için kendine “el-Basrî” 

denilmiştir.
2
 Çocukluğu ve gençliği Basra’da geçmiş, tahsilinin büyük bir bölümünü de burada 

yapmıştır. Gülsuyu ticaretiyle meşgul olduğu için kendisine “Mâverdî: ماء وردى” denilmiştir.
3
 Nesebi 

hakkında kaynaklarda fazla bilgi verilmemektedir. 

                                                      
1
 Ali Haydar Ef. Dürerü’l-hükkâm şerh-i mecelleti’l-ahkâm, İstanbul 1330, I, 11; Hamidullah, Muhammed, İslam 

Hukuku Etüdleri, İstanbul,  ts., s. 17. 

2
 Hamevî, Yakut, Mu’cemü’l-‘udebâ, Dâru’l-fikr 1980, XV, 12; İslam Ansiklopedisi, (MEB), İstanbul 1957, VII, 

409; Bilmen, Ömer Nasûhî, Büyük Tefsir Tarihi, İstanbul 1973, I, 417. 

3
 Ziriklî, Hayrettin, el-‘Alâm, Mısır 1927, II, 291; İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-‘Ayân, Dâru’ş-şafaka, ts., III, 284. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

2. Maverdî’nin Yaşadığı Asrın (H.4 ve 5. Asır) Siyasi ve İçtimai Durumu 

Maverdî’nin üstlendiği görevlerden bahsetmeden önce yaşadığı dönem hakkında kısaca bilgi 

vermemiz onu daha iyi tanıyıp anlamamızı sağlayacaktır. Onun hayatının büyük bir bölümünü 

geçirdiği Irak bölgesi siyasi açıdan oldukça karmaşıktır. H. IV. Asrın başlarında İran kisralarından 

olan Behramgur’un soyundan gelen Büveyhîler gizlilik içerisinde tarih sahnesine çıkıp 334/948 

tarihinde Abbasîlerin elinde olan Bağdat’ı istila etmişlerdir. Onların Bağdat üzerindeki bu hâkimiyeti 

448/1056 yılında Selçuklu Türklerinin Abbasî hilafetini de himayesine alarak Bağdat’da devlet 

otoritesini ellerine geçirmelerine kadar sürmüştür.
4
 Abbâsîler dönemi gerek dil ve edebiyat gerekse 

İslami ilimler açısından parlak bir dönem olarak bilinmektedir. Özellikle Abbâsîlerin ilk iki yüzyılı 

fıkhın tedvin edildiği ve mezheplerin teşekkül ettiği bir dönemdir. 

Büveyhî halifesi olarak (367-372/977-982) yılları arasında devletin başında bulunan 

Azududdevle kendisine “Melik” unvanı verilen ilk halifedir. İslâm tarihinde ilk defa kullanılan bu 

unvan hutbelerde dahi “Melikü’l-mülûk”, “Şehinşâh-ı A’zam” ifadeleri ile zikredilir olmuştur.
5
 Sık 

sık halife değiştiren Büveyhîlerin başına 376/986’da Şerefüddevle geçmiştir. Üç yıl kadar devletin 

başında bulunan Şerefüddevle zamanında Irak bölgesinde iyi bir istikrar sağlanmıştır. Ancak daha 

sonraları özellikle Bağdat fitne ve soygunların yoğunlaştığı bir merkez haline gelmişken kısa bir süre 

sonra Büveyhîlerin başına geçen Celâlüddevle (416-435/1025-1043), Abbasî halifesi Kadir tarafından 

Bağdat’a çağrılır ve burada tekrar hakimiyet tesis edilir. 

İbnü’l-Esir’in ifadesine göre h. IV. asrın başları Abbasi devletinde Türk komutanların 

nüfuzlarının arttığı ve devlet işlerinin yürütülmesinde son derece etkili oldukları dönemdir. Bu dönme 

Abbasi halifesi Türk komutanların isteklerine boyun eğmek zorunda kalıyordu. Halifeliği 41 yıl 23 

gün süren ve 422/1030’da vefat eden Abbasi halifesi Kadir’in yerine dini kurallara daha çok 

bağlılığıyla bilinen oğlu Kâdir Billah geçmiştir.
6
 

Şiî Büveyhîler, Fâtımîlere olan yakınlıklarını, Abbasî halifelerin sünnî Selçukluların kucağına 

düşmelerini önlemek için kullanıyorlardı ve bu yolla Abbâsî halifelerini korkutuyorlardı. Selçuklu 

komutanı Ertuğrul Bey Bağdat’a gelerek Büveyhîlere karşı Abbasîlerin yanında yer aldı.
7
 Yani 

Mâverdî yaşadığı dönem, Bağdat’ta siyâsî ve fikrî hareketliliğin yoğun şekilde görüldüğü bir 

dönemdir.  

3. Üstlendiği Görevler 

Şâfiî fıkhında mezhepte müçtehit derecesinde bir hukukçu olan Mâverdî, birçok beldede kadılık 

görevini üstlenmiştir. Kâim Biemrillah zamanında “akda’l-kudât (baş kadılık)” unvanını almış ve bu 

görevi vefatına kadar sürdürmüştür. Devrin halifeleri tarafından büyük saygı gören Mâverdî, üst düzey 

devlet adamlarına müsteşarlık yapmıştır. O aynı zamanda gerektiğinde üst düzey devlet adamları 

arasında çıkan anlaşmazlıklarda hakemlik yapmıştır.  

                                                      
4
 Hasan İbrahim Hasan, Tarihu’l-İslâm, Kahire 1965, III, 26, 37. 

5
 Hasan İbrahim Hasan, Tarihu’l-İslâm, III, 47. 

6
 Hasan İbrahim Hasan, Tarihu’l-İslâm, III, 58-59. 

7
 Hasan İbrahim Hasan, Tarihu’l-İslâm, III, 63. 



Abdullah ÇOLAK 

176 
 

Mâverdî ilmi açıdan olduğu gibi tevazuu, sarsılmaz bir ahlak yapısıyla da örnek bir insandı. 

Hayatı boyunca hak bildiğine göre davranmayı şiar edinmiş, küçük veya büyük her hangi bir menfaat 

karşılığında dinin temel ilkelerinden taviz vermemiştir. Bunun en güzel örneğini şu olayda 

görmekteyiz: 

Abbâsî halifelerinden Kâim Biemrillah 439/1047 senesinde Şehinşâh-ı A’zam lakabını haiz bulunan 

Celâlüddevle İbn Büveyh’e “melikü’l-mülûk” lakabını da vermiş, hatipler de kendisini bu lakapla yad 

etmeye başlamışlardı. Bazı alimler bu lakabı uygun görmemiş, kainatın hakiki sahibi olan Allah'a ait 

bir vasfın herhangi bir hükümdara verilemeyeceği kanaatine varmışlardı. Kadı Ebu’t-Tayyib et-Taberî 

caiz olduğu görüşünde idi. Mâverdî ise sultan Celâlüddevle’nin çok yakın dostlarından olmasına 

rağmen “melikü’l-mülûk” unvanının fani bir hükümdara verilemeyeceği yönünde fetva vermiş ve bu 

konudaki kanaatini şiddetle müdafaa etmiştir. Celâlüddevle ise onun bu tavrını beğenmiş ve kendisine 

iltifat etmiştir.
8
 

4. Ölümü 

Mâverdî 450/1058 tarihinde Rebiulevvel ayının son gününde kameri sene hesabıyla 86 

yaşında Bağdat’ta vefat etmiştir. Yüzyıllarca yaşayacak olan kıymetli eserleri ve yetiştirdiği ilim 

erbabı dışında maddi miras olarak neler bıraktığı bilinmemektedir. Kaynaklar onun muasırı Şâfiî 

alimlerinden Kadı Ebu’t-Tayyib et-Taberî’nin vefatından 11 gün sonra irtihal ettiğini bildirmektedir. 

Cenaze namazını –aynı zamanda talebesi olan- meşhur tarihçi Hatîb el-Bağdâdî’nin (463/1071) 

kıldırdığını yine Hatîb’in kendisinden öğrenmekteyiz. Vefatından bir gün sonra Bağdat’ta pek çok 

ünlü kişiyi sinesinde barındıran bab-ı harb kabristanına defnedilmiş, cenazesinde birçok devlet adamı 

ve ulema hazır bulunmuştur.
9
 

B. İlmi Hayatı 

Şâfiî mezhebinin önde gelen imamlarından olan Mâverdî tahsilinin büyük bir bölümünü 

doğup büyüdüğü Basra’da yapmıştır. Daha sonra Bağdat’a gelip “derb-i za’ferânî” denilen yere 

yerleşip ilmi çalışmalarına burada devam etmiştir.
10

 

Usul-ü fıkıh alimi, müfessir, edip ve aynı zamanda bir siyasetçi
11

 olan Mâverdî hadiste hafız
12

, 

eserleriyle asırlarca etkisini devam ettirmiş büyük bir bilgin ve mezhepte müçtehit bir hukukçudur.
13

 

Şâfiî bir hukukçu olan Mâverdî doğuda ve batıda kendisini eserleriyle tanıtmış, mütefekkir bir 

müelliftir. Hanefî ve Mâlikî mezhebine ait muhtasar eserlerin kaleme alındığı bir dönemde o da Şâfiî 

fıkhına dair “el-İknâ’” adlı eserini yazmıştır. Furu’da Şâfiî olan Mâverdî’nin usulde (itikatta) mu’tezili 

                                                      
8
 Ziriklî, A’lâm, II, 691; Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, I, 419. 

9
 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, Mısır 1301, IX, 272; Hatîb el-Bağdâdî, Ebu Bekir Ahmed b. Ali, Târîhu Bağdâd, 

Lübnan, ts., XII, 201; İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-A’yân, III, 284. 

10
 Hatîb el-Bağdâdî, Târihu Bağdad, XII, 102. 

11
 Kehhâle, Ö. Rıza, Mu’cemü’l-müellifîn, Beyrut 1957, VII, 189. 

12
 İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî, Lisânü’l-mîzân, Beyrut 1986, IV, 260. 

13
 Karaman, Hayreddin, İslâm Hukuk Tarihi, İstanbul 1989, s. 267; a.mlf. İslam Hukukunda İctihad, Ankara,  ts., 

s. 195. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

olduğu zikredilir.
14

 Mâverdî özellikle âmme hukuku alanında yazmış olduğu 

“el-Ahkâmu’s-sultâniyye” isimli eseriyle meşhur olmuştur. 

Tefsir alanında yazmış olduğu eserinde bazı âyetleri tefsir ederken hem ehl-i sünnet hem de tenkide 

tabi tutmaksızın mu’tezile mezhebinin görüşlerine yer verdiği için mu’tezilî olmakla itham edilmiştir. 

Mu’tezilî gibi düşündüğü meselelerden birisi “hükümlerin vücûbu ve onunla amel meselesinde, akılla 

mı yoksa şeriatle mi bilineceği” konusunda o, bunların akılla bilineceği kanaatindedir. Bu ve benzeri 

görüşlerden hareketle İbn Salah (643/1245), “Ben Mâverdî’nin görüşlerinden yüz çeviriyorum. Çünkü 

o, bazen mu’tezilîlerin görüşlerini naklediyor, bunlar hakkında açıklama da yapmıyor. Bundan 

dolayıdır ki onun tefsiri çok zararlıdır” demektedir. Bu sebeple Mâverdî’nin tefsirini tahkik ehli 

olmayan avamın okuması sakıncalı görülmüştür. Ancak şunu hemen belirtelim ki Mâverdî mu’tezile 

mezhebine tamamen bağlı değildir. Aslında sünnî olmakla beraber kanaatine uygun gelen yerlerde 

mu’tezile fikrine katılmıştır.
15

  

1. Hocaları 

Mâverdî, ilmi tahsilini zamanının önemli ilim merkezlerinden olan Basra ve Bağdat’ta 

yapmıştır. Kendisinin ders aldığı hocalarından bazıları şunlardır: 

Fıkhı, Basra’da Ebu’l-Kasım es-Saymerî’den(386/996) okudu. Bağdat’a göçünce de şâfiî mezhebinin 

Bağdat’ta önde gelen simalarından olan Ebû Hâmid el-İsferayinî’nin (406/1015) derslerine devam etti. 

Mâverdî şâfiî fıkhının nakil döneminde el-İsferayinî’den sonra görev alan önemli bir hukukçudur.
16

 

Hadiste hocaları ise; Hasan b. Ali el-Cebelî
17

, Muhammed b. Adi el-Minkarî, Muhammed el-Muallâ 

el-Ezdî ve Cafer b. Muhammed b. El-Fadl el-Bağdâdî’dir.
18

 

2. Talebeleri 

Resmi görevleri yanında öğrenci yetiştirme ile de meşgul olan Mâverdî Basra ve Bağdat’ta 

senelerce ders okutup pek çok öğrenci yetiştirmiştir. Onun özellikle Bağdat’ta iken yetiştirmiş olduğu 

talebelerinden bir kısmı şunlardır: 1- Ebu Bekir el-Hatib. Meşhur tarihçi olan Hatîbu’l-Bağdâdî, 

Mâverdî’den hadis rivayet etmiş ve hocası, hakkında “o sikadır” demiştir.
19

 2- Ebu’l-Iz b. Kâdiş. 3- 

                                                      
14

 Hamevî, Mu’cemü’l-udebâ, XV, 53. 

15
 İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, IV, 260-261; Imâdî, Ebu’l-Felah, Abdü’l-Hay, Şezerâtü’z-zeheb, Dâru’l-fikr, 1979, 

III, 286; Zehebî, Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman, Mizânü’l-İ’tidâl, Şam, ts., III, 155; Bilmen, Büyük 

Tefsir Tarihi, I, 418. 

16
 Şîrâzi, Ebû İshâk, Tabakâtü’l-fukahâ, (thk. İhsan Abbas), Beyrut 1970, s.131; Sübkî, Tacuddin Ebû Nasr 

Abdulvahab b. Ali b. Abdi’l-Kâfî, Tabakâtü’ş-şâfiiyyeti’l-kübrâ, by., ts., V, 268. 

İbrahim, Muhammed, Hanefî ve Şâfiîlerde Mezhep Kavramı (trc. Faruk Beşer), İstanbul, ts., s. 122-123. 

17
 el-Halîlî” olarak :الخَليلى“ el-Cîlî” (III, 286); Lisânü’l-Mizan’da :الجِيلى“ el-Cebelî” lafzı Şezerât’ta :الجَبَلِى“ 

geçmektedir. 

18
 Bağdâdî, Ebu Bekir Ahmed b. Ali b. Sabit, Târihu Medineti’s-selam, Beyrut 2001, XIII, 587; Sübkî, 

Tabakâtü’ş-şâfiiyyeti’l-kübrâ, V, 267. 

19
 Şîrâzi, (ö.476) Tabakâtü’l-fukahâ, s.131; Zehebî, Şemsüddin Muhammed b. Ali, Siyeru A’lâmi’n-nübelâ, 

Beyrut 1984, XVIII, 64; İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, IV, 260; İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-A’yân, III, 283; Imâdî, 

Şezerâtü’z-zeheb, III, 286; Bağdâdî, Tarihu Bağdat, XII, 102. 



Abdullah ÇOLAK 

178 
 

İbn Bedrân el-Hulvânî. Bu iki talebesi de Mâverdî’den hadis rivayet etmişlerdir. Mâverdî Basra ve 

Bağdat’ta senelerce ders okutmuştur.
20

 

3. Eserleri 

Hukukçu, usulcü, tefsirci, edebiyatçı ve siyasetçi bilim adamı olan Mâverdî’nin birçok ilmi 

sahada eserleri mevcuttur. O, sağlığında hiçbir eserini açığa çıkarmamış, kimseye göstermemiş ve 

hepsini bir yerde toplamıştır. Hatta bu hususta şöyle bir olay nakledilir: Vefatı yaklaştığı zaman 

güvendiği bir şahsa “Falan yerde bulunan kitapların hepsi benim kaleme aldığım eserlerdir. Ben 

Cenab-ı Hakka karşı kendisinde kibir ve saireden uzak tam bir ihlası kendimde bulmadığım için onları 

ortaya çıkarmak istemedim. Görüyorum ki ölüm bana yaşlaşıyor. Ne zaman ölümle karşı karşıya 

geldiğimi görürsen elini elime koy; şayet elini tutar ve sıkarsam bilesin ki o eserlerin hiç birisi Allah 

tarafından kabul edilmemiştir. Kitapların hepsini al ve bir gece Dicle nehrine at şayet elimi açar ve 

elini kavramazsam bilesin ki eserlerim Allah tarafından kabul edilmiş ve ben Allah katında umduğum 

halis niyete kavuşmuşumdur. Bu hali görürsen kitaplarımı koyduğum yerden alır, umduğum sevaplar 

için insanların hizmetine takdim edersin” der. 

Olayın muhatabı olan şahıs devamla şöyle der: “Mâverdî ölmek üzereyken yanındaydım ve 

elimi elinin içine koydum, elini açtı ve elimi kavramadı. Bu hareketi kabul anlamına bir işaret saydım 

ve ölümünden sonra eserlerini olduğu yerden alıp insanlığın hizmetine sundum.”
21

 

Mâverdî’nin hayatını anlatan eserlerde “o sağlığında hiçbir eserini açığa çıkarmamış, kimseye 

göstermemiş ve hepsini bir yerde toplamıştır” denilmişse de bu bilgi fazla isabetli gözükmemektedir. 

Çünkü o, el-İknâ’ adlı eserini Abbasî halifesi el-Kâdir Billah’ın isteği üzerine kaleme almış, eser 

tamamlanınca halifeye takdim edildiği zaman halife kendisine “Sen (bu eserinle) bizim dinimizi 

korudun. Allah da dinin konusunda seni korusun” şeklinde duasına mazhar olmuştur.
22

 Yukarıdaki 

ifadeler muhtemelen onun, hayatının son dönemlerinde yazdığı eserler hakkında söylenmiş olabilir. 

Mâverdî’nin başlıca eserleri şunlardır: 

1- el-Hâvi’l-kebîr. El Hâvî müellifn telif ettiği eserleri arasında en geniş çaplı olanıdır. Eser 

özellikle bir Şâfiî fıkhı, genel olarak da mukayeseli bir fıkıh kitabı niteliğindedir. Mâverdî bu eserinde 

aklî ve nakli deliller; sahabe ve tâbiîn kavillerini, farklı mezheplerin görüşlerini arz etmiş, meseleleri 

ortaya koyarken açık ve anlaşılır bir üslup kullanmıştır.
23

  

Şâfiî fıkhının önemli kaynaklarından biri olan bu eser hakkında  “Mâverdî’nin el-Hâvî adlı eserini 

okuyan kimse onun Şâfiî mezhebinde ne derece yüksek seviyede olduğunu hemen anlar”
24

 denmiştir. 

Müellif bu eseri hakkında kendisi şunları ifade etmektedir: “Fıkhı dört bin varakta teferruatlı olarak 

kaleme aldım, kırk varakta ise özetledim.” 

                                                      
20

 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübelâ, XVIII, 68; Imâdî, Şezerâtü’z-zeheb, III, 286; Heytu, Muhammed Hasan, 

el-İctihad ve Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, Beyrut 1988, s. 206. 

21
 İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-A’yân, III, 282-283; Şîrâzi, Tabakâtü’l-fukahâ, s.131; Sübkî, 

Tabakâtü’ş-şâfiiyyeti’l-kübrâ, V, 268. 

22
 Hamevî, Mu’cemü’l-udebâ, XV, 55. 

23
   Erturhan, Sabri, “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-Kebîr Adlı Eseri”, CÜİFD Sivas 1999, sy. 3, s.476. 

24
 Hallikân Vefeyâtü’l-A’yân, III, 282. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Mâverdî yirmi ciltlik bir eseri olan el-Hâvî’l-kebîr’i İmam Şâfiî’nin talebelerinden olan 

el-Müzenî’nin (246/877) Muhtasar’ını şerhederek meydana getirmiştir. Eserin el yazma nüshaları 

çeşitli ülkelerin kütüphanelerinde bulunmaktadır. İstanbul Süleymaniye Kütüphanesinde de 436 

numarada kayıtlı el yazma nüshası mevcuttur. 

Bu eserinde Mâverdî, fıkhın ceza hukuku, medeni hukuk ve ticaret hukukunun bütün 

konularına geniş şekilde yer vermiştir. Önceleri matbu olmayan bu eserden diğer Şâfiî hukukçuları 

eserlerinde sık sık nakillerde bulunmuşlardır. El-Hâvî’nin dört cildi müellifin “Edebü’l-kâdî” adlı 

eseriyle, Yahya Hilal es-Serhan’ın tahkikiyle birlikte Bağdat’ta 1971-1978 yıllarında basılmıştır.
25

 

Mekke  Ümmü’l-Kura Üniversitesi doktora ve yüksek lisans öğrencileri tarafında neşre hazırlanan 

el-Hâvi 24 cilt halinde (Beyrut 1994) basılmıştır. Eseri bazı bölümleri farklı kişiler tarafından müstakil 

olarak da basılmıştır.
26

 

2- Kitabün fi’l-büyu’
27

 Ticaret hukukuyla ilgili bir eserdir. 

3- el-İknâ’. Gayet özlü bir şekilde fıkıh konularının işlendiği bu eser yukarıda da belirtildiği 

gibi müellifin aynı konuda kaleme aldığı dört bin varaklık el-Hâvi’l-Kebîr adlı eserinin kırk varakta 

özetlenmiş şeklidir. Aynı asırda yaşayan diğer mezhep müelliflerinin, mezheplerinin fıkhına ait 

muhtasar eserler yazdıkları bir dönemde Şâfiî fıkhına dair muhtasar eseri de “el-İknâ’” adıyla Mâverdî 

yazmıştır.
28

 Müellif eserini Abbasî halifesi el-Kâdir Billah’ın isteği üzerine kaleme almıştır. Eser 

yazılıp halifeye takdim edildiği zaman halife kendisine “Sen (bu eserinle) bizim dinimizi korudun. 

Allah da dinin konusunda seni korusun” şeklinde dua etmiştir.
29

  

Mâverdî’nin idare ve siyaset ilmiyle ilgili eserleri ise şunlardır:  

4- el-Ahkâmu’s-sultâniyye ve’l-velâyet’d-diniyye. Müellifin doğu ve batı dünyasında meşhur 

olmasını sağlayan bu eser, fıkıh kitaplarında kaza, imâre, siyer ve hudud gibi başlıklar altında verilen 

İslâm hukukunun âmme hukukuyla ilgili konularını ihtiva eden bir eserdir. Yirmi bölümden oluşan 

eserin muhtevası hakkında çalışmamızın ikinci bölümünde daha geniş açıklama yapılacaktır. 

4- Nasîhatü’l-mülûk. Padişahlara yönelik nasihat ve tavsiyelerden oluşmaktadır. Eser, 

Mustafa Sarıbıyık tarafından doktora tezi olarak çalışılmış (1996, SÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü) ve 

aynı kişi tarafından 2000 yılında “Siyaset Sanatı” adıyla Türkçe çevirisi yapılarak basılmıştır. 

6- Kânûnü’l-vizâre ve siyâyetü’l-mülk (Edebü’l-vezîr). Her ikisi bir kitap olup, bu eserde 

müellif devlet yönetiminde vezirin yetki ve görevlerinden bahsetmektedir. Bu konuda müracaat 

edilebilecek kıymetli bir eserdir. Mâverdî’nin bu eseri Mısır’da 1929’da Mektebetü’l-Hanci tarafından 

                                                      
25

 Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, İstanbul 1941-1943, I, 628; Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübeâ, XVIII, 65; İbn 

Hallikân Vefeyâtü’l-A’yân, III, 282; Kehhâle, Mu’cemü’l-müellifîn, VII, 189. 

26
 Geniş bilgi için bk. Erturhan, “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-Kebîr Adlı Eseri”, CÜİFD sy. 3, s.477-478. 

27
 Heytu, el-İctihad ve Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, s. 207. 

28
 Hanefî mezhebinde Kudûrî’nin (428/1037), Mâlikî mezhebinde Kadı Abdülvehhab b. Nâsır’ın (432/1040) 

“Muhtasar”ı meşhurdur. Bk. Hamevî, Mu’cemü’l-udebâ, XV, 54; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, I, 45. 

29
 Hamevî, Mu’cemü’l-udebâ, XV, 55. 



Abdullah ÇOLAK 

180 
 

neşredilmiştir. Daha sonra 1979’da Beyrut’ta Dr. Ramazan e-Seyyid tarafından tahkik edilerek 

yeniden neşredilmiştir.
30

 

7- Teshîlü’n-nazar ve ta’cilü’z-zafer. Eser iki ana bölümden oluşur. Birinci bölümde müellif 

devlet otoritesinin yapısını, mantığını ve işleyişini felsefî ve ahlaki bir çerçevede ele almıştır. İkinci 

bölümde ise devlet yönetiminde uyulması gereken ahlâk ve diğer kuralları anlatır. Bu bağlamda zaman 

zaman tarihi örnekleriyle birlikte hükümetlerin nasıl kurulup korunduğunu, başarısızlık ve nedenlerini 

ela almaktadır. El yazma nüshaları mevcut olan eser Muhyi Hilal es-Serhan tarafından tahkik edilerek 

1981 yılında Beyrut’ta neşredilmiştir.
31

 

8- et-Tuhfetü’l-mülûk fî âdâbi’s-siyasiyye. Yöneticilere siyasi adabı öğreten bir eser olup 56 

varak (yaprak)tan oluşmaktadır. İskenderiyye (Mektebetü’l-Belediyye) 5300. numarada kayıtlı h.543 

tarihli güzel bir el yazma nüshası mevcuttur. Ayrıca eser Dr. Fuat Abdülmünim tarafından tahkiki 

yapılarak basılmıştır (İskenderiyye, Müessesetü sahabi’l-câmia, 1977).
32

 

 9- Tefsîru’l-Kur’ân veya en-Nüket ve’l-uyûn. Üç ciltlik tefsirle ilgili bu eserin bazı ciltleri 

basılmıştır. Eksik olarak üç cilt halinde Fazıl Ahmet Paşa kütüphanesinde 23, 24 ve 25. Numaralarda 

mevcuttur. İstanbul el yazması için Kılıç Ali Paşa kütüphanesinde 90. Numaraya bakılabilir.  

Müellif Kur’an’ın tamamı yerine sadece gerekli gördüğü âyetleri tefsir etmiştir. O, bu kıymetli 

eserinde (En’âm 112, Kamer 49 gibi) bazı âyetleri açıklarken mu’tezile mezhebinin fikirlerine yer 

vermiştir. Eserlerinde bu gibi fikirlere yer verdiği için tefsirini, konuları tahkik edebilecek ilmi kudreti 

olmayan sıradan insanların okuması sakıncalı görülmüştür.
33

 Orhan Karmış, Mâverdî ve Tefsirdeki 

Metodu (doçentlik tezi, 1981) isimli çalışması mevcuttur. 

10- Emsâlü’l-Kur’ân veya el-Emsâl ve’l-hikem. Müellifin bu eseri neşredilmemiş olup 

bilinen tek nüshası Lieden Üniversitesi Kütüphânesinde 1/382 numarada kayıtlıdır. Eserin tamamı 300 

hadis, 300 darb-ı mesel ve 300 beyti ihtiva etmektedir.
34

 

11- Edebü’d-din ve’d-dünya
35

. Ahlâk konularını ihtiva eden bu eser matbudur. İstanbul 

ulemasından Erzincanlı Üveys Vefa Efendi tarafından tahkiki yapılmış olup ayrıca Arapça matbu bir 

şerhi de vardır. Bu eser İstanbul müderrislerinden Bergamalı Cevad Efendi tarafından Türkçeye 

çevrilmiştir. 

                                                      
30

 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübeâ, XVIII, 66; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, II, 1315; Şirvânî, Harun Han, İslâm’da 

Siyasi Düşünce ve İdare, (trc. K.Kuçcu), Ankara, ts., s. 129. 

31
 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübeâ, XVIII, 66; İbn Hallikân Vefeyâtü’l-A’yân, III, 282; Kâtip Çelebi, 

Keşfü’z-zünûn, I, 408; El yazma nüshası, Gotha Perrtsch Verz no: 1872 (Bk. İslam Ansiklopedisi, MEB, VII, 409; 

Mâverdî, et-Tuhfetü’l-mülûk fî âdâbi’s-siyasiyye, İskendeiyye, 1977, s. 29; Kallek, Cengiz, “Mâverdî”, DİA, 

Ankara 2003, XXVIII, 185.  

32
 Mâverdî, et-Tuhfetü’l-mülûk fî âdâbi’s-siyasiyye, s. 29. 

33
 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübeâ, XVIII, 65; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, I, 450; Ziriklî, el-‘Alâm, II, 691; İbn 

Hacer, Lisânü’l-mîzân, IV, 260; Imâdî, Şezerâtü’z-zeheb, III, 286; İslâm Ansiklopedisi, MEB, VII, 409; Bilmen, 

Büyük Tefsir Tarihi, I, 420. 

34
 Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, I, 168; İslâm Ansiklopedisi, MEB, VII, 409 

35
 Eserin ismi Keşfü’z-zünûn (I, 45), Siyeru A’lâmi’n-nübeâ (XVIII, 65) gibi bazı eserlerde “Edebü’d-dünya 

ve’d-din” olarak geçmektedir. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Mâverdî eserinde ahlak konularını beş bölümde ele almıştır. Her bir bölümde sırasıyla akıl, ilim, 

edebü’d-din, edebü’d-dünya, edebü’n-nefs konularına yer vermiştir.  Eserde konular çokça âyet, 

hadis ve hikmetli sözlerle işlenmektedir. İlk defa 1299’da basımı yapılan eserin değişik tarihlerde 

yapılan baskıları vardır. Eser Mustafa es-Sakka tarafından tahkik edilmiştir.
36

 

12- A’lâmü’n-nübüvve. Kelâm ilmine ait muhtasar bir eser olup peygamberlik alametlerinden 

bahseder. Yirmi bir babdan meydana gelen bu eser kelâm ilminin önemli konularından olan 

“nübüvvet” meselesini en veciz şekilde anlatmaktadır. Eser iki ana bölümden oluşmaktadır. Birinci 

bölümde peygamberlik ve alametlerinden, ikinci bölümde ise nübüvvetin kısım ve hükümlerinden 

bahsedilip erbabının bu hususlardaki değerlendirmelerine yer verilmektedir.
37

 Eser bir cilt halinde 

Şeyh Abdurrahman el-Ak tarafından tahkik edilerek yayınlanmıştır (Beyrut 1414/1994).  

13- Edebü’l-kâdî. Bu eserde İslâm muhâkeme usulü; hâkim, dava, mahkeme, taraflar, deliller 

ve prosedür gibi yargılama hukukunun temel konularını ayrıntılı ve sistematik bir tarzda ele alan Eser 

(nşr. Muhyî Hilâl es-Serhân, I-II, Bağdad 1971-1972) matbudur.
38

 

Bu eserlerinin dışında müellifin çeşitli şiirleri vardır. Bu şiirlerinde birisinde Mâverdî şöyle 

demektedir: 

 و فى الجهل قبل الموت موت لِهله  فأجسادهم دون القبور قبور

 و ان امرأ لم يحي بالعلم صدره       فليس له حتى النشور نشور

Cehalette sahibi için ölümden önce ölüm vardır, 

Onların cesetleri kabirlerden ayrı başka kabirlerdir. 

  Eğer kişi kalbini ilmimle ihya etmemişse 

  Onun için (mahşerdeki) dirilişten önce diriliş yoktur.
39

 

 

II. el-AHKÂMUS’S-SULTÂNİYYE 

Yukarıda bu eserin âmme hukuku alanında yazılmış bir eser olduğundan bahsetmiştik. Bu eser 

dışında da kamu hukukuyla ilgili eserler yazılmıştır. Bu sebeple bu eserin tanıtımına geçmeden önce 

kamu hukuku alanında yazılan eserlerden kısaca bahsetmek uygun olacaktır. 

A. Genel Olarak Âmme Hukuku Alanında Yapılan Çalışmalar 

Klasik İslâm hukuk anlayışında batı hukukunda olduğu gibi âmme hukuku, hususi hukuk 

ayrımına gidilmemiş, özellikle kamu hukukunu ilgilendiren konular toplu ve düzenli bir şekilde 

verilmemiştir. Gerçi batıda da bunların tedvin ve tasnifi 18. asırdan öteye geçmemektedir. Kamu 

hukukunun müstakil bir ilim olarak ortaya çıkıp tedvin edilmesinde de öncülüğü Müslümanlar 

                                                      
36

 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübeâ, XVIII, 65; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, I, 45; Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, I, 

420. 

37
 Zehebî, Siyeru A’lâmi’n-nübeâ, XVIII, 66; Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, I, 126; Ziriklî, el-‘Alâm, II, 691. 

38
 Öğüt, Salim, “Edebü’l-kâdî”, DİA, İstanbul 1994, X, 409.  

39
 Hamevî, Mu’cemü’l-buldân, XV, 53. 



Abdullah ÇOLAK 

182 
 

yapmışlardır ve bu konuda ilk eserleri Ebû Hanife’nin talebeleri Ebû Yusuf (182/798), Kitâbü’l-harac; 

İmam Muhammed (189/805), es-Siyeru’l-kebîr ve es-Siyeru’s-sağîr adlı eserleri ile ortaya 

koymuşlardır.  Ayrıca bu konuda çalışan ve bunlarla muasır olan İmam Mâlik (179/795) ve Evzaî’yi 

(157/774) ve onların Kitâbü’s-siyer adlı eserlerini de zikredebiliriz. Üstelik bu eserler âmme hukuku 

alanında Avrupa’da ilk olarak yazılan eserlerden tam bin yıl evvel yazılmış bulunuyorlar.
40

 

Kamu hukuku devletin kuruluş ve işleyişine, faaliyet tarzına ilişkin olan kaideleri ihtiva eden 

hukuk koluna denir.
41

 Kamu hukukunun anayasa, devlet ve idaresiyle ilgili konular, tedvin edilmiş 

olan fıkıh kitaplarında kazâ, imârah, siyer, hudud gibi bölümleri ile es-siyasetü’ş-şer’iyye, 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye ve el-Emvâl isimleriyle tedvin edilmiş hususi eserlerde incelenmiştir. 

Genel olarak esas teşkilat ve idare hukuku, mali hukuk ve arazi hukuku, adli teşkilat ve usul hukuku, 

ceza ve harp hukukuyla ilgili konuları bir bütün halinde ele alan ve bu türün ilk örneklerini teşkil eden 

iki önemli eser vardır. Günümüze kadar ulaşmış olan bu iki eserin adı da 

“el-Ahkâmu’s-sultâniyye”dir. Bunlardan birisi Şâfiî hukukçu Ebu’l-Hasen el-Mâverdî’ye diğeri ise 

Hanbelî hukukçu Ebû Ya’lâ el-Ferrâ’ya aittir. Ayrıca aynı konuları ele alan İbn Cemâa’nın 

Tarihu’l-ahkâm fî tedbiri ehli’l-İslâm’ını ve Fazlullah b. Ruzbihan’ın Sülûkü’l-mülûk adlı eserini de 

sayabiliriz.
42

 

Ceza hukuku ile muhakeme usulü, fıkıh usulü kitaplarında daha derli toplu verilirken devletler 

umumi hukukuna ait konular, siyer, cihad, megazi, nikâh ve talak gibi konuların içerisine 

serpiştirilmiştir. Muhammed Hamidullah’ın “İslâm’da Devlet idaresi” adıyla Kemal Kuşcu tarafından 

Türkçeye çevrilen tezi bu konuda hazırlanmış güçlü ve metotlu bir çalışmadır. 

Kamu hukukunun, hukuk, felsefe ve sosyolojisine ait konuları, başta devlet başkanlığı olmak üzere 

konuyu hukuki olduğu kadar, siyasi ve ahlaki açıdan ele alan Hindistan Hayadarâbat Osmaniye 

Üniversitesi’nden emekli Harun Han Şirvânî’nin “İslam’da Siyasi Düşünce ve İdare” ismiyle Kemal 

Kuşcu tarafından Türkçeye çevrilen eseri güzel bir çalışmadır. Müellif bu eserinde İbn Ebi’r-Râbi’ 

(m.9.asır), Fârâbî (870-950), Mâverdî (974-1058), Keykavus (1029-1082), Nizâmü’l-mülk 

(1017-1091), Gazâlî (1058-1111), İbn Teymiyye (1263-1358), İbn Haldun (1332-1406), Mahmud 

Gavan (1411-1481) ve Seyyid Ahmed Han’ın (1817-1898) görüşlerini kronolojik sıraya göre kendi 

çalışmalarını da ilave ederek vermiştir. 

Ayrıca bütünüyle ahkâmu’s-sultaniyye sayılmasa da ahkâmu’s-sultâniyye konularından mali hukuku 

konu alan Ebû Yusuf, Yahya b. Adem ve Kudâme b. Cafer’in aynı adı taşıyan “Kitâbü’l-harac” adlı 

eserleri bu konuda yazılanların en güzellerindendir. 

Doğu ve Batı’da devlet ve anayasa hukuku ile alakalı modern çalışmalar da vardır. Bu 

çalışmalarla ilgili bilgiler Şirvânî ve Hamidullah’ın eserlerinde sık sık zikrettikleri kitaplar ve ayrıca 

Salih Tuğ’un “İslam Ülkelerinde Anayasa Hareketleri” isimli matbu tezinde zikredilmiştir.
43

 

                                                      
40

 Hamidullah, Muhammed, İslâm Hukuk Etütleri, s. 17-18. 

41
 Tarakçıoğlu, İhsan, Türk Medeni Hukuku, Ankara 1968, s. 10. 

42
 Şafak, Ali, “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, İstanbul 1988, I, 555; Karaman, Hayreddin, Mukayeseli İslâm 

Hukuku, İstanbul 1986, I, 39-40. 

43
 Karaman, Mukayeseli İslâm Hukuku, I, 40; Şafak, “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, I, 555. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Kamu hukuku alanında yapılan çalışmalardan kısaca söz ettikten sonra Ebu’l-Hasenel-Mâverdî’nin 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye’sinin tanıtımına geçebiliriz. 

B. el-Ahkâmu’s-sultâniyye’nin Yazılışı 

Eserin tam adı “el-Ahkâmu’s-sultâniyye ve’l-vilâdetü’d-diniyye”dir. “Galebe ve hakimiyet 

(sulta)” anlamını taşıyan bir kökten gelen “sulta” kelimesi Arapça’da “hüccet, delil ve burhan” 

manalarına geldiği gibi “yönetimi elinde bulunduran” anlamına da gelir. özellikle “Cihadın en üstünü 

zalim sultan karşısında hakkı söylemektir”
44

 hadisinde genel olarak idareci ve özellikle devlet başkanı 

anlamına kullanılmıştır. Bundan dolayı devlet başkanı, devletin esas teşkilatı, idare, mâlî, kazâî yapısı 

ve işleyişiyle ilgili hükümlere “el-Ahkâmu’s-sultâniyye” dendiği gibi bu konuda yazılan eserlere de bu 

isim verilmiştir.
45

 

1. Yazılışını Hazırlayan Sebepler 

Eserleri hakkında daha önce bilgi verilen Mâverdî’nin el-Ahkâmu’s-sultâniyye’sini hangi 

tarihte ve kimin emri üzerine kaleme aldığı konusu tartışmalıdır. Çünkü müellifin kendisinin bu 

konuda açık bir beyanı yoktur. Kadı Ebû Ya’lâ el-Ferrâ’nın aynı ismi taşıyan eseri üzerinde doktora 

çalışması yapan Muhammed Abdülkerim Ebû Faris, çalışmasında her iki eserin mukayesesini 

yaparken Mâverdî’nin eserinin 421/1030 yılını geçmeyen bir tarihte yazıldığını belirtir. Bu tarih esas 

alındığında eserin yazılmasını isteyen kişinin Abbasî halifesi Kâdir Billah (422/1030) olması 

gerekmektedir. Aynı konuda görüş beyan eden müsteşrik Gıbb de el-Ahkâmu’s-sultâniyye’nin adı 

geçen halife veya oğlu Kâim Biemrillah’ın isteği üzerine yazıldığını söyler. Söz konusu iki halife 

döneminde Abbasî hilafeti üzerinde Şiî- Büveyhî hakimiyetinin zayıflamaya başladığı, Abbasî 

hilafetinin güçlenmesi ve sünniliğin yeniden hakim kılınması için çalışıldığı görülmektedir. 

Dolayısıyla böyle bir siyasi ve içtimai ortamda hem meselelerin teorik yönüne ışık tutmak, hem de 

yürütülen siyasi mücadeleye hukuki bir dayanak bulmak maksadıyla böyle bir eseri kaleme alması 

Mâverdî’den istenmiş olması kuvvetle muhtemeldir. Öte yandan Mâverdî’nin İslâm hukuku 

sahasındaki şöhreti ile halifenin elçisi sıfatı ile Büveyhî emiri ve Selçuklu sultanı nezdinde yaptığı 

görüşmelerdeki diplomatik başarılarının da bu talepte önemli payı olsa gerektir.
46

 

2. Aynı Konuda Yapılan Başka Çalışmalar ve Mukayesesi 

İslâm idare ve âmme hukuku alanında “el-Ahkâmu’s-sultâniyye” adıyla yazılan diğer bir eser 

Mâverdî ile aynı asırda ve aynı şehirde yaşamış olan Ebû Ya’lâ el-Ferrâ’ya aittir. Her iki müellifin 

hayatı araştırıldığında birçok ortak yönleri olan güçlü birer İslâm hukukçuları oldukları görülür. 

Maverdî (364/974) tarihinde dünyaya gelirken Ebû Ya’lâ ondan on altı sene sonra (380/990) dünyaya 

gelmiştir. Maverdî (450/1058) de vefat etmiş, Ebû Ya’lâ ise ondan sekiz sene sonra (458/1066’da) 

vefat etmiştir. Burada dikkat çeken bir husus aynı asırda ve aynı bölgede yaşamış bu iki hukukçunun 

aynı konuda ve aynı isimle eser yazmış olmalarıdır. Her iki eserin ibarelerine bakıldığından genelde 

birbirine çok yakın olduğu görülmektedir. Fakat iki müelliften hangisinin eserini daha önce yazdığı; 

                                                      
44

 Ebû Dâvûd, Melâhim 17; Tirmizî, Fiten 13; İbn Mâce, Fiten 20. 

45
 Şafak, “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, I, 554-555. 

46
 Ziriklî, el-‘Alâm, II, 691; Hamevî, Mu’cemü’l-‘udebâ, XV, 53; Erkal, Mehmet “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, 

İstanbul 1988, I, 555. 



Abdullah ÇOLAK 

184 
 

hangisi diğerinin üslubunu takip ettiği tespit edilememiştir. Bu konuda her iki müellif tarafından da 

her hangi bir bilgi verilmemektedir.
47

 Bu eserlerden hangisinin önce olduğu daha doğrusu hangisinin 

orijinal olduğu tartışılmış ve bu konudaki araştırmacıların çoğu Maverdi’ye meyletmiştir. Ama hiçbir 

araştırmacı tartışmayı sonlandıracak şekilde bir istidlalde bulunamamıştır. Hatta her iki yazarın 

birbirinden bağımsız olarak, bugün bilinemeyen başka bir müellifin eserinden faydalanıp eserlerini 

telif etmiş olmaları ihtimali üzerinde duranlar da olmuştur.
48

 

Maverdî –eserin özellikleri başlığı altında da anlatılacağı gibi- konuları mezhepler arası 

mukayeseli olarak anlatır. Genelde Şâfiî, Mâlikî ve Hanefî mezhepleri arasında mukayese yapar, bir 

iki yerde de Ahmed b. Hanbel’in görüşüne yer verir. Bazen İbn Cerir et-Taberî gibi müctehidlerin 

görüşlerine de yer verir. Ebû Ya’lâ ise bu uygulamanın tam aksine konuları âyet ve hadislerle 

delillendirdikten sonra genelde diğer mezheplerin görüşlerini zikretmeksizin sadece Hanbelî 

mezhebinin görüşünü vermekle yetinir. Şöyle ki Ebû Ya’lâ, Ebû Hanife’nin görüşlerine pek yer 

vermez, yer verdiği zaman da Ebû Hanife’ye ait olduğunu belirtmez. Kitabın başından sonuna kadar 

Ebû Hanife sadece üç yerde zikredilmiştir.
49

 

Mâverdî ve Ebû Ya’lâ’dan hangisinin eserini önce yazdığına dair diğer görüşler ise şöyledir: 

Abdullah Mustafa el-Merâğî, Ebû Ya’lâ’nın eserinin orijinal olduğu ve Mâverdî’nin Ebû Ya’lâ’dan 

istifade ettiği görüşündedir. Ebû Ya’lâ’nın eseri üzerinde doktora yapan Muhammed Abdülkadir Ebu 

Faris ise Mâverdî’nin eserinin orijinal olduğu kanaatindedir.
50

  

Maverdî’nin “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”sinin (Kuveyt 1989 tarihli baskısının) tahkikini yapan 

Dr. Ahmed Mübarek el-Bağdâdî eserin sonunda yirmi sayfalık bir değerlendirmede bulunur ve özetle 

şu bilgilere yer verir: “Bu iki eserden hangisinin önce yazılmış olabileceğini tespit için her iki eserin 

ayrıntılı mukayesesi gerekir. Bu iki müellifin siyasi şahsiyetleri dikkate alındığında Maverdi’nin 

siyasîlerle-halifelerle ilişkisi hakkında çokça bilgi bulunurken, Ebu Ya’la hakkında aynı durum söz 

konusu değildir. Hatta Ebu Ya’la’nın emirlerle içli dışlı olmayı onlara karışmayı kerih gördüğüne dair 

rivayetler vardır. Aldığı kadılık görevini ise birçok şart ileri sürerek kabul etmiştir.
51

 Şayet Ebu Ya’la 

el-Ahkamu’s-sultaniyye adıyla eser kaleme alan ilk müellif olsaydı islamî ilimler içerisinde daha önce 

bulunmayışı sebebiyle bu isim meşhur olurdu ve sultanların haberi olurdu. Ancak Mâverdî kitabının 

mukaddimesinde bunun aksini iddia etmektedir. İddiasına göre idareciler yanlarında onların 

başvuracakları derli toplu böyle bir kitap olmadığı için ondan böyle bir eser yazmasını talep 

etmişlerdir. Halife’nin Şâfiî mezhebi müntesibi olduğu dikkate alınırsa Ebû Ya’lâ’dan Hanbelî 

mezhebinin görüşlerini yansıtan bir eser kaleme almasını talep etmiş olamaz. Ayrıca Ebû Ya’lâ aynı 

                                                      
47

 Ferrâ, Ebû Ya’lâ Muhammed b. Hüseyin, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, Beyrut 1983, s. 16, 18. 

48
 Erkal, “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, I, 555. 

49
 Ebû Ya’lâ el-Ferra’nın el-Ahkâmu’s-sultâniyye’sinin tahkikini yapan Muhammed Hamid el-Fakı, her konuda 

zikredilen hadislerin kaynaklarını verdikten sonra Mâverdî’nın eserinde o konuda farklı görüşler verilmişse onları 

da dipnotta belirterek her iki eserdeki görüşleri bir arada sunma yolunda güzel bir çalışma yapmıştır. (Bk. Beyrut 

1983 tarihli baskı). 

50
 Erkal, Mehmet “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, İstanbul 1988, I, 555. 

51
 Bağdâdi, Ahmed el-Mübarek, Mâverdî’nin el-Ahkâmu’s-sultâniyye’sinin (Kuveyt 1989) tahkikini yapan, s. 

341. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

isimli eseri ilk telif eden birisi olsaydı kesinlikle Mâverdî’yi intihalle suçlardı. Zira o zamanda 

Hanbelîler ile Şâfiîler arasında şiddetli çatışmalar vardı.
52

  

İki esere konuların tasnifi açısından bakıldığında: Maverdî konuları 20 Fasılda ele alırken Ebû 

Ya’lâ’da 17 fasılda incelemiştir. Mâverdî’nin vezirlik, imâret, cihad ve vilâyet şeklinde dört ayrı 

bölümde ele aldığı konuları Ebû Ya’lâ vilâyetü’l-imam başlığı altında toplamıştır.
53

 

Maverdi ve Ebû Ya’lâ’nın konuları işleme tarzında da bazı farklılıklar vardır. Mâverdî 

çalışmasında 124 hadise yer verirken, Ebû Ya’lâ 84 hadise yer verir. Mâverdî Şâfiî mezhebini 

görüşlerine ağrılık vermekle birlikte Mâlikî ve Hanefilerin görülerine de yer verir, Ahmed b. Hanbel’e 

bir iki atıf dışında yer vermez. Ebû Ya’lâ ise eserini Hanbelî mezhebinin görüşleri üzerine bina 

etmiştir.  

Yine yukarıda bahsedildiği gibi Mâverdî, böyle bir kitap yazması konusunda bir idarecinin emrinden 

söz etmektedir. Ancak Ebu Ya’la ise el-Mutemed adlı eserindeki imamet bölümünü tamamlamak 

kastıyla yazdığını söylemektedir.
54

 

Ebu Ya’la imamete uygunluk şartı olarak dört şart sıralarken Mâverdî yedi şart ileri sürer. 

Adalet, ilim ve fazilet şartını Ebu Ya’la Ahmed b. Hanbel’den bir rivayete dayanarak ileri sürmez. 

Ona göre fasık da halife olabilir.
55

 Bu iki kitabın imâmet bölümleri arasında mukayese yaptığımızda 

görüyoruz ki Ebû Ya’lâ, el-Ahkâmu's-sultâniyye'nin imâmet bölümünde şu bilgilere yer vermiştir: 

"İmamet farz-ı kifayedir. Bununla iki toplumsal kesim muhataptır. Birincisi imamı seçmekle görevli 

olan ehlü'l-hal ve'l-akd, ikincisi kendilerinde imâmet şartlarını barındıran kişilerdir. Ehlü'l-hal 

ve'l-akdde de üç şart aranır; adalet, ilim ve yüksek görüş ve anlayış sahibi olmadır." Ancak Ebû Ya’lâ, 

el-Mu'temed adlı kitabında imâmet konusunda önemi büyük olan yukarıdaki bilgilere yer vermemiştir. 

Öte yandan Mâverdî'nin kitabının ilgili bölümüne baktığımızda bu bilgileri orada görmemiz 

mümkündür. Bu durumda büyük ihtimalle Ferrâ bu bilgileri Mâverdî'den almıştır. Dolayısıyla 

Mâverdî'nin eseri orijinal nüshadır.
56

 

Bunların haricinde her iki müellefin eserlerinin birçok farklı konusunda birbirine benzerlik 

bulunmaktadır ki bu benzerlikler her ne kadar mutemedin tamamlayıcısı olduğu söylense de Ebu 

Ya’la’nın Maverdi’ye tabi olduğu zannını verebilmektedir. Hanbeli İbn Receb’in el-İstihrâc fi 

Ahkâmi’l-Harâc adlı eserindeki “Ebu Ya’la el-Ahkâmu’s-Sultaniyye’sinde Maverdi’ye uyarak şöyle 

zikretmiştir” ifadede de Maverdi’nin orijinal olduğunu desteklemektedir.
57

 Her iki eserin muhteva 

yönünden mukayesesini yapan Selahattin Kıyıcı
58

 ve Mâverdî’nin et-Tuhfetü’l-mülûkıyye 

                                                      
52

 Bağdadi, s. 342. 

53
 Bağdâdi, s. 343. 

54
 Bağdâdi, s. 344; Erkal, “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, I, 556. 

55
 Bağdâdi, s. 345-346. 

56
 Bağdâdi, s. 345-346. 

57
 Bağdâdi, s. 350. 

58
 Kıyıcı Selahattin, “el-Maverdî ve Ebû Ya’la’nın ‘el-Ahkâmu’s-sultâniyye’ Adlı Eserlerinin Muhteva Yönünden 

Mukayesesi”, YYÜİFD, Van 1998, sy. 2, s. 2-74. 



Abdullah ÇOLAK 

186 
 

fi’l-âdâbi’s-siyasiyye adlı eserinin tahkikini yapan Dr. Fuat Abdülmün’in de bu kanaattedir.
59

 

Neticede Mâverdî’nin eserini diğer müelliften önce yazmış olması ihtimali daha kuvvetlidir.  

C. Eserin Özellikleri 

Eserin mukaddimesinde devlet idaresi ile ilgili hükümlerin özellikle devlet adamları 

tarafından bilinmesi gerektiğini, ancak bu hükümlerin fıkıh kitaplarında dağınık bir halde 

bulunmasının bunları öğrenme güçlüğü doğurduğunu kaydeden Mâverdî, bu dağınık hükümleri 

müstakil bir eserde bir araya getirmek suretiyle hem devlet başkanlarına yardımcı olmaya gayret 

ettiğini hem de böyle bir eserin telifi hususundaki isteği yerine getirdiğini belirtir. 

Mâverdî eserinde her bölümü kendi bütünlüğü içerisinde ele alır ve inceler. Konuları 

mukayeseli olarak anlatan müellif, İslâm hukukçularının ittifak ettikleri meseleleri İmam Şâfiî’nin 

metoduna göre anlatırken, ihtilaflı konularda diğer mezheplerin görüşlerini de belirtir. Çoğu zaman 

Şâfiî’nin görüşlerini benimsemekle ve savunmakla birlikte, bazen diğer mezheplerin görüşlerini 

benimsemediği de olur. Şâfiî bir hukukçu olmasına rağmen objektif hareketle Şâfiî veya diğer mezhep 

imamlarından her hangi birisinden naklettiği görüşü tenkide tabi tutarak “Bu görüş sünnete aykırıdır”
60

 

gibi değerlendirmelerde bulunur. Bazen de sadece mezheplerin görüşlerini ortaya koymakla yetinir, 

aralarında tercih yapmaz. 

Mâverdî’nin eserinde dikkat çeken bir başka özellik ise çalışmada konular mezhepler arası 

mukayeseli işleyip genelde görüş sahiplerinin ismine vermesine rağmen bir iki yer dışında Ahmed b. 

Hanbel’in görüşlerine yer vermemesi, adeta Ahmed b. Hanbel’in görüşlerini görmemezlikten gelmiş 

olmasıdır. Ebû Ya’la da aksine aynı konuları Ahmed b. Hanbel’in görülerine ağırlık vererek tekrar ela 

alıp yazması ortadaki eksikliği giderme yolunda bir çaba içerisine girmiştir.
61

 Ebû Ya’lâ görüş 

sahibinin ismini vermeden farklı görüşleri zikreder. Maverdî konuların anlatımında âyet, hadis ve 

hukukçuların içtihatları ile birlikte başta Râşid halifeler olmak üzere önceki devir uygulamalarına sık 

sık yer verir. Zaman zaman bazı terimlerin anlaşılmasında Arapça şiirlerden faydalanır. Aynı ismi 

taşıyan her iki eser karşılaştırıldığında pek çok konuyu ifade eden cümle ve örneklerin birebir 

örtüştüğü görülmektedir. 

Eserde temel konular “bâb”, ara konular ise “fasl” ile gösterilmiştir. 

D. Üzerinde Yapılan Çalışmalar 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye’nin 12, 13 ve 14. (fey ve ganimet, cizye ve haraç, divanlar) 

bölümlerini Worms adlı batılı araştırmacı Journal Asiatique’de neşretti (October 1942, s. 377 vd). 

Eserin tamamı ilk defa Maximilian Enger tarafından yayımlanmıştır (Mâverdî; Constitutiones 

Politicae, Bonn 1953). Daha sonra Leon Ostrorog eserin sadece iki (imâret ve cihad emirliği) 

bölümünün Fransızca tercümesini neşretmiştir (Traite droit public musulman, Paris 1901-1906). 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye’nin Fransızcaya tercümesini ise E. Fegnan yapmıştır (Les statuts gouverne 

                                                      
59

 Bağdâdî,  s. 343. 

60
  Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, Beyrut 1985, s. 61. 

61
 Mâverdî, et-Tuhfetü’l-mülkiyye fi’l-âdâbi’s-siyâsiyye, s. 24 vd.; Bağdâdî, Ahmed Mübarek , Mâverdî’ye ait 

el-Ahkâmu’s-sulatiyye’nin muhakkiki (Kuveyt 1989), s. 350. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

mentaux, Algiers 1915). Eserin 1966’da Cacarta’da, 1985’te ise Beyrut’da Arapça baskıları 

yapılmıştır. 

Eser üzerinde yapılan çalışmalara baktığımızda; eser hakkında ilk inceleme S. Keijzer 

tarafından yapılmıştır (Maverd’a Publiek en adminisratief Regt vanden Islam met en inleiding over de 

Toepasse Lijkheid vandat Regt in Nederlandsch İndie, The Hapua 1862). Daha sonra pek çok batılı, 

eserin birçok bölümleri üzerinde incelemede bulunmuşlardır. Bunlardan Kremer ve Sauvaget, 

Mâverdî’nin zamanının şartlarından hiç etkilenmeden tamamen nazari bir görüşle kaleme alındığını 

söylerken, Gıbb ve Rasenthal gibi pek çok müsteşrik ise müellifin içinde bulunduğu dönemden çok 

fazla etkilendiğini savunmuşlardır. 

Mâverdî’nin el-Ahkâmu’s-sultâniyye’si hakkında Harvard Üniversitesinde John Mikail 

tarafından 1986’de bir doktora tezi hazırlanmıştır (Mâverdî: A study in Islamic Political Thought).
62

 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye, Ali Şafak tarafından Türkçe’ye tercüme edilmiştir (İstanbul 1976)
63

. Ayrıca 

Selahattin Kıyıcı tarafından “Ebu’l-Hasen el-Mâverdî ve Ebû Ya’lâ İbnu’l-Ferrâ’nn 

el-Ahkâmu’s-sultâniyye adlı eserlerinin muhteva yönünden karşılaştırılması” (Erzurum 1990) isimli 

bir çalışma yapılmıştır. Musa Kazım Bakır tarafından “Ebü’l-Hasen el-Mâverdî ve Ebû Ya‘lâ 

El-Ferrâ’nın el-Ahkâmü’s-Sultâniyye Adlı Eserlerinin Mukayesesi” (İmamet ve Yargı Konuları 

Örneği)  başlıklı yüksek lisans tezi hazırlanmıştır (Konya 2009)
64

. 

Hülasa kamu hukukuna dair yazılmış ilk müstakil eser olması açısından kısaca bilgi verdikten 

sonra Mâverdî’nin, imamet (devlet başkanlığı) vezirlik ve valilik (el-imâre ale’l-bilâd), cihad emirliği, 

iç meseleler (irtidat, bağy, hirâbe) kadılık, mezâlim mahkemeleri, nikâbe, namazlarda imamlık, hac 

emirliği, zekat fey ve ganimet, cizye ve haraç, hükümleri değişik bölgeler, toprağın ihyası ve suların 

çıkarılması, himâ ve irtifak, iktâ’, divanlar, suçlar ve son olarak hisbe olmak üzere yirmi bölümden 

oluşan eserin her bölümü hakkında o bölümü tanıtıcı bilgilerin verilmesine geçebiliriz. 

 

 

                                                      
62

 Geniş bilgi için bk. Erkal “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, I, 556. 

63
 Ali Şafak tarafından 1976’da yapılan tercümede bazı yanlış çevirilere rastlanmaktadır. Bunlardan bir kaçı 

şöyledir: Örneğin, “فى عقد الإمامة” başlıklı birinci bölümde hukukun hayata geçirilmesi için devletin/imametin 

varlığının kaçınılmaz bir zaruret olduğunu ifade eden Mâverdî, bu konuda Mu’tezilî fakih ve müfessir olan Ebu 

Bekir el-Esam (ö. 225) hariç bütün ümmetin icmaının varlığı ifade ettiği cümle “devlet başkanlığını vazifesini 

yürütene sağırlar hariç bütün Müslüman topluluğun uyması gerektiği hususunda icma vaki olmuştur” şeklinde 

tercüme edilmiştir. Oysa bu kanaate “و ان شذ عنهم الأصم” denilerek mutezili alim Ebu Bekir el-Esam cumhurun bu 

kanaatine katılmadığı ifade edilmişken “الأصم”sağırlar olarak tercüme edilmiştir.(s.5) 19. Bölümde ta’zir cezalarını 

anlatan kısımda “اقيلوا ذوى الهيئات عثراتهم الا الحدود ” hadisi “Azametlilik yapan kimselere hatalarını, düşüklüklerini 

söyleyiniz” şeklinde çevrilmiştir (s.267). Oysa doğrusu “İyi halli, yüce şahsiyetli kişilerin had cezaları hariç küçük 

suçlarını (sürçmelerini) affediniz” şeklinde olmalıdır. İlgili hadis için bk. Ebû Dâvûd, Hudûd, 4; İbn Hanbel, VI, 

181; Beyhâkî, a.g.e. VIII, 579, H. No:17627-17628; Suyutî, el- Câmiu’s-sağîr, I, 160, H. No:1378. Zina cezası ile 

ilgili kısım tercüme edilirken (s.254) “çünkü ayet-i kerimede geçen recmden maksat….” denilmektedir ki doğrusu 

sünnette geçen olmalıdır. Ayrıca Ta’zirin had cezalarından ayrılan yönlerinden söz edilirken “Asıl cezalardan” 

(s.267,269) denmiş, oysa kısas da asıl cezadır, onda mağdur veya yakınlarını af hakkı vardır. Doğrusu “ta’zir 

cezalarının had cezalarından ayrılan yönleri” şeklinde olması gerekir.  

64 Bk. Musa Kazım Bakır, Ebü’l-Hasen el-Mâverdî ve Ebû Ya‘lâ El-Ferrâ’nın el-Ahkâmü’s-Sultâniyye Adlı 

Eserlerinin Mukayesesi (İmamet ve Yargı Konuları Örneği),  Yüksek Lisans Tezi, Dan. Prof. Dr. Saffet Köse, 

SÜSBE. Konya 2009. 



Abdullah ÇOLAK 

188 
 

III. ESERİN MUHTEVASI 

İslâm siyasî düşünce tarihi içinde en önemli kaynakları, İslâm hukukunun metodolojisi 

çerçevesinde devleti ve siyasî yapılanmaları yorumlayan eserlerden biri olan 

“el-Ahkâmü’s-sultâniyye”de devlet anlayışı, siyasî gerçekliğin İslâm hukuku açısından yorumlanması 

ve yönlendirilmesi şeklinde ortaya konmuştur. Müellif bu eserinde bir yandan Kur’an ve Sünnet’e 

dayanan bir siyaset teorisi geliştirmeye çalışırken öte yandan İslâm toplumunun siyasî hayatına girmiş 

müesseseleri İslâmî prensipler ışığında yeniden yorumlamaya ve ahlâkî denetim altına almaya gayret 

sarf etmektedir. Bu eserlerde ortaya konan devlet anlayışı ve yapısında hukukun belirleyici rolü ağırlık 

taşımaktadır. Varılan her hüküm ve her sonuç İslâm hukuku çerçevesinde delillendirilmeye çalışılmış, 

teori bu temel prensip üzerine inşa edilmiştir.
65

 

Mâverdî eserin ilerleyen sayfalarında devletin işleyiş şartlarını ve yapısını İslâm hukukunun temel 

ilkeleri çerçevesinde izaha çalışmaktadır. Devlet esas teşkilatı, hukuki, idari ve mali yapısıyla ilgili 

temel meseleleri ihtiva eden bu eserde ilk bölüm imametle ilgilidir. 

Aslında el-Ahkâmü’s-sultâniyye’de ele alınan konuları iki ana bölümde toplamak mümkündür. 

Bunlardan ilki; imamet, vezirlik ve imâreden oluşur ki Mâverdî bu konulardaki var olan durumu 

dikkate almakla birlikte İslâm’ın ilk dönemlerine uygun olarak nasıl teşekkül ettirileceği üzerinde 

durmaktadır. Diğer ana bölüm ise devlet yönetiminin işleyişinde gerekli olan kurumlar ve bunların 

işleyişine tahsis etmiştir.  

 

1. Bölüm: İmamet (Devlet Başkanlığı) 

Mâverdî eserinin önsözünde devletin varoluş sebebini izahla söze başlar ve şöyle der: 

“Allah’ın ihtilaf konusu meseleleri insanların gönüllerinde memnunluk verecek şekilde çözüme 

kavuşturma, mahlukat arasında adalet ve faziletin gereği gibi sağlanması için kanunları vardır. Allah, 

dünyanın idaresi gereği gibi devam etmesi için mahlûkatın murâkabesini çeşitli hükümetlere emanet 

etmiştir.”
66

 

Eserin ilk bölümünü devlet başkanını, diğer bir ifade ile devlet kudretini kullanan en üst yöneticiyi 

ifade etmek için, kendisinden önceki geleneğe uyarak daha çok “imam” terimini kullanmıştır. 

Mâverdî, “imam”ın, “halife” olarak adlandırılmasını ise, ümmet içinde Peygamber’in halefi olmasına 

bağlamaktadır.
67

 O, devlet düşüncesi üzerinde teorik bir çalışma yapma yerine var olan siyasi anlayışı 

ıslah etme amacı taşımaktadır. Bu nedenle fiilen var olan siyasi mekanizmanın, daha doğru bir 

istikamete yönelmesi için düşünce ve önerilerini ortaya koymuştur.
68

  

                                                      
65

 Davutoğlu, Ahmet, “Devlet”, DİA, İstanbul 1994, IX, 238. 

66
  Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, Önsöz, s.3. 

67
 Birsin, Mehmet, Mâverdî’nin Devlet Anlayışı, Malatya 2012, s. 12. Bu konuda ayrıca bk.Güner, Ahmet, 

“Mâverdî’nin Hilâfet Kuramının Tarihsel Arkaplanına Bir Bakış (I-II), DEÜİFD, İzmir 2002, sy. 16, s. 3-36; 

2003, sy. 17, s. 227-252. 

68
 Birsin, Mâverdî’nin Devlet Anlayışı, s. 18. Bu konuda ayrıca bk. Türcan, Talip, “el-Mâverdî ve Ebû Ya’la’da 

Siyasi İktidarın Meşruiyet Sorunu”, SDÜİFD, Isparta 1996, sy.3, s. 292-303. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Bütün devlet sistemini halifenin iktidar ve kudreti üzerine kuran Mâverdî, devlet 

organizasyonunun oluşumunu, onu yürütecek şahsın seçilmesi ile başlatır
69

 ve ilk bölümü halife 

seçimine tahsis eder. Ona göre imamet, “halkın kanun ve nizamlarının tabi olduğu esastır.”  Bu tarif 

bugünkü devlet tarifi için de geçerlidir. Ona göre devleti harekete geçiren hakiki sebep adalet ve 

hakikatin hüküm sürmesidir. İyiyi kötüden, fazileti fenalıktan ayıran devletin idari mekanizmasıdır. 

Dinin korunması ve dünyanın siyaseti konularında nübüvvete halifelik eden devlet başkanına itaat 

dinin emridir
70

 , akıl da bunu gerektirir. Bize bizden olan, emretme yetkisini haiz halife ve diğer 

yetkililere hakka uygun olan her konuda itaat farzdır.
71

 

Mâverdî, imamın seçilmesi ve tayini hakkında ayrıntılı bilgi verdikten sonra oy verenlerle 

imam adayının vasıflarını münakaşa eder. Sadece yaş,  mülkiyet ve ikamet gibi suni faktörlere bakma 

yerine Mâverdî’nin hem seçenlerde hem de seçilecek adayda; iyiyi kötüden, doğruyu yanlıştan ayırt 

edebilme ehliyetini ön plana çıkarması dikkat çekicidir. 

O, devlet başkanını seçmeyi cihad ve ilim öğrenmek gibi kifâî farz olarak görür. Hiç kimse bu görevi 

yerine getirmezse Ebû Ya’lâ ve Mâverdî’ye göre ümmet arasında iki sınıf sorumludur: Birincisi halife 

seçinceye kadar seçme ehliyetine sahip olanlar, ikincisi ise aralarından bir temsilci seçilinceye kadar 

kendilerinde halifenin şartlarını bulunduran kimselerdir.
72

 

Halife seçiminde iki yöntem vardır: 1- Halife İslâm toplumu veya ehlü’l-hal ve’l-akd denilen 

belirli niteliklere sahip kimseler tarafından seçilir. 2- Önceki halifenin halef tayini ile olur. Mâverdî 

delil olarak Ebu Bekir (r.a.)’ın halife seçilişi ve Hz. Ömer’in Hz. Ebu Bekir tarafından halife tayini 

meselesini örnek gösterir. Halife adayında aranan şartları sıralarken imamın Kureyş’ten olması şartını 

”İmamlar Kureyş’tendir :الِئمة من قريش“
73

 gibi hadislerle te’yid eder.
74

 Ancak bu hukuki bir zorunluluk 

değil siyasi bir gerekliliktir.  

İstihlaf (halifeliğe aday gösterme) ile veliahtlık arasında bir fark görmeyen Mâverdî, sadece 

veliahdın, veliaht tayin edenin oğlu veya akrabası olduğunda ortaya çıkacak sakıncalar üzerinde 

durur.
75

 Veliaht tayinini meşru gördüğü için olsa gerek kitabında veliahdın tayinine ilişkin konulara 

da yer vermiştir. 

Halife veliaht yoluyla tayin olmuşsa tayin eden, veliahdın hilafete engel bir durumu ortaya 

çıkmadıkça azledilemez. Zira veliaht Müslümanların hakkı olarak tayin edilmiştir. 

                                                      
69

 Birsin, Mâverdî’nin Devlet Anlayışı, s. 21. 

70
 Nisâ 4/59. 

71
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.5. 

72
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.6; Ebû Ya’lâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.19. 

73
 İbn Hanbel, Müsned, III, 129, 183; IV, 461. Hz. Peygamber’den rivayet edilen bu hadis sened olarak değilse bile 

İslâm’ın genel hükümleri ve liyakate verdiği önem açısından sahih olmayacağı ileri sürülmüştür. Bu konudaki 

tartışmalar için bk. M.Said Hatiboğlu, “İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşîliği” AÜİFD, XXIII 

(1978), s. 121-213. 

74
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.6; Ebû Ya’lâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.19. 

75
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.6-7. 



Abdullah ÇOLAK 

190 
 

Birden fazla veliaht tayininin, Hz. Peygamber’in Mûte Ordusuna üç ayrı komutanı “şayet o şehit 

olursa komutan Cafer b. Ebi Talib,…..olsun” şeklinde tayin etmesini delil göstererek caiz olduğunu ve 

sıraya riayet etmenin önemini belirtir. Şâfiî hukukçuları, veliahtlıkla halife tayininde, veliahtlardan 

birisi halife olunca, kendisini tayin eden halifenin veliaht tayinine bakmaksızın isterse yeniden 

başkalarını veliaht tayin edebilir demişlerdir. Bu görüş Hz. Muhammed’in (s.a.v) Mûte ordusuna 

komutan tayinine terstir. Ancak halifelikle ordu komutanlığının farklı şeyler olduğunu ifade ederler.
76

 

Halife bu makama tayin edildiğinde üzerine düşen bütün görevleri yerine getirecektir. Bunu 

biat takip eder. Biata halk veya temsilcileri katılır ve yeni imama /halifeye sadık kalacaklarına söz 

verirler. Mâverdî halifenin görevlerine ayrıntılı olarak yer verdikten sonra der ki: “Halife itikadı 

himaye etmeli, insanlar arasında adaletle hükmetmelidir. Böylece kuvvetli olan diğerleri üzerinde 

haksızlık yapmaya kalkışmasın. Devletin hürriyetini (bağımsızlığını) müdafaa etmeli, kanuna karşı 

gelenleri cezalandırmalı, memleket içinde kendisini temsil edecek olanları namuslu ve kendisine 

güvenilir kimselerden seçmeli, halife ne kendisini israf ve sefahat dolu bir hayata kaptırmalı ne de 

memleketin idaresini başkalarına devretmeye mecbur olacak derecede kendisini ibadete vermelidir.” 

İmamın vazife ve yetkilerini zikrederken imamet için ideal vasıflar olarak düşündüklerini bazı 

şiirlerden iktibaslar yaparak izah eder.
77

 

Devlet işlerinin daha rahat yürütülmesi için halife kendisine çeşitli yardımcılar tayin eder. Bugünkü 

tabirle hükümet kabinesini oluşturur. İşte bundan sonra gelecek diğer bölümlerde bu hükümet 

kabinesinde görev alacaklar ve bunların yetki ve görevleri ayrıntılı olarak anlatılacaktır. 

 

2. Bölüm: Vezirlik ve Vezir Tayini 

Başlangıçta vezir tayininin sebebini açıklayan Mâverdî, vezirliği iki kısma ayırır. 1- Vezâret-i 

tefviz,  tam yetkili vezirlik. 2- Vezâret-i tenfîz. Yürütme görevlerinden sorumlu vezirlik. 

Bilvekâle (tam yetkili) vezir, halifenin tam itimadını kazanmış ve devlet idaresinin bütün işleri 

kendisine havale edilmiş olan vezirdir. Böyle bir vezirliğin caiz olduğuna dair –bizden öncekilerin 

şeriati de delil gösterilerek- Hz. Musa’nın kendisini takviye için
78

 kardeşi Harun’u (a.s) vezir 

edinmesini delil olarak gösterir. Böyle bir vezirlik peygamber olan birisi için caiz olunca halife için 

evleviyetle caiz olur der.
79

 

Tam yetkili vezirde nesep şartının dışında halifede aranan şartlar aranır. Halife ile tam yetkili 

vezir arasındaki farkı ise müellif şöyle açıklar: “Vekil sıfatındaki vezir kendisine halef olarak kimseyi 

tayin edemez. Halife onun tarafından tayin edilen memurları azledebilir. Mâverdî “vezir bir emir verir 

ve halife ona muhalefet ederse emrin esasına bakarız; eğer emir yürürlükte olan kanunlara dayalı 

                                                      
76

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 12, 15, 16. 

77
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s.18-19. 

78
 Bk. Tâhâ 20/29-30. 

79
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 29-30. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

olarak verilmişse onu bozmaya halifenin yetkisi yoktur”
80

 der. Bu ifadelerden Mâverdî’nin bizim 

anladığımız manada meşru bir hükümet şeklinden habersiz olmadığı neticesini çıkarabiliriz.
81

 

İkinci vezir infaz veziridir ki görevi imamın (halifenin) kararlarını uygulamaktır. Mâverdî’ye 

göre bu makama gelmek isteyen kimselerde şu yedi özelliğin bulunması gerekir: 1- Adalet, itimada 

layık bir kimse olmalıdır. 2- Doğru sözlülük. İcraatı hakkındaki sözlerinde güvenilir olmak. 3-Hırs ve 

tamah sahibi olmamak. İdari işlerde rüşvet ve benzeri yollara tenezzül etmeyen birisi olmalıdır. 4-Halk 

ile iyi ilişkiler içinde olmak. Aksi halde adalet yerine getirilemez. 5-Kuvvetli hafızaya sahip olmak. 

6-Eşyanın hakikatini kavramada zeki ve anlayış sahibi olmak. 7-Heva ehli olmamak. Aksi takdirde 

sefahatin kurbanı olur. Çünkü aşk ve sefahat hayatı aklın melekelerini körleştirir. Ve nihayet 

diplomatik tecrübe gereklidir. Mâverdî bu göreve getirilecek şahsın müslüman olmasını zorunlu bir 

şart görmez. Bir gayri müslim de infaz veziri tayin edilebilir.
82

 

 

3. Bölüm: Valilik  (el-imâre ale’l-bilâd) 

Halife bir eyalete, bir şehre vali tayin ederse tayin edilen vali, tayin şekline göre ya genel 

validir veya özel validir. Dolayısıyla valilik genel ve özel olmak üzere iki kısımda incelenir. 

a. Genel valilik: Bu tür valilerin tayini de iki şekilde olur: 1-Halifenin kendi inisiyatifini 

kullanarak tayin etmesi ki bu şekilde atanan vali ordunun sevk ve idaresi, mahkemelere hakim tayini, 

zekât ve haraç gibi vergileri toplayıp bunları gerekli yerlere harcama, dini emirlerin uygulanması, bu 

konuda ortaya çıkan ihlallerin tespit edilerek faillerinin cezalandırılması, namazlara imamet veya 

yerine birini tayin, bulunduğu bölge düşmana sınır ve savaşması gerekiyorsa düşmanla savaşma ve 

elde edilen ganimetin beşte birinin hazine namına alma gibi görev ve yetkilere sahiptir. Böyle bir 

valiliğe tayin edilen şahısta, tam yetkili vezirde arana şartlar aranır. Mâverdî bu bölümde genel valinin 

görevine son verilmesinde takip edilecek prosedürü de genişçe açıklamıştır. Burada dikkat çeken 

valiyi atayan halifenin ölümü ile valinin görevi sona ermez.
83

 Bu da devlette devamlılığın asıl olduğu 

anlayışının bir yansımasıdır.  

2- İsti’lâ ile vali olma. Bir mecburiyet sonucu meydana gelen valiliktir. Asker zoruyla ele 

geçirilen bir eyaletin sevk ve idaresine halife tarafından, asker zoru ile ele geçiren şahsın vali olarak 

görevlendirilmesidir. Müstebid yapısı itibariyle valiliğe örfen uygun değilse de böyle bir yerde dini 

emirlerin askıda kalmaması için normal karşılanmış ve müstevlinin vali tayininin geçerli olacağıyla 

ilgili yedi ayrı gerekçe sıralanmıştır.
84

 

b. Özel Valilik (Emirlik): Orduyu bir toplumu sevk ve idareye, topluluğun haklarının 

korunmasına, yasaklara halkın uymasını sağlamak üzere tayin edilen valilerdir. Özel valide aranan 

şartlar, yürütmeden sorumlu vezirde aranan şartların aynısı olup buna Müslüman ve hür olmak 

                                                      
80

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 29. 

81
 Şirvânî, Harun Han, İslamda Siyasi Düşünce ve İdare (trc. K.Kuşcu), s. 133. 

82
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 30-31. 

83
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 39-41. 

84
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 39 vd. 



Abdullah ÇOLAK 

192 
 

şeklinde iki madde daha ilave edilmiştir. Bu iki şart aynı zamanda dini işleri yürütme görevinden 

dolayıdır.
85

 

 

4. Bölüm: Cihad Emirliği (Ordu Komutanlarını Tayin) 

Savaşlarda komutan tayini müşriklerle savaşa mahsustur. Bu da iki kısımdır: 1- Savaşı idare etmek 

üzere tayin edilen komutan, 2- Ganimetlerin taksimi, sulh anlaşması yapma, diğer harp işlerinin 

sorumluluğunu üzerine alan genel komutanlık. 

Müellif tarafından her iki komutanın görev ve yetkileri ayrıntılı olarak sayılıp izah edilmiştir. 

Savaş öncesi düşman cephesinin İslâm’a davet edilmesi gerektiği konusunda, “İnsanları Rabbinin 

yoluna hikmetle, güzel davet et…”
86

 âyetini çeşitli tefsirleriyle zikrettikten sonra savaş anında İslâm 

ordusunun binitinin rengine kadar ayrıntıları ile konuyu incelemiştir.
87

 Mâverdî’nin bu konuda verdiği 

hükümlerin bir kısmı zamanının şartlarına göredir. 

Savaşlarda Hz. Peygamber’in yasakladığı gibi kadın, çocuk, yaşlı kimseler yani siviller 

öldürülmez. Ancak bunlar veya Müslümanlardan esir olarak alınanlar Müslümanlara karşı siper olarak 

kullanılıyorsa, toplu bir helakten kurtuluş bunları öldürmekle mümkünse öldürülebilirler.
88

 

Mâverdî bu bölümün devamında orduyu idare eden komutanın görevlerini on maddede sıraladıktan 

sonra savaş sonrası görevlerini de dört maddede sıralar. Önemi açısından bu maddeleri özetleyecek 

olursak: 

1- Düşmanın Müslüman olmayı kabul etmesi halinde “يصير لهم بالِسلام ما لنا و عليهم ما علينا: Bizim 

lehimize olanlar onların da lehinedir, bizim aleyhimize olanlar onların da aleyhinedir.” Yani 

Müslümanlar hangi hak ve sorumluluklara sahipse onlar da onlara sahip olurlar. Ebu Hanife’nin 

“gayrimenkul arazi ve evleri ganimet olarak alınır, menkulleri alınmaz” görüşünü zikrettikten sonra 

Mâverdî bu görüşün sünnete aykırı olduğunu ifade etmektedir. 

2- Savaş neticesinde elde edilen esirler hakkındaki muamele konusunda komutan; öldürme, 

köle edinme, fidye alma veya başka esirlerle mübadele, emin olarak salıverme, affetmeden her hangi 

bir yolu tercih etmede muhayyerdir. 

3- Sulh ve emniyeti sağlama. 

4- Düşman, eman ve sulh isterse o anda zafer ihtimali de yoksa belli bir süre için düşmanla 

mütâreke imzalanabilir. Ancak bu mütarekenin süresi on yıldan fazla olmamalıdır. Çünkü Hz. 

Peygamber Hudeybiye’de on yıl savaşmayacağı hususunda anlaşma yapmıştı. Şayet düşman tarafı 

anlaşmayı bozarsa o zaman savaşabilir. 

Bu bölüm savaşta düşmanın sularını ve ağaçlarını kesme gibi düşmanı zayıf düşürücü bir 

takım zamanının şartlarına göre savaş taktikleri ve bunların İslâm’daki yeri anlatılarak sona erer.
89

 

                                                      
85

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 37-39. 

86
 Nahl 16/125. 

87
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 43 vd. 

88
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 51. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

 

5. Bölüm: İç Meseleler (Dahili Huzuru Temin, İç İsyanlara Karşı Komutan Tayini) 

Bu bölümde müellif, müşriklerle yapılan savaşın haricindeki savaşları üç gruba ayırmıştır. a- 

İrtidat edenlerle savaş, b- Asilerle savaş, c- Yol kesenlerle savaş.  

a- İrtidat edenlerle (dinden çıkanlarla) savaş: Bu da iki kısma ayrılır: 1- Müslüman iken İslâm 

ülkesinde bu dinden Hıristiyanlık gibi kitâbî olan veya olmayan dine dönenlerdir ki bu kişilerin 

zihinlerindeki şüpheleri giderecek yeterli açıklamalardan sonra üç günlük düşünme ve tövbe süresi 

tanınır. Buna rağmen tekrar İslâm’a dönmezlerse öldürülürler. İşte bu durumdaki kimselerin 

mallarının, evli ise nikâhlarının, şayet İslâm’ı tekrar kabul ederlerse irtidat öncesi yaptığı ibadetlerin 

durumu tartışılmıştır. 

2- İrtidat edip dâru’l-harbe kaçanlar. Ayrıca burada dâru’r-ridde dediğimiz dinden çıkanların 

ülkesinin dâru’l-harpten ve İslâm ülkesinden ayrılan yönleri hukuki neticeleri ile birlikte anlatılmıştır. 

b- Asilerle savaş: Devlete haksız yere başkaldıranlarla savaş için halife komutan tayin eder. Ancak 

bunlarla yapılan savaşın durumu müşrik ve dinden dönenlerle yapılan savaştan farklıdır. Bunlarla 

yapılan savaşta asıl hedef onları korkutarak, içine düşmüş oldukları fitne yolundan döndürmektir. 

Bunlarla kıyasıya savaşılır, ancak kaçarlarsa peşlerinden takip edilmezler, yaralıları savaş meydanında 

bırakılmaz, malları ganimet, yakalandıklarında esir edilmezler hatta tekrar savaşa 

kalkışmayacaklarından emin olunursa serbest bırakılırlar. Hz. Ali, Cemel vak’asında “Kaçanları takip 

etmeyin, yaralıları öldürmeyin” emrini vermiştir. Böyle bir savaşta öldürülen asinin cenaze namazının 

kılınıp kılınmayacağı ihtilaflıdır.
90

 

Kısaca Mâverdî’ye göre İslâm hukukunda asilerin cezası idam değildir. Onlar sadece savaş 

meydanında ve savaş esnasında öldürülebilirler. Genellikle bu doğru olmakla beraber bu görüş tam 

olarak dikkate alınamaz. Çünkü Serahsî (483/1090), asiler fikirlerinde ısrar eder, kendilerinde 

pişmanlık alameti görünmezse; isyanın tamamen bastırılması gibi bir durumda asi esirlerin 

öldürülebileceği görüşündedir.
91

 

c- Yol Kesenlerle (Hırâbe Suçu İşleyenlerle) Savaş: Fesatçılardan bir grup toplanıp silah zoruyla bir 

şehri alır, yol keser, mallarını yağmalar, insanları öldürürlerse bunlara muharib denir ki bunların 

durumlarını Yüce Allah şöyle anlatmaktadır: Allah ve Peygambere karşı harp eden ve yer yüzünde 

fesad çıkaranların cezası öldürülmek, asılmak, çaprazvari el ve ayakları kesilmek yahut da 

(bulundukları yerden) sürülmektir.”
92

  

Müctehidler bu âyetten şu hükümleri çıkarmışlardır: 

1- Said b. Müseyyib, Atâ, Mücâhid ve İbrahim en-Nehaî’ye göre halifenin bunlarla savaşmak 

üzere tayin ettiği komutan onlara karşı şu hususlardan birini yapmakta serbesttir: a-Ya asmadan 

                                                                                                                                                                      
89

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 61-67. 

90
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 69-77. 

91
 Hamidullah, Muhammed, İslâmda Devlet İdaresi (Trc. K.Kuşcu), Ankara, ts., s. 281-282. 

92
 Mâide, 5/ 33.   



Abdullah ÇOLAK 

194 
 

öldürür, b- Ya öldürür ve asar, c- Ya sağ eli ve sol ayağını çaprazlama keser d- Yahut bulundukları 

yerden sürgün eder.  

2- Malik b. Enes ve Medineli Hukukçulardan bir gruba göre, fesat çıkaran ve yol kesenlerin 

fikir adamları (elebaşları) öldürülür, affedilmezler. Bu fikirleri icra edenler ise el ve ayakları çapraz 

olarak kesilir. Böyle bir durumları yoksa sürgün edilirler.  

3- İbn Abbas ve Katâde gibi fakihlerle birlikte Şâfiî mezhebine göre işledikleri suça göre ceza 

verilir. Eğer suç, adam öldürme ve mal gasp etme ise öldürülür ve teşhir için asılırlar. Adam öldürmüş 

fakat mal gasp etmemişlerse sadece öldürülürler. Mal alıp, adam öldürmemişlerse sağ el ve sol 

ayakları çaprazlama olarak kesilir. Adam öldürmemiş, mal almamış sadece yol emniyetini ihlal 

etmişlerse sadece sürgün edilirler. 

4- Ebu Hanife’ye göre, sadece yol keserek emniyeti ihlal etmişler, mal alıp adam 

öldürmemişlerse; sürgün edilirler. Soygun yapmışlarsa, sağ eli ve sol ayağı çaprazlama kesilir. Mal 

almayıp sadece adam öldürmüşlerse, öldürülürler. Hem adam öldürüp hem mal almışlarsa devlet 

başkanı şu cezalardan birini vermede muhayyerdir; dilerse el ve ayağını çaprazlama kestirir sonra 

öldürtür veya astırır. Dilerse el ve ayağını kestirmeden sadece öldürtür veya astırır.
93

 

 

6. Bölüm: Kadılık  

Mâverdî’ye göre yargı işlerine kendilerinde aşağıdaki yedi şartı bulunduran kimseler tayin 

edilebilir:  

1- Erkek olmak. Bâliğ olgun erkek olmak. Baliğ olmayan kimsenin kendi hakkında yaptığı 

işler hukuken muteber olmadığından başkaları hakkında yapacağı işler evleviyetle muteber olmaz. 

Kadınlar ise her ne kadar sözleri hukuken hüküm ifade etse de idari işlerde erkeklerden derece 

bakımından aşağı durumdadırlar. 

Ebu Hanife’ye göre yalnız kadınların şahitlikleri geçerli olduğu hususlarda kadın hakim 

olabilir. İbn Cerir et-Taberi ise kadınların her konuda hakim olabilecekleri kanaatindedir. İbn Cerir’in 

görüşüne “Erkekler kadınlar üzerine hakimdirler….”
94

 âyetini delil göstererek itiraz eder ve der ki, bu 

âyet erkeklerin kadınlardan akıl ve fikir bakımından üstün olduğunu gösterir. 

2- Zekâ. İyiyi kötüden ayırt eden, unutkan ve gafil olmayan karışık meseleleri çözebilecek bir 

zekaya sahip olmalıdır. 

3- Hürriyet. Kölelik hakim olmaya engeldir. Köleler azat edildikten sonra hakim olabilirler. 

Her iki durumda da fetva verebilir.  

4- Müslümanlık. Ebu Hanife’ye göre kafir kendi dininden olanlara hakim tayin edebilir. 

5- Adalet. 

                                                      
93

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 77-78. 

94
 Nisâ 4/34.  



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

6- Vücut sıhhati. Göz ve kulağı sağlam olmak. İmam Mâlik âmâ olan şahit olabileceği gibi 

hakim de olabilir der. Diğer azaların sağlam olup olmaması önemli değildir. 

7- Hukuk bilgisi. İslâm hukukunun usul ve furûuna vukufiyeti tam olmalıdır. 

Kıyası reddedenlerin hakimliği konusunda ihtilaf vardır.
95

 

Şâfiî mezhebi müntesibi olan bir kimse Hanefi mezhebindeki bir şahsı hakem tayin edebilir. 

Hakim kendi görüşü ile hükmeder; gerekirse Hanefi mezhebinin görüşünü alır ve onunla hükmeder. 

Sadece Şâfiî mezhebine göre hüküm vereceksin gibi bir şartla hakim tayini fasittir. Iraklı hukukçular 

böyle bir durumda tayini muteber şartı geçersiz kabul ederler.
96

 

Mâverdî’nin yaşadığı asırda kanunlaştırma olmadığı için hakimler istediği mezhebin görüşüne 

göre hüküm verebilir denmiştir. Oysa devlet her hangi bir mezhebin veya mezheplerin görüşlerini 

kanunlaştırırsa hakim bu kanunlaştırılan içtihada göre hüküm vermek zorundadır. 

Mâverdî daha sonra hakimlerin tayin işlemleri ve yetki bakımından genel ve özel hakimliği anlatır. Bir 

bölgeye birden fazla hakim tayin edilip görev taksimi yapılabilir. Görevi belli günlerle sınırlı olabilir. 

İçtihat ehli olmayan bir kimsenin bir olay veya devamlı hakimlik görevi için istekte bulunması doğru 

olmaz. Ancak bu genel prensibin istisnai durumları vardır.  

Hakim tayin edilen bir kimsenin hasımdan veya hakimi ilgilendiren bir kimseden hediye 

alması doğru olmaz. Çünkü Hz. Peygamber “هدايا الأمراء غلول: Ümerâya/yöneticilere hediye vermek 

ihanettir” buyurmaktadır.  

Hakim istirahat saatleri dışında davayı geciktiremez. Ana, baba ve evladı hakkında hüküm 

veremez. Onların taraf olduğu davaya bakamaz. Çünkü tenkide maruz kalır. Kısaca hakim töhmete 

vesile olacak davalarda hüküm veremez.
97

 

 

7. Bölüm: Mezâlim mahkemeleri (Fevkalade Yetkili Mahkemeler) 

Diğer mahkemelerde görev yapan hâkimlere göre yetkileri daha fazla olan bu hakimler, ihtilaf 

çıkaranları anlaşmaya, hakları inkar edenleri heybetle inkardan vazgeçirmeye, geçimsizlere korku 

vererek itaatlerini sağlamaya yetkili hakimlerdir. Böyle bir hakimde aranan şartlar şunlardır: Kudretli, 

emirlerinde etkili, nüfuz sahibi, heybetli, namusu bakımından dürüst, iffetli, tamahkâr olmayan 

müttekî bir kimse olmalıdır.
98

 

Dikkat çeken bir husus fevkalade yetkili bir hakimin davalara bakmak için vezirlerden ve özel 

valilerden izin almasının gerekmemesidir. Her hangi bir hakim verdiği hükmü icraya güç yetiremezse 

davayı bir üst mahkeme olan ve kendilerinde yaptırım gücü bulunan mezâlim mahkemesine havale 

eder. Bunun asr-ı saadette de örneği vardır. Hz. Peygamber, Ensardan iki kişi ile Zübeyr b. Avvam 

                                                      
95

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 83-86. 

96
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 86 vd. 

97
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 89. 

98
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 96. 



Abdullah ÇOLAK 

196 
 

arasında tarla sulama konusunda anlaşmazlık ortaya çıkmış, durum Hz. Peygamber’e intikal edince o 

anlaşmazlığı yaptırım gücünü kullanarak şöyle çözmüştür: 

- “Ey Zübeyr, önce sen sula sonra Ensar.” Bu söz üzerine Ensardan olan şahıs, 

- “Şüphesiz o halanın oğludur, Ya Resûlallah” dedi. Bunun üzerine Hz. Peygamber sinirlendi ve 

Zübeyr’e, 

- Ey Zübeyr, suyu onun karnı üzerinden de olsa iki topuklarına gelinceye kadar akıt” buyurdu.
99

 

Bu olayda Hz. Peygamber, icra yetkisini kullanarak itiraza mahal bırakmamak için böyle hüküm 

vermiştir.
100

 

İlk defa fevkalade yargı işleri için bir gününü ayıran Abdülmelik b. Mervan’dır. Bu işi 

yaparken güçlükle karşılaşırsa ve geçerli bir karara gerek duyarsa davayı, hakimi Ebu İdris el-Evdî’ye 

havale ederdi. Ömer b. Abdülaziz halife olunca bu görevi bizzat kendisi üstlendi daha sonra bu iş diğer 

yetkili hâkimlere devredildi.
101

 

Günümüz hukuk anlayışına göre mezâlim mahkemeleri, temyiz (danıştay ve yargıtay) ağır 

ceza mahkemesi, adliye vekâleti karşılığında kullanılabilir. Tam karşılığı olmasa da bazı yönlerden 

benzerlik vardır. Bu müessesenin dini, mali görevlerinin de olması bu kurumun sadece yargı kurumu 

olmadığı fikrini ortaya çıkarıyor.
102

 

Mâverdî, “fâzıl ve iyi insanların yemini” manasına gelen Hılfu’l-Fudûl cemiyetini örnek 

göstererek onun cahiliyye devrinde bir çeşit mezâlim mahkemesi olduğu kanaatindedir.
103

 O, bu 

bilgileri vererek bu kurumun işleyişi yanında tarihçesi hakkındaki düşüncelerini de ortaya 

koymaktadır.  

Bu mahkemeler polis, bekçi, bilirkişi gibi görevliler bulundurarak yaptırım gücünü artırır. İdarecilerin, 

vergi memurlarının icraatlarının denetimi, diğer mahkemelerin infaz edemediği hükümleri infaz etmek 

gibi yetkilerle donatılmışlardır. Bu bölümün devamında bu mahkemelerin yargılama usulüne dair 

bilgiler verilmektedir. 

 

8. Bölüm: Nakîblik (Nüfus İşleri) 

Mâverdî yaşadığı asrın şartlarına göre bir nüfus idaresinden bahsetmektedir. Başlangıçta nüfus 

idaresini, şerefli olanların soyu ile onlara denk olmayanların soylarını tespit ve koruma, nesebi sağlam 

olanların idari işlere getirilmesi amacıyla ortaya çıkarılan bir müessese olarak tarif etmektedir.
104

 

                                                      
99

 Müslim, Fedâil 126. 

100
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 97. 

101
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 98. 

102
 Kazıcı, Y. Ziya, İslâm Müesseseleri Tarihi, İstanbul, ts., s. 135-136. 

103
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 99-100. 

104
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 99-100. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Nüfus memurlarının kimler tarafından tayin edileceği anlatıldıktan sonra bu memurların Ebû Talib ve 

Abbasî soyunu sayarak içlerinden faziletli, keskin görüşlü (üstün zekâlı) olanların tespit edilmesi gibi 

ilginç bir görevini zikreder. 

Özel nüfus idareciliğine göre görev ve yetkileri daha geniş olan genel nüfus idareciliği, 

kabileler arasındaki ihtilafları çözmek, yetimlerin mallarını korumak, suçluların cezalarını infaz, velisi 

olmayan veya ihtilaflı kızları evlendirmek, tasarruflarına sınır getirilmesi gerekenleri hacr altına almak 

gibi genelde hakim ve savcıların yetki alanına giren görevleri de icra etmektedir. 

 

9. Bölüm: Namazlara İmam Tayini 

Mâverdî imamlığı beş vakit namaza, Cuma ve mendup namazlara imamlık olmak üzere üç kısma 

ayırmaktadır. 

a) Beş vakit namaz için imam tayininde mescidin durumu göz önünde bulundurulur. Cemaati 

çok olup halifenin de namaz kıldığı salatin camilerine imamı bizzat halife tayin eder, başka bir 

yetkilinin imam tayini caiz değildir. Her durumda böyle bir mescide imam olmada öncelik halifenin 

tayin ettiği imamındır. 

Salâtîn camilerinde bir vakitte cemaatle birden fazla namaz kılınamaz. Yine bir mescitte cemaatle 

namaz kılarken yetişemeyenler ayrıca cemaat olup namaz kılamazlar,
105

 münferiden kılarlar. 

Namazlarda imam, namazla ilgili hükümlerde kendi rey ve içtihadına göre hareket eder. Örneğin Şâfiî 

mezhebine mensup ise besmeleyi, sabah namazlarında kunut duasını açıktan okur. İmam tayin eden 

halife veya cemaat onu, bu hareketinden men edemez.
106

 

b) Cuma namazı imamlığı. Cuma namazına imam tayini konusunda İslâm hukukçuları ihtilaf 

etmişlerdir. Ebû Hanife ve Iraklı diğer fukahâya göre Cuma namazına imamlık devlet başkanının 

yerine getirmesi gereken görevlerdendir. Cuma namazı ancak devlet başkanı veya onun 

görevlendireceği birinin hazır bulunması ile sahih olur. Şâfiî ve diğer Hicazlı hukukçulara göre ise 

Cuma namazına imam tayini menduptur. Devlet başkanının Cuma namazında hazır olması şart 

değildir. Namaz kılanlar Cuma şartlarına göre edâ ederlerse namazları sahih olur.
107

 

Mezheplere göre Cuma namazının sahih olması için cemaat miktarı üzerindeki görüşler 

zikredildikten sonra müellif şu meseleye yer vermektedir. Bir şehirde şehir cemaati men edildikleri 

halde iki ayrı yerde Cuma namazı kılmışlarsa bunların namazının durumu ne olacaktır? Birinci görüş, 

Cuma namazını ilk kılanların namazı tamam olup ikinci kılanların Cuma namazı olmadığı için öğle 

namazını edâ etmeleri gerekir. ikinci görüş ise, devlet başkanının hazır bulunduğu mescitte kılınan 

Cuma namazı muteberdir, diğer camilerde kılanların Cuma namazı olmamıştır. Öğle namazını edâ 

                                                      
105

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 127-128.  

106
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 129. 

107
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 130 vd. 



Abdullah ÇOLAK 

198 
 

etmeleri gerekir. Devlet başkanının bulunduğu mescidin namazından önce veya sonra kılınmış olması 

hükmü değiştirmez.
108

  

Bu bölümün devamında ay ve güneş tutulması, iki bayram ve yağmur duası namazlarındaki 

imamlık konusu mezhepler arası mukayeseli olarak ele alınmaktadır. 

 

10. Bölüm: Hac Emirliği 

Hac, şartlarını taşıyan her müslümana farz olan bir ibadettir. Hac İslâm dininin üzerine bina 

edildiği beş esastan biridir
109

 

Hac belli zamanlarda Mekke ve Medine’deki Ka’be’yi hac ve ziyaret etmeyi oraya 

gidebilenlere farz kılınmıştır.
110

 Bu emir doğrultusunda on beş asırdır dünyanın her yerinden 

Müslümanlar bu ibadeti yerine getirebilmek için bu kutsal mekana akın etmektedirler. 

Bilindiği gibi haccın farzları, vacipleri ve sünnetleri vardır. Hac esnasında uyulması gereken 

yasaklar ve bunların ihlali durumunda cezaları vardır. Hacı adaylarının hac ibadetini eksiksiz 

yapabilmeleri için hac için gerekli olan şartları öğrenmesi gerekir.  

Şu halde on binlerce, milyonlarca müminin katıldığı uzun hac yolculuğunu düzenli bir şekilde 

yürütmek, hacıları huzur ve güven içinde mukaddes beldelere götürüp getirmek, oradaki görevlerini 

Allah’ın emrettiği, Hz. Peygamber’in öğrettiği şekilde yapabilmeleri için onları hac menâsiki ile ilgili 

bilgilerle donatmak önemli bir mesele olarak ortaya çıkmaktadır. 

İslâm en büyük toplum birimlerinden en küçük toplum birimlerine kadar disiplin, düzen ve 

intizam isteyen bir din olup başıboşluğu, disiplinsizliği, sosyal kargaşayı ve her türlü birliği zedeleyici 

faaliyetleri “fitne” olarak değerlendirmektedir. İslâm dini Hz. Peygamber’in “Üç kişi yolculuğa 

çıkarsa, mutlaka içlerinden birini emir/yönetici seçsinler”
111

 emri ile üç kişilik en küçük ve geçici bir 

toplulukta bile mutlaka sorumlu bir kişinin belirlenmesini emretmiştir. Üç kişilik küçük bir toplulukta 

dahi başsızlığı hoş karşılamayan Hz. Peygamber’in yüzbinleri, milyonları bulan hac yolcularının 

mukaddes beldelere geliş ve gidişlerinde, hac menasikini eda edişlerinde otorite boşluğuna ve bundan 

doğan kargaşa ve dağınıklıklara tahammül edememesi ve bunları önleyici tedbirleri hemen alması 

kadar tabii bir şey olamaz. Nitekim Hz. Peygamber, Mekke’nin fethi yılı olan hicretin 8. yılında 

Mekke’ye âmil olarak tayin ettiği Attab b. Esid’i, 9. Hicri yılda Hz. Ebû Bekir’i hac emiri olarak tayin 

etmiş, 10. Yılda da bizzat bu görevi kendisi üstlenerek ashabına “خذوا عنى مناسككم: Hacla ilgili 

ibadetlerinizi enden öğreniniz”
112

 emri ile haccın uygulamasını yaptırmıştır.
113

 

                                                      
108

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 131. 

109
 Bk. Buhârî, “İman” 1; Müslim, “İman” 19, 23; Tirmizî, “İman” 3; Neseî, “İman” 13. 

110
 Âl-i İmrân, 3/97. 

111
 Ebû Dâvûd, “Cihad” 80. 

112
 İbn Hanbel, Müsned, 3/318, 366. 

113
 Geniş bilgi için bk. Erkal, Mehmet, “Hac Emirliği ve Bununla İlgili Fıkhî Meseleler”, Sakarya ÜİFD, 2001, sy. 

4, s. 141-160. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Hulefâ-i Râşidîn döneminde hac emirliğine baktığımızda hicretin 11. Yılında Hz. Ebû 

Bekir’in Hz. Ömer’i hac emiri tayin etmiş, hicretin 12. yılında ise bu görevi bizzat kendisi 

yürütmüştür. 

Hz. Ömer’in hilafeti döneminde h. 13. Yılda Abdurrahman b. Avf hac emirliği yapmış, h. 14. Yılından 

Hz. Ömer’in şehit edilmesine kadar bizzat kendisi hac emirliği görevini yerine getirmiştir. 

Hz. Osman döneminde h. 24. Yılda hac emirliğini yine Abdurrahman b. Avf yapmış, h.25. yıldan h. 

34. yıla kadar olan dönemde bizzat Hz. Oman bu görevi üstlenmiştir. H. 35. Yılda Abdullah b. Abbas, 

Hz. Osman’ın emri ile hac emirliği yapmıştır. 

Hz. Ali’nin hilafeti döneminde ise h.35 ve 36. Yılında Abdullah b. Abbas bu görevi yürütmüş. 

Ancak h. 37. Yılda Muâviye b. Ebî Süfyan da Yezid b. Şecere’yi aynı maksatla Mekke’ye 

göndermiştir. Bu iki emir Mekke’de karşılaşmış aralarında hac emirliği konusunda görüş ayrılığı 

belirmiştir. Fakat her ikisi Şeybe b. Osman’ın o sene hac emirliği yapması üzerinde anlaşmaya 

varmışlardır. H.38. yılda hac emirliği Hz. Ali’nin Mekke âmili Kusem Abbas, h. 39. yılında da Şeybe 

b. Osman yapmıştır.
114

 

H. 68. Yılda dört halife adayı hac emiri olarak bayrak açmışlardır. Bunlar Hz. Ali’nin oğlu 

Muhammed b. Hanefiyye, Hanefiyye b. Abdullah, Necde b. Amir ve Mervan b. Hakem. Ancak bu hac 

emirleri arasında hiçbir çatışma ve savaş olmamıştır. 

Emeviler ve Abbasiler döneminde de bu uygulama devam ettirilmiştir. Emevi ve Abbasilerin 

mutlak hakim oldukları dönemlerde hac emirlerinin hareket merkezi Şam ve Bağdat idi. Moğol 

istilasından sonra hilafet merkezi Kahire’ye taşındığı için hareket merkezi burası olmuştur.  

İslâm dünyasının eski hilafet merkezleri Osmanlı hakimiyetine girdikten sonra Mısır Memlüklüleri ve 

Osmanlı padişahları ayrı ayrı hac emiri tayin etmişlerdir. Osmanlı padişahları genelde her yıl hac için 

Şam ve Halep, bazen de Trablus, Şam ve Yemen valilerini hac emiri olarak tayin ederlerdi. Bunlar 

kendi bölgelerinde toplanan hacı adaylarını Mekke’ye götürürlerdi. Osmanlı halifesini temsil etmek 

üzere İstanbul’dan bu şehirde toplanmış hacı adaylarını da götürmek üzere bir sürre emiri tayin 

edilirdi.
115

 

Kısaca hac emirliğinin tarihçesini verdikten sonra eserini tanıtmaya çalıştığımız Mâverdî’nin hac 

emirliği konusundaki zikrettiği görüşleri Hanbelî hukukçu Ebû Ya’lâ el-Ferrâ’nın aynı adı taşıyan 

eseri ile karşılaştırarak anlatmaya çalışacağız. 

Hac ibadetini ifa edebilmek için önce Mekke-i Mükerreme’ye gitmek, sonra da hac ibadetini 

ifa etmek gerekmektedir. Öyleyse bu durumda hac emirliği iki kısımda ele alınmalıdır. 

A. Mukaddes beldelere gidiş ve dönüş yolculuğu esnasındaki emirlik. 

B. Hac ibadetini yerine getirme esnasındaki emirlik. 

                                                      
114

 Erkal, “Hac Emirliği ve Bununla İlgili Fıkhî Meseleler”, s. 5. 

115
 Erkal, “Hac Emirliği ve Bununla İlgili Fıkhî Meseleler”, s. 13-14. 



Abdullah ÇOLAK 

200 
 

Hac yolculuğunu idare etmek, hacı kafilelerini bir düzen ve disiplin içerisinde sevk ve idare 

etmek siyaset ve liderlik işidir. Bu itibarla fakihler hac yolculuğunu yönetecek şahısta aranan şartları 

şöyle sıralamışlardır:  

a) Vekar, ciddiyet ve heybet sahibi olmak. 

b) İleri görüşlü, ani karar gerektiren hususlarda bunu yapabilecek yeteneğe sahip olmak. 

c) Sözüne güvenilir ve cesur olmalıdır.
116

 

Mâverdî ve el-Ferrâ hac emirinin yapması gereken görevleri on maddede ele alırlar ki bu 

görevleri beş maddede toplamak mümkündür: 

1- Hac kafilelerinin dağılmaması ve başlarına bir felaket gelmemesi için topluca seyahat 

etmeleri ve konaklama yerlerinde toplu halde bulunmalarını sağlamak, her kafileye bir kılavuz tayin 

edip onlarla koordineli bir şekilde hac yolculuğunu yönetmek. Böylece her hac kafilesinde bir rehber 

görevlendirilirse hacılar yolculuk esnasında kimi takip edeceklerini bilirler, konaklayacak yerleri o 

kılavuz kararlaştırır. Hacılar arasında bu konuda bir tartışma çıkmaz. Ayrıca hac emiri de yolculuk 

esnasında hacılarla görüşür, kafileyi bineği güçsüz olanın sürati ile yürütür. Böylece kafileden kimse 

geride kalmamış olur. 

2- Kafileler için en emniyetli yolu seçip, yolcu ve binitlerin su ve diğer ihtiyaçlarını 

karşılamak. 

3-Seyahat esnasında ve konaklama yerlerinde fesatçıların hacılar arasında fitne çıkarmamaları, 

hırsızların, yankesicilerin hacıların mallarına göz dikmemeleri sağlayacak tedbirler almak, hacıları hac 

yolundan alıkoyacak kimselere engel olmak, onlarla yapabilirse güç kullanarak hacılar muvafakat 

ederse mal harcayarak bu yolculuğu gerçekleştirmek. Ancak hac emirinin bütün bu hususlarda hiçbir 

hacıyı zorlama yetkisi yoktur. 

4- Anlaşmazlığa, ihtilafa düşen hacı adaylarının arasını bulmak, istenmeyen şeyleri yapanları 

ikaz, suç işleyenleri cezalandırmak. 

5- Hac yolculuğu için uygun ve geniş vakit seçmek, dar vakitte hacı adaylarını yola çıkarıp 

onları yormamak. Hac emiri öyle bir vakit seçmeli ki, mîkata varıldığında hacı adayları ihrama girip, 

sünnetleri rahatça yerine getirebilmeli, Mekke’ye girip oradan da Arafat’a rahatça çıkabilmelidir. Eğer 

vakit dar ise Mekke’ye girmeden doğruca vakfe için kafilelerini Arafat’a sevk etmelidir. Arafat’ta 

vakfeye yetişemezse kafileye haccın farzını yaptırmamış olur.
117

 

Vakfeye yetişemeyen, ancak diğer menâsiki yerine getiren hacı adayları hacca yetişememiş 

sayılır. Cezası olan kurbanı keser, imkan bulursa bir sonraki sene, özürlü bulunmuşsa ileriki senelerde 

hacca gider. Böyle bir kimsenin haccının durumu hakkında Ebû Hanife o seneki haccı umreye dönüşür 

derken Ebû Yusuf da, vakfeye yetişememekle birlikte ihrama girmesi umre kabul edilir der. 

                                                      
116

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 137; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 108. 

117
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 137-138; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 108-110. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Hac kafilesi Mekke’ye ulaşınca kafileye katılacak kimse kalmamışsa, hac yolculuğunu idare eden 

kafile başkanının görevi bitmiştir. Kafileden olup Mekke’ye ulaşamamış yolcular varsa onlar 

hakkındaki yetki ve sorumluluğu devam eder. 

Hacı adayları haccın bütün icaplarını yerine getirince, hac emiri onları Mekke’den hemen 

ayrılmaya zorlayamaz. Şahsî işlerini görebilmeleri için birkaç gün süre verir. Bu süre sonunda hac 

kafilesini Medine’ye Hz. Peygamber’in kabrini ziyaret için yola çıkarır.
118

 

Hz. Peygamber’in kabrini ziyaret haccın farzlarından değildir. Ancak ona hürmet, itaat ve sevginin bir 

tezahürüdür, hacıların güzel adetlerindendir. 

Hacı kafilesi Medine’de durum ve şartlara göre bir müddet kalıp, Hz. Peygamber’in kabrini 

ziyaret edip, Mescidü’n-Nebevî’de namaz kıldıktan sonra dönüş yolculuğu başlar. Hac emirinin dönüş 

yolculuğundaki görev ve sorumlulukları, başlangıçta geliş yolculuğundaki gibi aynen devam eder ve 

hacı adaylarının ilk toplandığı yere varınca sona eder.
119

  

B. Hac İbadetini Yerine Getirme Esnasındaki Emirlik. 

Hac şekli bir ibadet olduğu için bu işi ifa edecek emirin durumu, namaz için tayin edilen 

imamın durumu gibidir. Namazda imam olacak şahısta aranan şartlar, hac ibadetini yaptıracak emir 

için de aynen aranır. Zira bu emir hacılara namaz da kıldıracak, fazla olarak haccı bütün farz, vacip ve 

menduplarıyla yerine getirecektir. Bunun için haccın hükümlerini iyi bilmelidir. Bu idarecinin 

idarecilik süresi 7 gündür. Başlangıç zamanı Zilhicce’nin 7. günü öğle namazı vakti, bitimi hacıların 

tıraş olarak ihramdan çıktıkları gün olan Zilhicce’nin 13. gününün ikinci yarısına kadardır. Bu 

günlerden önce ve sonra emrindeki şahıslar üzerinde bir yetkisi yoktur. 

Hac emirini tayin eden makam, bu görevi belli bir sene için vermemişse, yetkisi geri 

alınmadıkça her sene hac ibadetini yaptırır. Bir seneliğine tayin edilmişse, yeniden 

yetkilendirilmedikçe diğer seneler bu görevi yaptıramaz.
120

 

Hac ibadetini yaptıracak emirin beş görevi vardır ki bunlar da ittifak edilmiş, altıncısında ise 

ihtilaf edilmiştir. 

1- Hacılara ihrama girecekleri vakti ve yerleri, hac farizasının eda edileceği yerlere nasıl 

gidileceğini bildirmek ve bu hususlarda imama uyulmasını sağlamak. 

2- Hac menâsikini şeriatin tespit ettiği sıra içinde yaptırmak. Zira bu konuda tehir olmaz. 

3- Cemaatle namaz kılanların namazını imamın takdir etmesi gibi hac idarecisi de durulacak 

yerleri, oradan hareketi takdir ve tespit eder. 

4- Dinen tespit edilen haccın rükünlerinde idareciye tabi olup, hac emirini yapacağı dualara 

“amin” demek. Duaların toplu yapılması duanın kabul edilmesi açısından daha güzel bir yoldur. 

5- Namazlarda imamlık yapmak, hac hutbeleri okunan namazlarda hacıları hutbe ve namaz 

için toplamak. 

                                                      
118

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 138-139; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 111. 

119
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 139-140; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 112. 

120
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 139-140; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 112. 



Abdullah ÇOLAK 

202 
 

Hac emiri okuduğu hutbelerde hacı adaylarını haccın rükünleri ve ihramlıya yasak olan 

hususlar gibi konular bilgilendirir. Hac esnasındaki tüm hutbeler (Arafat’ta ve Cuma günü Cuma 

hutbeleri hariç) namazdan sonra okunur.
121

 Hac emiri hadis ve fıkıh kitaplarında sınırları belirtilen 

mahalde (Arafat’ta), hacıları vakfeye durdurur. Arefe günü güneşin batışı ile beraber hacıları 

Müzdelife’ye doğru yola çıkarır. Akşam namazı tehir edilir ve Müsdelife’de hac emiri akşam namazını 

yatsı namazı ile beraber kıldırır. 

Hac emiri Müsdelife’de hacı adaylarının cemreler için küçük çakıl taşları toplamalarına 

nezaret eder ve orada sabah namazını kıldırır, daha sonra hacı adaylarını meş’ar-i haram’a doğru yola 

çıkarır ve Mina’ya gelinir. Müzdelife’de vakfe yapılması haccın rükünlerinden değildir. Ebû 

Hanife’ye göre haccın vaciplerindendir. Müzdelife’de hiç kalınmazsa bir kurban kesmek gerekir. Daha 

sonra Mina’ya zevalden önce cemre-i akabeya 7 taş atılır. Hacılardan kurban kesenler müteakiben tıraş 

olur veya saçını kısaltır. Sonra Mekke’ye gidilir ve farz olan ziyaret tavafı yapılır. Arafattan önce sa’y 

yapılmamışsa sa’y yapılır. Farz olan tavaf yapıldıktan sonra tekrar Mina’ya gidilir. Burada onlara hac 

emiri öğle namazını kıldırır. Ertesi gün Zilhicce’nin on birinci günüdür, bu gün üç cemreye 7 şer 

taştan 21 taş atılır. O gece Mina’da konaklanır, ertesi gün üç cemreye yedişer taş daha atılır. O gün 

öğle namazından sonra hac emiri ikinci ve haccın son hutbesini okur. Hutbesinde o gün güneş 

batmadan önce Mina’dan ineceklerin Mina’da gecelemek zorunda olmadıklarını, bunların ertesi gün 

cemreleri taşlamalarının da gerekmediğini ancak güneş batıncaya kadar Mina’da kalanlara orada 

gecelemenin ve ertesi gün cemreleri taşlamalarının lüzumunu anlatır.   

Hac ibadetini yaptıran emirin görevi Mina’dan ayrılanlar için Zilhicce’nin on ikinci günü sona 

ermiştir. O Mina’da kalanlarla kalır, bir sonraki gün onlara cemreleri taşlattırır. O gün Zilhicce’nin on 

üçüncü günüdür. Böylece görevi sona erer.
122

 

6. Görevi ihtilaflı olup üç konuyu ihtiva eder: a) Hacılardan birinin eylemi ta’zir veya had 

cezasını gerektiriyorsa veya cezayı gerektiren iş hacla ilgili ise gereken cezayı verir. Hacla ilgili 

değilse hiçbir ceza verilmez. İşlediği suç had cezasını gerektiriyorsa bu konuda iki görüş vardır; ya 

had cezası uygulanır, çünkü iş hac hükümlerindendir veya hac ibadetinden çıkmış olduğu için had 

cezası uygulanmaz. 

b) Hacılar arasında hac hükümlerinin dışında bir konuda anlaşmazlık çıkarsa hac emiri bu 

konularda hüküm vermez. Karı-koca ihramlı iken münasebette bulunmanın keffaret mi yoksa haccın 

kazasını mı gerektireceği gibi haccın hükümleriyle ilgili konularda anlaşmazlık çıkarsa bu gibi 

konularda hac emiri hüküm verebilir. 

c) Hacılardan birinin fidye vermesi gerekiyorsa, o kimseye fidye vermenin vücubiyetini 

anlatır ve vermesini emreder. Fidye vermeye zorlama yetkisinin olup olmadığı ihtilaflıdır. 

Hac ibadetini yaptıran emir fakih ise fetva istendiğinde fetva verir. Hacıları emir kendi mezhebinin 

hükümlerine uymaya zorlayamaz.
123

 

                                                      
121

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 142; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 113. 

122
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 141-142; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 113. 

123
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 142-143; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 114-115. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

Hac ibadetini yaptıran emir ihrama girmeden insanlara hac yaptırsa, kendisinin bu hareketi 

mekruh, fakat hacıların ibadeti muteberdir. Hac ibadetini yaptıranın durumu, cemaate namaz kıldıran 

imamın durumundan farklıdır. Zira bir kimse imam olmadan cemaate namaz kıldıramaz. Hacılar kendi 

rehberlerine uymak, hac emirinden ayrılmak isteseler bu –her ne kadar emire muhalefet ise de- istek 

caizdir. Ancak namazda imama muhalefet namazı bozar, çünkü imamla namaz ibadeti sıkı sıkıya 

irtibatlıdır. Hac ise idarecisinden ayrılabilen bir ibadettir.
124

 

Sonuç olarak Mâverdî ve el-Ferrâ hac emirliği konusunu eserlerinde aynı görüşleri ifade ederek 

işlemişlerdir. Konuda sadece hac emirinin yetki ve görevlerine yer verilmiş, hac emiri tayin etmenin 

fıkhî hükmüne yer verilmemiş; sadece hac emiri tayin etmenin devlet başkanının görevlerinden birisi 

olduğu ifade edilmiştir. 

Her iki hac emirliği görevlerine bakıldığında amaç hacı adaylarının mukaddes beldelere 

emniyet ve disiplin içerisinde gidip gelmeleri ve oradaki gerekli menâsiki eksiksiz yerine getirmelerini 

sağlamaktır. Her iki eserde de her iki emirliğin aynı şahıs veya mutlaka ayrı şahıslar tarafından yerine 

getirilmesi gerektiğini gösteren bir açıklama mevcut değildir. 

Hac emiri gerek yolculuk sırasında ve gerekse mukaddes beldelerde hacılar arasında çıkan 

anlaşmazlıkları sulh yoluyla çözmeye çalışacaktır. Sulh yoluyla netice elde edemediği durumlarda 

fakihler tarafından sınırları çizilen yetkilerini kullanarak meseleyi halledecektir. 

Hac ibadetinin farz kılındığı tarihten itibaren Hz. Peygamber, sahabe, Emevîler, Abbasîler ve 

Osmanlılar hiç terk etmeksizin her yıl belirli bölge veya bölgelerden hac emiri tayin edegelmişlerdir. 

Nüfusu milyarlarla ifade edilen dünyamızda bir buçuk milyar İslâm aleminden milyonlarca hacı 

adayının aynı anda ve aynı günlerde hac ibadetini yerine getirmek için dünyanın her tarafından 

Mekke’ye akın ettiği göz önüne alınacak olursa hac emirliğinin önemi daha iyi anlaşılmaktadır. 

Hacı adaylarının birçoğunun hac ibadetinin menâsiki hakkında yeterli bilgiye sahip 

olmadıkları için onlara hac esnasında rehberlik yapacak birilerine ihtiyaç açıkça görülmektedir. Yol 

emniyetini temin, konaklama ve sağlık problemlerine çözüm bulma ve hatta günümüzde bir kısım 

şirketlerin sizi hacca götüreceğiz vaadi ile hacı adaylarını dolandırdıkları da dikkate alınırsa hac 

organizasyonunun güvenilir tek elden yürütülmesi daha sağlıklı olacaktır. 

 

11. Bölüm: Zekât ve Zekât İdaresi 

Bu bölümde zekâta tabi mallar ve kısımları, zekât memurunda aranan şartlar anlatılmaktadır. 

Zekât memurluğu yetki bakımından üç kısma ayrılır: a- Memur, zekâtı hem hoplamak hem de gerekli 

yerlere dağıtmak üzere tayin edilir. b- Sadece zekât toplamaya yetkilidir, taksimde bulunamaz. c- 

Zekât işleri için genel olarak tayin edilir ki, herhangi bir sınırlama yapılmadığı sürece her iki görevi de 

yapabilir.
125

   

Zekât mükellefi şahsın, malının zekâtını, zekat memurundan saklar da sonradan sakladığı şey 

ortaya çıkarsa; zekât memuru o malın zekâtını alır, saklama sebebini araştırır; zekâtı bizzat kendisi 

                                                      
124

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 143; el-Ferrâ, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 114-115. 

125
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 145-146. 



Abdullah ÇOLAK 

204 
 

vermek için saklamışsa ceza verilmez. Allah’ın hakkına engel olmak, zekât malından yararlanmak için 

vermemişse cezalandırılır. Bununla beraber zekât miktarı ne ise o alınır, fazla alınmaz. İmam Mâlik’e 

göre “kim zekatta hıyanet ederse ben onun malının yarısını zekât olarak alırım…” şeklindeki hadise 

istinaden malının yarısı alınır.
126

 

Bu bölümün devamında müellif zekâtın sarf yerlerini anlatır. 

Bu başlık altında Mâverdî, fey ve ganimetlerin taksimi, zekâttan ayrılan yönleri, fey’in ganimete 

benzeyen ve ayrılan yönlerini anlatmakla konuya başlar. 

Fey ve ganimet malları, dört yönden zekât malından ayrılırlar: a- Zekât Müslümanlardan 

ibadet olarak alınır. Fey ve ganimet ise kafirlerden intikam için alınır. b- Zekâtın sarf yerleri âyetle 

sabittir, bu konuda içtihat olmaz. Fey ve ganimetler ise devlet başkanının ve hukukçuların içtihadına 

göre harcanır. c- Zekât mükellefi zekâtını, zekât almaya hak sahibi olanlara bizzat kendisi dağıtabilir. 

Fey ve ganimetleri elinde bulunduranlar ise, yetkililerin dışında dağıtma yetkisine sahip değildirler. d- 

Zekât ile fey veya ganimetin sarf yerleri farklıdır. 

Fey ve ganimetin ortak yönleri: a- Her ikisi de kafirlerden alınır. b-  Her ikisinin de beşte biri 

(1/5)’nin harcanacağı yerler bellidir. 

Fey ve ganimetin birbirinden ayrılan yönleri: a- Fey kafirlerden savaşsız olarak elde edilir, 

ganimet savaş zoru ile alınır. b- Fey ve ganimet malının beşte dördü (4/5)nün harcanacağı yerler 

farklıdır.
127

 

Konuya müellif fey’in beşte birinin harcanacağı yerleri gösteren Haşr sûresinin 7. âyetini ve 

bu konudaki farklı mütalaaları verir. Fey’in geriye kalan 4/5’inin sarf yerleri konusunda iki görüş 

nakleder: 1- Yalnız ordu içindir, 2- Ordu ile beraber müminlerin diğer ihtiyaçlarına harcanır.
128

 

Ebu Hanife’ye göre bir yere imam olarak ve dini işleri öğretmek üzere bir kimse 

görevlendirilirse ona fey malından hisse verilebilir. Fey malından müellefe-i kulûb ve Benî Hâşim ile 

Benî Muttalib’e hisse verilebilir. Zira Hz. Peygamber, Huneyn günü müellefe-i kulûba feyden hisse 

ayırmıştır.
129

 

Hz. Ebû Bekir kölelere savaşa katılırlarsa hisse verirdi. Hz. Ömer ise eğer savaşta azat 

olunmamış ve köle olarak savaşa katılmışlarsa kölelere hisse vermez, sadece efendilerine fazla mal 

verirdi. Şâfiîler bu uygulamayı tasvip etmişlerdir. 

Zekât memuru Hz. Peygamber’in soyundan olamazken fey memuru olabilir.
130

 

 

 

                                                      
126

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 154. 

127
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 161. 

128
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 162-163. 

129
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 163. 

130
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 165. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

12. Fey ve Ganimet 

Ganimet, kâfirle yapılan savaşta elde edilen savaş esirleri, kadınları, çocukları, toprakları ve 

malları içine alan bir tabirdir.  

Müslümanlarla savaşıp esir düşen düşman erkeklerine esir denir. Esirlerin hukuki durumu 

ihtilaflıdır. Şâfiî esirleri eğer küfürlerinde devam ederlerse komutan veya esirleri ellerinde bulunduran 

Müslümanlar onlar hakkında dört şeyden birini yapmakta serbesttirler; öldürme, köle edinme, mal ve 

esir karşılığı mübâdele ile serbest bırakma ya da fidyesiz salıverme. 

İmam Mâlik, fidyesiz salıverme hariç diğer maddelerde Şâfiî ile yanı görüştedir. Ebu Hanife, öldürme 

veya köle edinmenin haricinde, mal ile veya esir karşılığı fidyeleşmeyi kabul etmez. Oysa âyette, 

“Ondan sonra ya iyilik yapın yahut fidye alın”.
131

 buyurularak fidyeleşme veya karşılıksız salıverme 

hükümleri konulmuştur. 

Resûlullah (s.a.v.) Bedir Savaşı’nda Ebû Azzeti’l-Cumâhî’yi bir daha Müslümanlarla 

savaşmamak şartıyla serbest bırakmıştı. Oysa o, Uhud Savaşı’nda yine Müslümanlara karşı savaşa 

çıktı ve esir alındı. Hz. Peygamber’den tekrar eman isteyince “Bir mümin bir yılan deliğinden iki defa 

sokulmaz”
132

 buyurarak öldürülmesini emretti.
133

 

Halife veya komutan esirlerden bir kısmı hakkında öldürülmeleri gibi özel karar 

çıkartabilir.
134

 

Mâverdî, savaşta esir alınan yaşlı, kadın, çocuk ve din adamlarının durumunu anlattıktan sonra 

düşman arazilerinin hukuki durumunu mukayeseli olarak anlatmıştır. Daha sonra da menkul malların 

taksimi ve bu konudaki fakihlerin farklı değerlendirmelerine yer vermiştir. 

 

13. Bölüm: Cizye ve Harac 

Cizye ve haraç da ganimet gibi İslâm devletinin müslüman olmayanlardan aldığı vergilerdir. 

Cizye ve haraç üç konuda birbirine benzer, üç konuda birbirinden ayrılır. 

a- Cizye ve haracın ortak yönleri: 1- Her ikisi de müşriklerden onları Müslümanlara karşı 

küçük düşürmek için alınır. 2- Her ikisi de fey sahiplerine harcanan, amme yararına harcanan 

mallardır. 3- Her iki vergi de her yıl belli süre doldurunca alınır. 

b- Ayrıldıkları noktalar: 1- Cizye vergisi İslâm hukuku kaynaklarında tespit edilmiş ve 

hakkında dini hükümler konulmuştur. Harac ise ictihadla sabittir. 2- Cizyenin en az miktarı nassla, en 

fazla miktarı ise ictihadla sabittir. Haracın ise azı da çoğu da ictihadla sabittir. 3- Cizye kafir kalındığı 

sürece alınır, Müslümandan cizye alınmaz. Harac vergisi kafirden alındığı gibi müslüman olunca da 

devam eder. Cizye bizzat ayetle
135

 sabittir. 

                                                      
131

 Muhammed 47/4. 

132
 Buhârî, Edeb 83; Müslim, Zühd 63; Ebû Dâvûd, Edeb 29; İbn Mâce, Fiten 13. 

133
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 167. 

134
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 168-168. 

135
 Tevbe 9/29. 



Abdullah ÇOLAK 

206 
 

Cizyenin kimlerden alınacağını anlatan müellif, miktarı konusunda müçtehitler arasındaki 

ihtilafa yer verir ki kısaca şöyledir: Ebu Hanife cizye verecekleri üç gruba ayırır: Müşriklerin 

zenginlerinden 840 dirhem gümüş, orta hallilerinden 420 dirhem gümüş, fakir müşriklerden ise 12 

dirhem gümüş alınır. O, bu taksimatı ile minimum ve maksimum seviyeyi tespit etmiş olup, bunun 

dışında yapılacak içtihattan idarecileri sakındırmaktadır. İmam Mâlik’e göre cizyenin en az ve en çoğu 

tespit edilemez, her iki tarafın anlaşması ile belirlenir. 

Şâfiî cizyenin en az miktarının 1 dinar olduğunu belirttikten sonra en fazla miktarının tespitini 

idarecilerin içtihadına havale eder. İdareciler müşriklerin mali durumlarına göre cizye tespitine 

giderler. Tabi ki müşriklerle cizye anlaşmasına varılması da onların İslâm ve Müslümanların şerefini 

ihlal edici hareketlerde bulunmamalarına bağlıdır.
136

 

Mâverdî, konunun devamında İslâm ülkelerinde yaşayan zimmîlerin hukuki durumuna yer 

verir ve der ki zimmîler kendi aralarında anlaşmazlığa düşerler ve kendi hükümlerine değil de İslâm 

mahkemesine müracaat ederlerse kendilerine İslâm’ın hükümleri uygulanır.
137

 

Müellif zimmîlerin İslâm ülkesinde var olan manastır ve kiliseleri tamir edebileceklerini 

ancak yenilerini yapamayacaklarını ifade eder. Haracın miktarı konusunda Hz. Ömer’in Irak arazisine 

uyguladığı usulleri ve toplattırdığı haraç miktarı ile ilgili tarihi hadiseye yer verir. Arazilerin mümbit 

veya verimsiz olmalarına, sulu veya susuz olmalarına göre haracın takdir edilmesi gerektiği 

meselesinde dördüncü şart olarak, arazinin şehir ve pazarlara yakın veya uzak olmalarına göre de 

değerlendirme ve ona göre harç vergisi tespitine gidilmesi gerektiğini anlatır.  

Bu bölümün sonunda Mâverdî anlaşma yoluyla müşriklerin ellerinde bırakılan arazilerden 

alınacak vergi ve bu vergiyi toplama usulünden bahsettikten sonra vergi miktarlarını tespitte kullanılan 

çeşitli ölçü birimlerinden söz eder.
138

 

 

14. Bölüm: Şartları Farklı Bölgeler 

Bu bölümde İslâm ülkesi toprakları statü bakımından; haram, hicaz bölgesi ve diğer İslâm 

toprakları olmak üzere üç kısımda incelenir.  

a)Haram bölge: Allah'ın “Mekke”
139

 ve “Bekke”
140

 olarak isimlendirdiği Mekke ve etrafını 

çevreleyen yerlerdir. Müellif bu başlık altında Mekke’nin diğer isimleri ve bu konudaki farklı 

görüşleri nakletmiş, Mekke ve Kâbe’nin tarihçesi hakkında geniş bilgi vermiştir. 

Mekke ve civarının arazisi öşür arazisidir, bu arazilerden haraç vergisi almak caiz değildir. Fukahâ 

Mekke’deki evlerin satılması veya kiraya verilmesi konusunda ihtilaf etmiştir. Ebu Hanife hac 

mevsimi dışında satışı yasaklar, kiraya vermeye müsaade eder. Hac mevsiminde ise hem satışı hem 

kiraya vermeyi yasaklar. Delil olarak ise A’meş’in Mücâhid’en, onun da Resûlullah’dan (s.a.v) rivayet 

                                                      
136

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 182. 

137
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 185. 

138
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 186. 

139
 Fetih 48/24. 

140
 Âl-i İmrân 3/96. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

ettiği “Mekke haram yerdir. Evlerini satmak veya ücretle kiraya vermek caiz değildir” şeklindeki 

hadisi zikreder. 

Şâfiî ise hem satışa hem kiraya vermeye cevaz verir. Çünkü Hz. Ömer ve Hz. Osman Ka’be’nin 

etrafını genişletirken civarındaki evleri satın alarak istimlak yoluna gitmişlerdir. Şayet haram olsaydı 

böyle bir muamele yapılmazdı. Yukarıda zikredilen hadis mürseldir ve bu hadis evlerin ganimet malı 

olmadığına işaret eder.
141

 

b) Hicaz bölgesi: Muhtelif yönleriyle Mekke’yi kuşatan bölgedir. Mâverdî, bu başlık altında 

Mekke’nin sınırlarını belirlemiştir. Mekke’nin Hz. İbrahim’in duasından önce mi sonra mı haram 

bölge olduğu hakkındaki ihtilafları zikretmiş ve buranın diğer ülkelerden ayrılan beş ayrı özelliğini 

sıralamıştır. 

1) Mekke’ye ihramsız girilmez, ihrama girmek vaciptir. Devamlı orada yaşayan Mekke halkı 

bu hükmün dışında bırakılmıştır. 

2) Haram bölgenin halkıyla bu bölgede savaşılmaz. Ancak bura halkı haktan ayrılırlarsa 

savaşılır diyenler olduğu gibi yasak devam eder, sadece bu hareketlerinden vazgeçmeleri için baskı 

yapılabilir diyenler de olmuştur. İsyancılarla savaşılabileceği görüşü tercih edilmiştir. Şâfiî’ye göre 

suçlulara ceza verilip cezası infaz edilebilir. Ebu Hanife ise suç haram bölgede işlenmişse ceza 

verilebilir, haram bölge dışında işlenip fail veya failler haram bölgeye sığınmışlarsa cezanın infazı için 

haram bölgenin dışına çıkmaları beklenir. Haram bölge dışına çıkınca ceza infaz edilir. 

3) Dışarıdan gelen ve yerli halk ihramlı iken evlenemezler. 

4) Kendiliğinden büyüyüp yetişen ağaçları kesmek yasaktır.  

5) Şâfiî ve çoğunluk fukahaya göre İslâm’a muhalif dinlere mensup olanlar zimmi, müste’men 

kim olursa olsun ikamet veya seyahat için haram bölgeye giremezler.
142

 Ebu Hanife ise yerleşme kastı 

olmaksızın girebilirler, der. Müşrik bir kimse izinle haram bölgeye girerse ta’zir cezası ile 

cezalandırılır ve hemen haram bölge dışına çıkarılır. Müşrik bir kimse izinli olarak haram bölgeye 

girse ve burada ölse –cesedin dağılma tehlikesi de yoksa- haram bölge dışına defnedilir.
143

 

c) Serbest bölgeler. Bu bölgeleri müellif dört kısma ayırır:  

1) Üzerinde yaşayan halkı Müslüman olan topraklar. 2) Müslümanlar tarafından ihya edilen topraklar. 

3) Savaş yoluyla zorla alınan topraklar. 4) Ülke halkıyla anlaşma yapılan topraklar. Bu topraklardan 

ilk üçü öşür, diğeri fey arazisi olup haraç vergisine tabidir. Bu bölümün devamında Mâverdî, arazi 

hukukuna emsal teşkil etmesi bakımından Irak (Sevâd) arazisinin durumunu incelemiştir.
144

 

 

 

 

                                                      
141

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 199 vd. 

142
 Tevbe 9/128. 

143
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 201-211. 

144
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 217-222 (özetle). 



Abdullah ÇOLAK 

208 
 

15. Bölüm: Toprakların İhyası ve Suların Çıkarılması 

Mâverdî bu bölümde ilk önce ölü arazinin tarifini yapar, daha sonra ölü araziyi ihya 

(kullanılabilir hale getirme) konusunda devlet başkanının izninin gerekip gerekmeyeceği konusunda 

mezheplerin farklı görüşlerini zikreder. 

Müellife göre bir arazinin ihya edilmiş olup olmamasında ölçü olarak örf alınır. Zira ölü 

araziyi ihya bir bölgede, üzerine ev yapmakla olabilirken bir başka bölgede ekilip sulanabilir hale 

getirmekle olur. 

Ölü araziyi işe yarar hale getiren bir kişi ona malik olur. Böyle bir arazinin gelirinden öşür 

alınır, haraç vergisi alınmaz. Velev ki arazi öşür veya haraç suyu ile sulansın. Ebu Hanife ve Ebû 

Yusuf’a göre ihya edilen arazi hangi çeşit su ile sulanırsa vergide ona tabi olur. İmam Muhammed’e 

göre ihya edilen arazi Müslüman olmayan kimselerin açtığı, akıttığı bir ırmak kenarında ise ve onunla 

sulanıyorsa haraç arazisi; insanların herhangi bir müdahalesi olmayan sularla sulanıyorsa öşür arazisi 

kabul edilir.
145

  

Konunun devamında Hz. Ömer döneminde kurulan Basra şehrinde ihya edilen ölü arazilerin 

icmâen öşür arazisi kabul edilmesi ve bu konudaki ihtilafları zikrettikten sonra ihya edilen arazinin 

sınırı hakkındaki mezhep imamlarının görüşlerine yer verir. Müellif ikinci bir konu olan suların 

kısımları ve insanların ondan faydalanması açısından hukuki durumunu anlatmıştır.
146

 

 

16. Bölüm: Hima ve İrtifak (Otlak Yerleri ve İrtifak Hakları) 

Üç başlıktan oluşan bu bölümün muhtevası kısaca şöyledir: 

a) Meralar: Hayvanların otlaması için, çayır ve benzeri otların bitmesi maksadıyla herkese ait 

olmak üzere ayırt edilen, ihya yoluyla mülkiyete geçirilmesine müsaade edilmeyen arazilerdir.  

Hz. Peygamber ve Raşid halifeler, halkın hayvanlarını otlatmaları için mera tahsis etmişlerdir. Otlaklar 

bütün Müslümanların yararına tahsis edilir, belli bir zümrenin menfaatine tahsis edilemez. 

Meralardan bir kısmı zekat olarak alınan hayvanlar veya savaş için hazırlanan binitlerin 

faydalanmasına tahsis edilir ki buralardan başkaları yararlanamaz. Toplumda herkese yetecek kadar 

mera varsa, eşit olarak herkese mera tahsis edilebilir. Hz. Peygamber’in veya Raşid halifelerin mera 

olarak tahsis ettikleri yerlerin sonradan ihya edilip edilmeyeceği konusunda farklı görüşler vardır.
147

 

Yukarıda sunulan hükümler Mâverdî’nin yaşadığı asra göre verilmiş fetvalarıdır. Ancak 

bugün savaş için at veya develer değil motorlu araçlar kullanılmaktadır. Bu sebeple askeriyeye tahsis 

edilecek arazilerin komunu da farklılaşmıştır. Hatta bugün askeriye için özel telsiz frekanslarının 

tahsisine ihtiyaç duyulduğu göz önüne alınırsa Mâverdî’nin verdiği bilgilerden hareketle bu konular 

günümüz ihtiyaçlarına göre tekrar yorumlanmalıdır. 

                                                      
145

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 223-225. 

146
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 225. 

147
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 233-235. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

b) İrtifak ve Hukuki Durumu: İnsanların ikamet ettikleri evlerin yollarından, caddelerinden, 

şehirlerin çevresinden, mesire yerlerinden faydalanmasına irtifak denir. Müellif irtifak haklarını; ova 

ve sahalardaki irtifak, mülklerin çevresindeki irtifaklar, cadde ve yollara mahsus irtifaklar olmak üzere 

üç kısımda ele alınmıştır. 

c) Camilerden Faydalanma: Bu konuda Mâverdî, camilerden ders okutma konusunda fitne 

çıkarmadan, camiyi Müslümanların maslahatı dışında kullanmamak şartıyla alimlerin 

yararlanabileceğini belirtir. Ayrıca camilere imam tayininde teamülü ölçü alır.
148

 

 

17. Bölüm: İkta’ın Hükümleri 

Bu bölümde devlet arazileri (hazine ve mîrî araziler) ve kısımları, bunların şahıslara mülk 

olarak devredilmesinde takip edilecek yollar, bu konudaki Hz. Peygamber’in ve Hz. Ömer’in 

uygulamaları ve bunlar üzerinde İslâm hukukçularının farklı değerlendirmelerine yer verilmiştir. 

 

18. Bölüm: Divanlar (Kurulması ve Hükümleri) 

İslâm devletlerinde resmî işlerin görüşülüp karara bağlandığı meclis ve buna bağlı devlet 

daireleri demek olan divanı Mâverdî, “Devlet dairesine ait mallara, yapılan işlere, bu işlerde 

çalıştırılan asker ve diğer memurlara ait kayıtları tutmak ve bu kayıtları muhafaza etmek için kurulan 

müessese” olarak tarif eder. 

Müellif “divan” tabirinin tarihçesi hakkında iki ayrı görüşe yer verir. Mâverdî’ye göre “divan” 

kelimesi Sasanî İmparatorluğundaki devlet idaresine ait bir mefhum olarak Arap diline intikal etmiştir. 

Kelimenin aslı ne olursa olsun ilk defa divan tesis esen Hz. Ömer’dir. O, devletin gelir ve giderlerinin 

ne kadar olduğunu ve nerelere ve kimlere sarf edildiğini bir deftere kaydettirirdi. 

Hz. Ömer döneminde, sahabe isimleri divan defterine kaydedilirken, Hz. Peygamber’e 

yakınlıkları, Habeşistan ve Medine’ye yapılan hicrete katılıp katılmadıkları, Hz. Peygamber 

dönemindeki savaşlara katılmaları gibi öncelik hakkı veren kriterler tespit edilmişti. Daha sonra bu 

divanlar diğer fethedilen bölgelerde de oluşturuldu. 

Müellife göre genel anlamıyla hükümet divanlardan oluşur. O devletin işlemesinde önemli bir 

yeri olan divanların her birini ayrı ayrı ele alır ve inceler
149

. 

Divan teşkilatında, hazinede Müslümanlardan alınan ve yine Müslümanlar arasında paylaştırılan 

sadaka, zekât ve harp ganimetlerinin hesabı tutulurken, tayin ve azil işlerine bakan dairede çeşitli 

hizmetlerin ölçüleri, şartları ve görevleri, görevlilerin maaşları, görev süreleri ve diğer bilgiler tespit 

edilirdi. Ayrıca bu dairede görevli olan ve “kâtibü’d-divan (divan katibi)” denilen memur, devlet 

kanunlarının tescilinden, kendi yetki ve görevleri içerisine giren vazifelerin yerine getirilmesinden 

                                                      
148

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 235 vd. 

149
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 249. Divan müessesesinin tarihi seyri konusunda daha geniş bilgi için bk. 

Y.Ziya Kazıcı’nın İslam Müesseseleri Tarihi, s. 89-108.  



Abdullah ÇOLAK 

210 
 

sorumluydu. Yine Mâverdî’den öğreniyoruz ki yeni fethedilen topraklar için yeni bir kısım kanunlar 

çıkarma yetkisi kitabü’d-divana verilmişti
150

. 

 

19. Bölüm: Suçlar ve Hükümleri 

Suçlar, Allah’ın had ve ta’zir cezaları ile işlenmesini yasakladığı fiillerdir. Kişilerin suçsuz 

olması dini siyaset gereği asıldır. Suç ispat edilince maznun/sanık suçlu durumuna gelir ve kendisine 

gerekli ceza verilir. 

Bu kısa girişten sonra Mâverdî, suçla itham edilen kişinin suçunu itiraf etmesi için hapis, 

dövme gibi müeyyidelerin uygulanıp uygulanmayacağı, itiraf için ikrah altında tutulan kişinin sözlü 

tasarruflarının durumu ile ilgili konulara yer verir. Ona göre muhâkeme esnasında hakim her ne kadar 

insan hakları ile ilgili davalarda yemin teklif edemese de Allah’a ait haklarda hasım yemin teklif ettiği 

zaman hakim karşı tarafa yemin teklifinde bulunabilir. Suçla itham edilen şahsın suçlu olup olmadığını 

tespite yetkili organların yetkilerini açıklar. Mâverdî’nin verdiği bilgilere göre bazı suçlar vardır ki 

onların cezasını devlet başkanı veya onun o bölgedeki temsilcisi olan vali verebilir. Hâkim bu konuda 

yetkili değildir. Örneğin, bütün cezalandırmalara rağmen suç işlemekten vazgeçmeyen, ayrıca işlediği 

suç topluma zarar veren bir suç ise böyle bir şahsı devlet başkanı veya valinin ölünceye kadar hapiste 

tutma yetkisi vardır. Oysa böyle bir karara hakim yetkili değildir.
151

 Yani burada Mâverdî, muhâkeme 

usulü açısından bazı suçların tespitinde hakimlerden daha çok siyasi gücü temsil eden kimselerin 

yetkili olduklarına işaret etmektedir. 

Müellif ispat edilen suçun cezasını infazda hâkimlerle valilerin durumunun eşit olduğunu ve 

cezaların konuluş hikmetini anlattıktan sonra İslâm ceza hukukunu şu altı başlık altında inceler: 1) 

Zina suçu ve cezası 2) Hırsızlık suçu ve cezası, 3) İçki içmenin cezası, 4) Kazif suçu ve cezası ve lian 

5) Kısası gerektiren suçlar ve diyet, 6) Ta’zir cezasını gerektiren suçlar. 

Bunlardan her biri diğer İslâm hukuku kaynaklarında anlatıldığı için açıklamasına girmeyip sadece 

ta’zir cezaları ile ilgili Mâverdî’nin zikrettiği bazı görüşleri vermekle yetineceğiz. 

Ta’zir, hakkında şeriat tarafından belirli sınırları konulmamış kötü şeylerin yapılması durumunda 

yapanı terbiye etmek için uygulanan cezalardır. Tazir, işlenen suçun ve suçlunun durumuna göre 

değişir.
152

 

Ta’zir cezası devletin hakkı, devlet otoritesini kabul ettirmenin bir ifadesidir. Genelde insanların 

haklarına ait bir ceza değildir. Yöneticiler affetme ve cezalandırmadan hangisini uygun görürse onu 

uygular. Ta’zir cezasını gerektiren bir suç; sövme ve bir başkasına darp gibi insan hakkını 

ilgilendiriyorsa, hakkı ihlal edilenin suçlunun cezalandırılmasını talep hakkı vardır. Bu durumda 

devlet yetkisinin suçluyu af yetkisi yoktur. Ancak ta’ziri gerektiren suçun mağduru suçluyu affetmek 

isterse affedebilir. Buna rağmen devlet suçluyu cezalandırmayı uygun görüyorsa cezalandırabilir veya 

                                                      
150

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 250 vd.  

151
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 300. 

152
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 293. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

devlet de affeder. Bu konuda fert affetse de devletin cezalandırma yetkisinin düşmeyeceğini savunan 

görüşler vardır. 

Ta’zir cezasının uygulanması halinde meydana gelecek ölüm veya sakatlanmalarda diyetin 

ödenip ödenmeyeceği, ödenecekse kimin ödeyeceği konusunda ihtilaf vardır.
153

 

  

20. Bölüm: Hısbe Teşkilatı ve Hükümleri 

Hisbe, “هى امر بالمعروف اذا ظهر تركه و نهى عن المنكر اذا ظهر فعله:Terk edildiği ortaya çıkınca maruf 

ile emretmek, irtikap edildiği görülen münkerden nehyetmek” olarak tarif edilen hisbe kısaca marufu 

emir münkerden nehiy olarak formüle edilmiştir. Bu işi yapmaya muhtesib dendiği gibi bu işle 

görevlendirilen şahsa da muhtesib denir. Nafile işleri yaptırana da mütetavvî denir. 

Mâverdî, farzları yaptırmak, haramlardan sakındırmakla görevli muhtesib ile mütetavvî arasında 

dokuz farkın olduğunu söyler. Kısaca özetlemek gerekirse; muhtesib resmen tayin edilen görevli 

olması sebebiyle farzları yaptırmada icbar edebilir, yapmayanları ta’zir cezası ile cezalandırabilir. Bu 

işleri yürütürken başka işle meşgul olamaz, gerekirse yardımcılar edinebilir ve hizmeti karşılığında 

maaş alır. Muhtesib dini hükümler dışında örfe ait konularda içtihadıyla hareket edebilir. Oysa nafile 

işleri yaptırmada görev alan mütetavvî, zarureten tayin edilmediği için hizmeti karşılığında maaş 

alamadığı gibi yardımcılar da edinemez, icbar ve bir kısım yasakları ihlal edenleri cezalandırma 

yetkisi yoktur
154

. 

Muhtesib açıktan terk edilen farzlar veya işlenen haramlar konusunda yukarıda da ifade 

edildiği gibi yargılama yetkisine sahiptir. Muhtesibin bakabileceği davalar genelde insan haklarını 

ihlale dayalı davalar olup sınırlıdır. Muhtesibin davaları dinleme ve sonuçlandırma bakımından umumi 

ve fevkalade mahkemelere benzer yönü olduğu gibi farklı yönleri de vardır. Müellif bunları ayrı ayrı 

sıraladıktan sonra
155

 hisbe teşkilatının görevlerini anlatır.  

O, hisbe tarifinde de ifade ettiği gibi hisbe teşkilatının görevlerini marufu emir ve münkeri 

nehiy olmak üzere iki ana bölümde inceler.  

a) Marufu emirde sadece Allah veya kul haklarını ilgilendiren yahut her ikisini de ilgilendiren 

emirler olmak üzere üç kısımda incelenir. Bunlardan Allah ve kul haklarının birleştiğine örnek olarak 

şu zikredilir: Kadınlar kendilerine denk (küfüv) olan bir erkekle nikâhlanmak istediklerinde, 

velilerinin bu konuda izinlerini temin, kocasından ayrılan kadının iddet beklemesini sağlamak, iddet 

süresine uymayan kadını cezalandırmak. Çünkü bunda hem Allah hem kul hakkı vardır. 

Efendilerinden kölelerine iyi muamele etmelerini, güçlerinin üstünde işler yaptırmamalarını 

emreder…
156

 

                                                      
153

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 295 vd. 

154
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 299-300. 

155
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 300. 

156
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 307-308. 



Abdullah ÇOLAK 

212 
 

b) Münkerden nehiy. Müellif bunu da ma’rufu emirde olduğu gibi hukukullahtan olanlar, kul 

haklarından olanlar ve iki hak arasında müşterek olanlar şeklinde üçlü tasnife tabi tutarak ele alır.
157

 

Mâverdî, muhtesibin iktisadi açıdan bazı pratik görevlerini sıralar ki bunlardan birisi de kamu yararını 

ilgilendirmesi bakımından çarşı ve pazarın denetlenmesidir. O, çarşı pazarda İslâm'ın ticaret ahlakına 

uymayan uygulamalarda satıcı ve müşterileri uyararak gerekli tedbirleri alır. 

Müellif eserinin sonunda “Bizim bu kitapta temas ettiğimiz konulara diğer hukukçuların hiç temas 

etmediği veya çok kısa temas ettikleri konulardır” diyerek kitabının diğer fıkıh kitaplarından ayrılan 

özelliğini de ortaya koymuştur.
158

 

SONUÇ 

Çalışmamız neticesinde hicri 5. Asır âlimlerinden olan Mâverdî ve el-Ahkâmus’s-sultaniyye 

isimli eseri hakkındaki elde edilen sonuçları iki başlık altında özetleyebiliriz. 

A. Mâverdî’nin Hayatı ve İlmi Konumu 

Şâfiî mezhebinin önde gelen imamlarından olan Mâverdî, usulcü, müfessir, edip siyasetçi ve mezhepte 

müctehid bir hukukçudur. Yaşadığı asrın iki önemli ilim merkezi olan Basra ve Bağdat’da, o devrin 

meşhur bilim adamlarından farklı ilimler tahsil etmiş ve kendisi de pek çok öğrenci yetiştirmiştir. 

Meşhur tarihçi Ebû Bekir el-Hatîb (Hatîbü’l-Bağdâdî) onun öğrencilerindendir. 

Abbasiler döneminde birçok yerde kadılık görevini yürüten Mâverdî, Abbasî halifesi Kâim 

Biemrillah zamanında “akda’l-kudât/ başkadılık” makamına getirilmiş vefatına kadar bu görevi 

başarıyla yürütmüştür. O ilmi başarısının yanında siyasette de oldukça etkili ve başarılı olmuştur. 

Abbasî halifeleri ile Selçuklu hükümdarları arasında takdir toplayan bir diplomasi başarısı vardır. Çok 

yönlü bir alim olan Mâverdî, fıkhın furu’ konularında Şâfiî mezhebine müntesip olmakla birlikte usul 

(itikatta) de aslında ehl-i sünneti benimsemekle beraber kanaatine uygun gelen yerlerde mu’tezile 

mezhebinin görüşlerini benimsediği için mu’tezilî olmakla itham edilmiştir. 

Tefsir, kelâm, ahlâk ve siyaset alanında ciltler dolusu eserler yazmış olan Mâverdî’nin, fıkhın 

bütün konularında eserleri mevcuttur. Onu Doğu ve Batı aleminde meşhur eden eseri şüphesiz kamu 

hukuku alanında yazdığı “el-Ahkâmus’s-sultaniyye” isimli eseridir. 

B. el-Ahkâmu’s-sultaniyye Hakkındaki Tespitlerimiz 

1. Aynı asırda ve hatta aynı bölgede yaşayan Mâverdî ve Ebû Ya’la’nın aynı isimle kaleme 

aldıkları “el-Ahkâmu’s-sultaniyye” isimli eseri Mâverdî’nin Ebû Ya’la’dan önce yazmış olma ihtimali 

daha güçlü gözükmektedir.   

2. İslam âmme hukukunun bütün konularında müstakil, derli toplu kaleme alınmış ilk 

eserlerdendir. Eserde İslâm’a göre bir devlette, devlet başkanının seçilmesinden, o devletin işleyişi 

için gerekli kurumların tamamı hakkında, o kurumların tarihçeleriyle birlikte bilgi verilmiştir. 

3. Eserde konular işlenirken, konuların ibadet olma yönünden çok devlet teşkilatını 

ilgilendiren yönüne ağırlık verilmiştir. Örneğin hac emiri tayin etmenin devletin görevlerinden biri 

                                                      
157

 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 308. 

158
 Mâverdî, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, s. 322. 



Mâverdî ve el-Ahkâmu’s-Sultaniyyesi  

 
 

olduğu anlatılır, ancak hac emiri tayin etmenin sünnet veya vacip oluşu hakkında bilgi 

verilmemektedir. Ancak bununla birlikte Mâverdî pek çok konunun meşruiyetini naslarda ve sahabi 

dönemi uygulamalarında gösterme gayreti içinde olmuştur. 

4. Konular Şâfiî mezhebine göre işlenmiş olmakla beraber zaman zaman mezhepler arası 

mukayese yapılmıştır. Ancak dikkat çeken bir husus eserde bir iki yer hariç Ahmed b. Hanbel’in 

görüşlerine yer verilmemesidir. Mâverdi de kendisinden önceki asırda yaşayan Taberî (310/923), ve 

kendisiyle muasır olan İbn Hazm gibi onu fakih olarak görmemektedir diyebiliriz. 

5. Müellif konuları mukayeseli olarak işlerken birçok yerde farklı görüşlere yer verir, ancak 

genelde bu görüşlerden birini tercih yoluna gitmemiştir. Şâfiî bir hukukçu olmasına rağmen bazı 

konularda Şâfiîlerin hüccet olarak kabul etmediği –örf gibi- delilleri de kullanarak bir kısım hükümler 

ortaya koymaktadır. 

6. Mâverdî farklı mezheplerden naklettiği görüşlere karşı objektif davranmış, bazen İmam 

Şâfiî de başta olmak üzere müctehidlerin görüşlerini “Bu görüş sünnete aykırıdır. Onların delil olarak 

ileri sürdükleri hadis mürseldir…” gibi eleştiriler yöneltmiştir. 

7. el-Ahkâmus’s-sultaniyye’de bazı konular müellifin yaşadığı asrın ve bölgenin o zamanki 

ihtiyaçlarına göre ele alınmıştır. Şartların da değişmesi göz önünde bulundurularak eserde incelenen 

konuların yeni yorumları yapılmalıdır. Bu yönde yeni çalışmalara ihtiyaç vardır.  

8. Müellifin eserinde konuları anlatırken zikrettiği hadislerin tahkiki yapılmalıdır. 

9. el-Ahkâmus’s-sultaniyye, İslâm müesseseleri tarihi açısından da önemli bir kaynaktır.  

KAYNAKÇA 

Ali Haydar Ef. Dürerü’l-hükkâm şerh-i mecelleti’l-ahkâm, İstanbul 1330.  

Bağdâdi, Ahmed el-Mübarek, Mâverdî’nin el-Ahkâmu’s-sultâniyye’sinin (Kuveyt 1989) tahkikini 

yapan. 

Bağdâdî, Ebu Bekir Ahmed b. Ali b. Sabit, Târihu Medineti’s-selam, Beyrut 2001. 

Bilmen, Ömer Nasûhî, Büyük Tefsir Tarihi, İstanbul 1973. 

Birsin, Mehmet, Mâverdî’nin Devlet Anlayışı, Malatya 2012. 

Buhârî,  Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail (256/869), el-Câmiu’s-Sahih, İstanbul 1992. 

Davutoğlu, Ahmet, “Devlet”, DİA, İstanbul 1994. 

Ebû Dâvud,  Süleyman b. Eş’as es-Sicistanî (275/888), es-Sünen, İstanbul 1992. 

Ebû Ya’lâ, el-Ferrâ, Muhammed b. Hüseyin, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, Beyrut 1983. 

Erkal, Mehmet “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, İstanbul 1988. 

Erkal, Mehmet “Hac Emirliği ve Bununla İlgili Fıkhî Meseleler”, Sakarya ÜİFD, 2001, sy. 4, s. 

141-160. 

Erturhan, Sabri, “Mâverdî ve ‘el-Hâvi’l-Kebîr Adlı Eseri”, CÜİFD Sivas 1999, sy. 3, s.476. 

Güner, Ahmet, “Mâverdî’nin Hilâfet Kuramının Tarihsel Arkaplanına Bir Bakış (I) DEÜİFD, İzmir 

2002. sy. 16, s. 3-36. 

Güner, Ahmet, “Mâverdî’nin Hilâfet Kuramının Tarihsel Arkaplanına Bir Bakış (II) DEÜİFD, İzmir 

2003, sy. 17, s. 227-252. 



Abdullah ÇOLAK 

214 
 

Hamevî, Yakut, Mu’cemü’l-‘udebâ, Dâru’l-fikr 1980. 

Hamidullah, Muhammed, İslam Hukuku Etüdleri, İstanbul,  ts. 

Hamidullah, Muhammed, İslâmda Devlet İdaresi (Trc. K.Kuşcu), Ankara, ts.  

Hasan İbrahim Hasan, Tarihu’l-İslâm, Kahire 1965. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebu Bekir Ahmed b. Ali, Târîhu Bağdâd, Lübnan, ts. 

Hatiboğlu, M.Said , “İslam’da İlk Siyasi Kavmiyetçilik: Hilâfetin Kureyşîliği” AÜİFD, XXIII (1978), 

s. 121-213. 

Heytu, Muhammed Hasan, el-İctihad ve Tabakâtü’ş-Şâfiiyye, Beyrut 1988. 

Imâdî, Ebu’l-Felah, Abdü’l-Hay, Şezerâtü’z-zeheb, Dâru’l-fikr, 1979. 

İbn Hacer, Ahmed b. Ali el-Askalânî, Lisânü’l-mîzân, Beyrut 1986. 

İbn Hallikan, Vefeyâtü’l-‘Ayân, Dâru’ş-şafaka, ts. 

İbn Hanbel, Ahmed, el-Müsned, I-VI, İstanbul 1992. 

İbn Mâce,  Ebû Abdullah Muhammed b. Yezid el-Kazvînî, es-Sünen, İstanbul 1992. 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-tarih, Mısır 1301. 

İbrahim, Muhammed, Hanefî ve Şâfiîlerde Mezhep Kavramı (trc. Faruk Beşer), İstanbul, ts. 

İslam Ansiklopedisi, (MEB), İstanbul 1957, VII, 409. 

Kallek, Cengiz, “Mâverdî”, DİA, Ankara 2003, XXVIII, 185.  

Karaman, Hayreddin, İslâm Hukuk Tarihi, İstanbul 1989. 

Karaman, Hayreddin, İslam Hukukunda İctihad, Ankara,  ts. 

Karaman, Hayreddin, Mukayeseli İslâm Hukuku, İstanbul 1986. 

Kâtip Çelebi, Keşfü’z-zünûn, İstanbul 1941-1943. 

Kazıcı, Y. Ziya, İslâm Müesseseleri Tarihi, İstanbul, ts. 

Kehhâle, Ö. Rıza, Mu’cemü’l-müellifîn, Beyrut 1957. 

Kıyıcı, Selahattin, “el-Maverdî ve Ebû Ya’la’nın ‘el-Ahkâmu’s-sultâniyye’ Adlı Eserlerinin Muhteva 

Yönünden Mukayesesi”, YYÜİFD, Van 1998, sy. 2, s. 2-74. 

Mâverdî, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib, el-Ahkâmu’s-sultâniyye, Beyrut 1985. 

Mâverdî,  et-Tuhfetü’l-mülûk fî âdâbi’s-siyasiyye, İskendeiyye, 1977. 

Öğüt, Salim, “Edebü’l-kâdî”, DİA, İstanbul 1994. 

Sübkî, Tacuddin Ebû Nasr Abdulvahab b. Ali b. Abdi’l-Kâfî, Tabakâtü’ş-şâfiiyyeti’l-kübrâ, by., ts. 

Şafak, Ali, “el-Ahkâmu’s-sultâniyye”, DİA, İstanbul 1988, I, 555 

Şîrâzi, Ebû İshâk, Tabakâtü’l-fukahâ, (thk. İhsan Abbas), Beyrut 1970. 

Şirvânî, Harun Han, İslâm’da Siyasi Düşünce ve İdare, (trc. K.Kuçcu), Ankara, ts. 

Tarakçıoğlu, İhsan, Türk Medeni Hukuku, Ankara 1968. 

Tirmizî,  Muhammed b.  İsa b. Sevre b. Musa (ö.279/892), es-Sünen, İstanbul 1992. 

Türcan, Talip, “el-Mâverdî ve Ebû Ya’la’da Siyasi İktidarın Meşruiyet Sorunu”, SDÜİFD, Isparta 1996, sy.3, s. 

292-303. 

Zehebî, Ebu Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Osman, Mizânü’l-İ’tidâl, Şam, ts. 

Zehebî, Şemsüddin Muhammed b. Ali, Siyeru A’lâmi’n-nübelâ, Beyrut 1984. 

Ziriklî, Hayrettin, el-‘Alâm, Mısır 1927.



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 215-224. 

www.inijoss.net 

 

215 
 

PİLOTLARDA KİŞİLERARASI YETKİNLİK SEVİYESİ İLE İŞ PERFORMANSI İLİŞKİSİ 

Gökdeniz KALKIN ERKAN 

İnönü Üniversitesi,  

İİBF, İşletme Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

gokdeniz.kalkin@inonu.edu.tr 

 

Haluk ERDEM 

Kara Harp Okulu 

Endüstri ve Sistem Mühendisliği Bölümü, Ankara TÜRKİYE 

halukerdem1974@mynet.com 

 

Haşim KAFALI 

Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi 

Dalaman Sivil Havacılık Yüksekokulu, Muğla/TÜRKİYE 

hasimkafali@mu.edu.tr 

ÖZET 

Havacılık tüm dünyada hızlı gelişen bir sektör olarak yer almaktadır. Bu hızlı artış ise 

pilotların bilgi ve becerilerine duyulan gereksinimleri artırmakla birlikte sahip oldukları iletişim ve 

yönetsel becerileri daha fazla ön plana çıkarmaktadır. Bu araştırmada pilotların kişilerarası yetkinlik 

seviyesi ile iş performansları arasındaki ilişki incelenmiştir. Genel havacılık kurallarına göre faaliyette 

bulunan pilotlardan (n=135) elektronik posta yoluyla veri toplanmıştır. Verilerin analiz edilmesi 

sonucunda, kişilerarası yetkinlik boyutlarından ilişki başlatma, duygusal destek ve çatışma 

yönetiminin iş performansı üzerinde pozitif yönlü ve anlamlı bir yordama gücü olduğu gözlenmiştir. 

Ancak etki bırakmak ve kendini açma yetkinlik boyutları ile iş performansı arasında anlamlı bir ilişki 

olmadığı görülmüştür. 

Anahtar Kelimeler: Kişilerarası yetkinlik, iş performansı, havacılık, pilotlar. 

 

THE RELATIONSHIP BETWEEN PILOTS’ INTERPERSONAL COMPETENCE LEVEL 

AND THEIR JOB PERFORMANCE  

ABSTRACT 

Aviation is a fast growing sector all over the world. This growth not only increases the need for pilots’ 

knowledge and skills but also highlights more of their communication and management skills. This 

research focuses on the relationship between pilots’ interpersonal competence and their job 

performance. Data was collected by e-mail from the pilots who work according to the civil aviation 

rules. As a result of analysis, it is observed that initiation of relation, emotional support and 

interpersonal and management conflits have a positive and meaningful effect on the job performance. 

On the other hand, it is observed that there is not a meaningful relationship between self-disclosure, 

assertion of personal interest and job performance.  

Key Words: Interpersonal competence, job performance, aviation, pilots. 

 

 

mailto:gokdeniz.kalkin@inonu.edu.tr
mailto:hasimkafali@mu.edu.tr


Gökdeniz KALKIN ERKAN, Haluk ERDEM, Haşim KAFALI 

216 
 

GİRİŞ 

Havayolu yaygın kullanılan bir ulaşım aracı haline gelmesine rağmen, uçağın uçuş için gerekli 

olan teknolojik karmaşıklığı ve insan becerisine olan hayranlık ve yarattığı çekicilik hala devam 

etmektedir (Grote, 2016: 189). Diğer yandan havacılık sektöründe her ne kadar teknoloji yönünden 

büyük adımlar atılsa da, bu teknolojik yenilikleri kullanacak olan insan faktörü konusunda büyük bir 

değişiklik olmamıştır.  

Son araştırmalar kazaların ve zayıf hizmet kalitesinin sebebinin; değerlendirme, stres altında 

karar verme, liderlik becerileri, standart harekât prosedürleri ve kuralları hiçe sayan insan performans 

hataları gibi sosyo-teknik insan faktöründen kaynaklı olduğunu, tek başına teknoloji kaynaklı 

olmadığını göstermektedir (Appelbaum ve Fewster, 2003: 56; Güler, 2014: 18). Bu nedenle, askeri ve 

sivil yönetimler uçuş için gerekli olan teknolojik bileşenlerin dışında kalan, liderlik, takım çalışması, 

stres yönetimi, iletişim ve yönetici becerileri gibi konulara odaklanan eğitim programları 

geliştirmişlerdir (Güler, 2014: 18). Özellikle pilotların karmaşık ve bağımsız teknolojiyle çalışmak 

zorunda olmalarının yanında, uçak mürettebatıyla kurduğu ilişkiler önemli bir yer tutmaktadır. 

Kişilerarası iyi ilişkiler ve yetkinlik havacılık sektöründe gerekli bir unsuru oluşturmaktadır. 

Yetkinlik diğer bireylerin bakış açısını alabilme, ihtiyaçlarına, duygularına ve inançlarına empati 

kurma ve onlarla çalışırken ahlaki yargılarını kullanma yeteneklerini ifade etmektedir (Fresko vd., 

2013: 232). Yetkinlik seviyesi yüksek olan bireylerin kendine ve yeteneklerine olan güveni, bireyin bir 

davranışı veya görevi başarıyla yerine getirme yeteneğine olan inancını da artıracaktır (Erözkan, 2013: 

733). Bu açıdan bakıldığında, yetkinlik seviyesi bireylerin motivasyonunu artırdığından bu unsurun iş 

performansları üzerinde de etkisi olabileceği söylenebilinir. Bireyin istediği etki ve sonuçları 

yaratabileceğine inanmasıyla, yaşam süresince diğer bireylere nazaran daha aktif hale gelebilecektir 

(Çelikkaleli ve Çapri, 2008: 94). 

1. KİŞİLERARASI YETKİNLİK 

Bireyin içinde bulunduğu çevreye uyum sağlayabilmesi ve çevresiyle uyum içerisinde 

yaşayabilmesi için bazı becerilere ve yeterliliklere ihtiyacı vardır (Sarıçam vd., 2013: 593). Sosyal bir 

varlık olan bireyin bilgiye ve yeteneklere sahip olması; dışarıya karşı sergilediği davranışların ve 

kurduğu ilişkilerin kalitesi yetkinlik kavramını ifade etmektedir (Spitzberg ve Cupach, 1989: 6). 

Yetkinlik özellikle yüksek sorumluluk gerektiren işlerde başarılı bir performans için gerekli olan bilgi 

ve beceriden daha önemlidir (Bergenhenegouwen, 1996: 31). 

Bandura (1989) sosyal yetkinlik kavramını, bireyin yaşam olayları ve sosyal koşullarını 

algılama yeteneği olarak tanımlamaktadır. Sosyal yetkinlik kişilerarası, ilişkisel, iletişim ve etkileşim 

ya da sosyal ve gerçekçi duygusal zeka olarak tanımlanmaktadır (Gadecka vd., 2015: 105). Kısaca 

sosyal etkileşimdeki etkililik olarak da tanımlanabilmektedir (Yang ve Brown, 2015: 246). 

Sosyal yetkinlik bireyin bir performansı başarıyla yapabilme de gerekli olan eylemleri 

planlayabilme anlamını taşırken, bireylerin bilişsel süreçlerini, güdülenme süreçlerini, duygularını ve 

seçim yapma süreçlerini de etkileyebilmektedir (Çelikkaleli ve İnandı, 2012: 17). Sosyal etkileşimler, 

kişilerarasındaki yakın ilişkileri de kapsadığından ve bazı kişilerarası becerilerin toplamını ifade 



Pilotlarda Kişilerarası Yetkinlik Seviyesi İle İş Performansı İlişkisi 

 

 
 

ettiğinden sosyal yetkinlik yerine kişilerarası yetkinlik kavramı kullanılmaktadır (Şahin ve Gizir, 

2013: 145).  

Kişilerarası yetkinlik, kendini tanımayı, empatiyi ve çok yönlü bakış açısını ifade etmektedir 

(Fresko vd., 2013: 233). Bir başka tanıma göre; kişilerarası yetkinlik bireyin, diğer bireylerle iyi 

ilişkiler sürdürmesi ve çatışmaları önlemesidir (Mahoney vd., 2003: 409). Kişilerarası yetkinlik bir 

başkasının performansının ve davranışının yansıması olarak göz önüne alındığında, kişinin 

performansı üzerinde etkisi olduğu söylenilmektedir (Nijveldt, 2005: 91).  

Kişilerarası yetkinlikte her bir beceri, kişilerarası ilişki gelişiminin ardışık aşamaları olarak ele 

alınmaktadır (Şahin ve Gizir, 2013: 145). Bu aşamalar ise; bireyin diğer bireylerle etkileşimini ve 

ilişkisinin başlangıcını ifade eden ilişki başlatma; diğer bireylere karşı kişisel hakları ve 

hoşnutsuzlukları savunmayı ifade eden etki bırakma; bireyin kişisel bilgilerini diğer bireylerle 

paylaşmasını ifade eden kendini açma; sıkıntılı dönem geçiren bireylerin içinde oldukları bu zor 

durumlarına yardım etmeyi ifade eden duygusal destek ve son olarak çatışma yönetimi ise yakın 

ilişkilerde ortaya çıkan sorunları gidermede zorlama ve kaçınma stratejilerinin aksine uzlaşma, 

müzakere ve azaltmayı ifade etmektedir (Buhrmester, 1988: 992; Chow vd., 2013: 192). 

2.  İŞ PERFORMANSI 

Günümüzde işletmelerin belirlemiş oldukları hedef ve amaçlara ulaşmalarında ve rekabet 

avantajı sağlayabilmelerinde çalışanlarının performansları büyük önem taşımaktadır (Beğenirbaş ve 

Turgut, 2014: 137). İş performansı bireyin kontrolü altındadır ve örgütün hedeflerine katkıda 

bulunacak faaliyet ve davranışlarını ifade etmektedir (Rotundo ve Sackett, 2002: 66). Genel olarak iş 

performansı, çalışanların örgütsel amaçları ile ilgili olan davranışlarını ifade ettiğinden hem çalışanlar 

hem de işverenin başarısı için önemlidir (Sony ve Mekoth, 2016: 24; Goldsmith ve Johnson, 2002: 

223).  

İşletmeler kendi örgütsel amaçlarını gerçekleştirmek ve rekabet gücünü koruyabilmek için 

yüksek iş performanslı çalışanlara ihtiyaçları vardır. Bu bağlamda, daha başarılı bir kariyere ve yüksek 

maaşa ulaşmaya dayalı teşvikler, örgüt psikolojisinin iyileştirilmesi, personel eğitimi ve çalışma 

ortamının yeniden dizayn edilmesi gibi temel ihtiyaçlar iş performansını artırıcı uygulamalar arasında 

sıralanabilir (Akgunduz, 2015: 1084-1085). Örgütler bünyelerinde bulunan çalışanların aralarındaki 

ilişkilere ve performanslarına bağlı olan bütünleşik sistemler olduğundan, çalışanın kendisinden 

beklenilen performansı gösterebilmesi için çalışma psikolojisinin negatiflikten ziyade pozitif olması 

gerekmektedir. Bu nedenle  bireylerin çalışma arkadaşlarıyla aralarında oluşan ilgi, yakınlık, 

samimiyet ve kurdukları iyi ilişkiler performansları  üzerinde olumlu etkiler yaratabilmektedir 

(Doğan ve Demiral, 2007: 222; Uysal vd., 2015: 985). Ayrıca kurulan güçlü ve sağlıklı ilişkiler, örgüt 

içerisinde iletişim eksikliğinden kaynaklı birçok örgütsel sorunun çözülmesine de yardımcı olacaktır. 

Teorik çerçevede belirtilen hususlar ışığında pilotların kişilerarası yetkinlik boyutları ile iş 

performansı arasında anlamlı bir ilişki olabileceği düşünülerek aşağıda belirtilen araştırma hipotezleri 

önerilmiştir.  

Hipotez-1: Pilotların kişiler arası yetkinlik boyutlarından ilişki başlatma ile iş performansı 

arasında anlamlı bir ilişki vardır.  



Gökdeniz KALKIN ERKAN, Haluk ERDEM, Haşim KAFALI 

218 
 

Hipotez-2: Pilotların kişiler arası yetkinlik boyutlarından duygusal destek ile iş performansı 

arasında anlamlı bir ilişki vardır.  

Hipotez-3: Pilotların kişiler arası yetkinlik boyutlarından etki bırakmak ile iş performansı 

arasında anlamlı bir ilişki vardır.  

Hipotez-4: Pilotların kişiler arası yetkinlik boyutlarından kendini açma ile iş performansı 

arasında anlamlı bir ilişki vardır.  

Hipotez-5: Pilotların kişiler arası yetkinlik boyutlarından çatışma yönetimi ile iş performansı 

arasında anlamlı bir ilişki vardır.  

3. YÖNTEM VE BULGULAR 

3.1. Örneklem 

Yapılan bu çalışmada genel havacılık kurallarına göre faaliyette bulunan pilotlardan veri 

toplanmıştır. Genel Havacılık kuralları ticari hava taşımacılığı kapsamında olmayan yük ve yolcu 

taşımacılığını, eğitim faaliyetleri, yangın söndürme, ambulans helikopter ve uçakları gibi unsurları 

kapsamaktadır. Elektronik posta yoluyla 135 adet pilottan veri toplanmış ve analizlere dâhil edilmiştir. 

Örneklemi oluşturan pilotlar Türkiye’de genel havacılık kuralları kapsamında aktif görev 

yapmaktadırlar. Örnekleme ait demografik bilgiler Tablo-1’de sunulmuştur. 

Tablo-1: Demografik Özellikler 

ÖRNEKLEM YAŞ ORT. CİNSİYET İŞ TECRÜBESİ 

Genel Havacılık Usul ve 

Esaslarına Göre Faaliyette 

Bulunan Pilotlar 

29,57 

(Std.S.=6,71) 

%94,1 Erkek 

(n=127) 

%5,9 Kadın 

(n=8) 

%33,4; 3 yıl ve daha az 

%20,0; 3-5 yıl 

%16,2; 6-10 yıl 

%24,5; 11-20 yıl 

%5,9; 20 yıldan fazla 

 

 

3.2. Araştırma Ölçekleri 

Yapılan bu çalışmada iki farklı ölçek kullanılmıştır. Pilotların kişilerarası yetkinlik seviyesini 

ölçmek için Buhrmester vd. (1988) tarafından geliştirilen ve Şahin ve Gizir (2013) tarafından 

Türkçe’ye uyarlanan ölçek kullanılmıştır. 5’li likert şeklinde (1.Kesinlikle katılmıyorum, 5. Kesinlikle 

katılıyorum) hazırlanan ölçek 25 sorudan oluşmakta ve kişilerarası yetkinliğe ilişkin beş alt boyutu 

(ilişki başlatma, duygusal destek, etki bırakmak, kendini açma, çatışma yönetimi) ölçmektedir.  

Pilotların iş performansını ölçmek maksadıyla, Sigler ve Pearson (2000) tarafından geliştirilen 

ve Türkçeye çevrilmiş olarak Akkoç ve arkadaşları (2012) tarafından kullanılan ölçek ele alınmıştır. 



Pilotlarda Kişilerarası Yetkinlik Seviyesi İle İş Performansı İlişkisi 

 

 
 

Tek boyuttan oluşan ölçek 5’li likert tipi (1=Kesinlikle katılmıyorum, 5=Kesinlikle katılıyorum) 

şeklinde hazırlanmış ve toplam 4 sorudan oluşmaktadır. 

3.3. Ölçeklerin Geçerlilik ve Güvenilirlik Analizleri 

Ölçeklerin geçerliliğini belirlemek için Açımlayıcı Faktör Analizi (AFA) yapılmıştır. 

Kişilerarası Yetkinlik Ölçeğinin AFA’sının yapılması neticesinde verilerin teorik çerçevede belirtildiği 

şekilde beş faktör altında toplandığı ve toplam varyansın %72,2’sinin bu beş faktörle açıklanabildiği 

görülmüştür. İş performansı ölçeğinin AFA’sının sonucunda ise verilerin tek faktör altında ve toplam 

varyansın %62,8’ini açıklayacak şekilde toplandığı görülmüştür. Her iki ölçeğin de Barlett’s 

Küresellik Testi sonucunda KMO katsayılarının 0,60’dan büyük olduğu, p değerlerinin de 0,05’den 

küçük olduğu gözlenmiş ve ölçeklerin geçerli olduğu sonucuna varılmıştır (İslamoğlu ve Alnıaçık, 

2014).  

Araştırma ölçeklerinin içsel tutarlılığını belirlemek amacıyla Cronbach-Alpha katsayılarına 

bakılmış ve tamamının 0,7’den büyük olduğu görüldüğünden ölçeklerin güvenli olduğu sonucuna 

varılmıştır. Güvenilirlik testi sonucunun ayrıntısı Tablo-2’de sunulmuştur.  

Tablo-2: Güvenilirlik Testi 

Ölçekler ve Alt Boyutlar Cronbach-Alpha 

Kişilerarası Yetkinlik Ölçeği                        (Toplam) 
0,929 

İlişki Başlatma 0,899 

Duygusal Destek  0,873 

Etki Bırakmak 0,894 

Kendini Açma 0,887 

Çatışma Yönetimi 0,867 

İş Performansı 0,800 

 

3.4. Bulgular 

Çalışmanın bu bölümünde kişilerarası yetkinlik boyutlarının iş performansı üzerindeki 

yordama güçlerini belirlemek amacıyla doğrusal regresyon analizleri yapılmıştır. Regresyon analizleri 

değişkenler arasındaki sebep-sonuç ilişkisini belirlemede literatürde yaygın olarak kullanılan 

yöntemlerden birisidir (Güriş ve Çağlayan, 2005). Regresyon analizlerinden önce araştırma 

değişkenlerinin normal dağılıma sahip olup olmadığını belirlemek amacıyla Kolmogorov-Smirnov 

testi yapılmıştır. Yapılan test sonucunda tüm değişkenler için p>0,05 olduğu görülmüş verilerin 



Gökdeniz KALKIN ERKAN, Haluk ERDEM, Haşim KAFALI 

220 
 

normal dağılıma sahip oldukları görülmüştür. Normallik test sonuçlarının ayrıntısı Tablo-3’de 

sunulmuştur.  

Tablo-3: Normallik Testi 

 Kendini 

Açma 

Duygusal 

Destek 

İlişki 

Başlatma 

Etki 

Bırakma 

Çatışma 

Yönetimi 

İş 

Performansı 

Kolmogorov-Smirnov 

Z 
1,110 1,067 0,764 0,605 1,237 0,918 

Asymp. Sig. 

(2-tailed) 
0,170 0,205 0,603 0,858 0,094 0,368 

 Araştırma hipotezlerinin sınanması maksadıyla yapılan doğrusal regresyon analizleri 

sonucunda kişilerarası yetkinlik boyutlarından ilişki başlatma, duygusal destek ve çatışma yönetiminin 

iş performansı üzerinde pozitif yönlü ve anlamlı bir yordama gücü olduğu gözlenmiştir. Ancak etki 

bırakmak ve kendini açma yetkinlik boyutları ile iş performansı arasında anlamlı bir ilişki olmadığı 

belirlenmiştir. Regresyon Analizlerinin ayrıntısı ve araştırma hipotezlerinin kabul/red durumları 

Tablo-4’de sunulmuştur.  

Tablo-4: Regresyon Analizleri 

Hipotez 
Bağımlı  

Değişken 

Bağımsız 

Değişken 
β R² ΔR² t değeri Kabul/Red 

Hipotez-1 İlişki başlatma 
İş 

Performansı 
0,263 0,069 0,062 3,168** KABUL 

Hipotez-2 Duygusal destek 
İş 

performansı 
0,259 0,067 0,060 3,091** KABUL 

Hipotez-3 Etki bırakmak 
İş 

performansı 
0,096 0,009 0,002 1,112 RED 

Hipotez-4 Kendini açma 
İş 

performansı 
0,004 0,000 -0,008 0,045 RED 

Hipotez-5 Çatışma yönetimi 
İş 

performansı 
0,211 0,044 0,037 2,488* KABUL 

N=135; *p<0,05, **p<0,01 

 

 



Pilotlarda Kişilerarası Yetkinlik Seviyesi İle İş Performansı İlişkisi 

 

 
 

 

SONUÇ 

Her sektörde olduğu gibi havacılık faaliyetlerinin yönetiminde ve icrasında da ilgili 

çalışanların sosyal ilişkiler geliştirebilme imkân ve kabiliyetleri önem arz etmektedir. Özellikle 

kişilerarası iyi ilişkiler ve yetkinlik havacılık sektöründe gerekli bir unsur olarak görülebilmektedir. 

Havacılık sektöründe gerek yönetsel gerekse örgütsel performansın sağlaması etkili iletişimle 

meydana gelmektedir. Bu araştırmada, havacılık sektörünün temel taşları olan pilotların sahip 

oldukları kişilerarası yetkinlik seviyesinin iş performanslarına olan etkisi incelenmiştir. 

Araştırma kapsamında yapılan analizler sonucunda pilotların sahip olduğu kişilerarası 

yetkinlik boyutlarından ilişki başlatma, duygusal destek ve çatışma yönetiminin iş performansı 

üzerinde pozitif yönlü ve anlamlı bir etkisi olduğu görülmüştür. Bireyin diğer bireylerle 

etkileşiminin ve ilişkisinin başlamasıyla iletişime geçilmektedir. Bu iletişim önemli bilgileri 

paylaşmanın ve kararlar almanın yanında bireyin güven duygusunu geliştirip, motivasyonunu 

dolayısıyla iş performansı artıracaktır. Çalışanlar arasındaki iletişimle birlikte duygusal bağların 

kuvvetlenmesi, birbirlerine karşı olan duygusal desteklerini de artıracaktır. Bireyin verdiği veya 

hissettiği bu destek onun performansında olumlu etki yaratacaktır. Literatürdeki çalışmalar 

duygusal ve sosyal desteğin yoğun olduğu çalışma ortamlarında iş performansının olumlu yönde 

etkilendiğini göstermektedir (AbuAlRub, 2004; Ruiller ve Van Der Heijden, 2016; Tekingündüz 

vd., 2016). Bu kapsamda, yapılan bu araştırma sonuçlarının literatürdeki çalışmaları destekler 

nitelikte olduğu ve bu kabullerin havacılık sektörü için de geçerli olduğu söylenebilir. Son olarak, 

çalışanların kurdukları ilişkilerde ortaya çıkan çatışmayı gidermede veya minimal düzeyde tutması 

iş performansına olumlu etki sağlayabilecektir. 

Araştırmanın diğer sonuçları ise; kişilerarası yetkinlik boyutlarından etki bırakma ve 

kendini açma ile iş performansı arasında anlamlı bir ilişki olmadığı görülmüştür. Çalışanların 

kişisel haklarını ve hoşnutsuzluklarını savunmasının ve kişisel bilgilerini diğer bireylerle 

paylaşmasının iş performansları üzerinde bir etkisi olmadığı söylenebilir. 

Yapılan bu araştırmanın havacılık sektörü mensuplarından sadece pilotlara uygulanması bir 

sınırlılık olarak değerlendirilebilir. Kabin görevlileri, yer hizmeti ile görevli unsurlar ve diğer 

çalışanlar da şüphesiz havacılık sektörünün önemli yapı taşlarından birisidir. Ancak bu çalışmada 

özellikle sektörün en kritik unsuru olarak görülebilecek pilotlar ele alınmıştır. Gelecekte 

yapılabilecek çalışmalarda söz konusu diğer parametrelerin de araştırılmasında fayda olacağı 

değerlendirilmektedir.  

 

 

 

 



Gökdeniz KALKIN ERKAN, Haluk ERDEM, Haşim KAFALI 

222 
 

 

KAYNAKÇA 

1. AbuAlRub, R. F. (2004), Job Stress, Job Performance and Social Support Among Hospital 

Nurses, Journal of Nursing Scholarship, 36(1), 73-78. 

2. Akgunduz, Y. (2015), The Influence of Self-Esteem and Role Stress on Job Performance in 

Hotel Businesse", International Journal of Contemporary Hospitality Management, 27(6), 

1082-1099. 

3. Akkoç, İ., Çalışkan, A. ve Turunç, Ö.  (2012),  Örgütlerde Gelişim Kültürü ve Algılanan 

Örgütsel Desteğin İş Tatmini ve İş Performansına Etkisi: Güvenin Aracılık Rolü, Yönetim ve 

Ekonomi, 19(1), 105-135. 

4. Appelbaum, S. H. ve Fewster, B. M. (2003), Global Aviation Human Resource Management: 

Contemporary Employee and Labour Relations Practices, Management Research News, 

26(10/11), 56-69. 

5. Bandura, A. (1989), Regulation Of Cognitive Processes Through Perceived Self-Efficacy, 

Devolopmental Psychology, 25, 729-735. 

6. Beğenirbaş, M. ve Turgut, E. (2014), İş Performansının Sağlanmasında Çalışanın Duygusal 

Emeğinin ve Örgütte Güven Algısının Etkileri, "İŞ, GÜÇ" Endüstri İlişkileri ve İnsan 

Kaynakları Dergisi, 16(3), 131-149. 

7. Bergenhenegouwen, G. J. (1996), Competence Development - A Challenge for HRM 

Professionals: Core Competences of Organizations As Guidelines for the Development of 

Employees, Journal of European Industrial Training, 20(9), 29-35. 

8. Buhrmester, D. (1988), Five Domains of Interpersonal Competence in Peer Relationships, 

Journal of Personality and Social Psychology, 55(6), 991-1008. 

9. Chow, C. M., Ruhl, H. ve Buhrmester, D. (2013), The Mediating Role of Interpersonal 

Competence between Adolescents’ Empathy and Friendship Quality: A Dyadic Approach, 

Journal of Adolescence, 36, 191-200. 

10. Çelikkaleli, Ö. ve Çapri, B. (2008), Genel Yetkinlik İnancı Ölçeği’nin Türkçe Formunun 

Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması, Ç.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 17(3), 93-104. 

11. Çelikkaleli, Ö. ve İnandı, Y. (2012), İlköğretim Öğretmenlerinde Disiplin Anlayışı ve 

Kişilerarası İlişkiye Yönelik Yetkinlik İnancının İncelenmesi, Pegem Eğitim ve Öğretim 

Dergisi, 2(2), 15-28. 

12. Doğan, S. ve Demiral, Ö. (2007), Kurumların Başarısında Duygusal Zekanın Rolü ve Önemi, 

Yönetim ve Ekonomi, 14(1), 209-230. 

13. Erözkan, A. (2013), İletişim Becerileri ve Kişilerarası Problem Çözme Becerilerinin Sosyal 

Yetkinliğe Etkisi, Kuram ve Uygulamada Eğitim Bilimleri, 13(2), 731-745. 



Pilotlarda Kişilerarası Yetkinlik Seviyesi İle İş Performansı İlişkisi 

 

 
 

14. Fresko, B., Reich, L. R., Sjöö, T. E. ve Lönroth, C. S. (2013), Developing Narratives as A 

Pedagogical Approach to Fostering Professional İnterpersonal Competences, Studies in 

Educational Evaluation, 39, 232-239. 

15. Fresko, B., Reich, L. R., Sjöö, T. E. ve Lönroth, C. S. (2013), Developing Narratives as a 

Pedagogical approach to Fostering Professional Interpersonal Competences, Studies in 

Educational Evaluation, 39, 232-239. 

16. Gadecka, W., Piskorz-Ogórek, K., Regin, K. J. ve Kowalski, I. M. (2015), Social Competence 

of Mental Health Nurses, Polish  Annals  of  Medicine, 22, 105-109. 

17. Goldsmith, T. E. ve Johnson, P. J. (2002), Assessing and Improving Evaluation of Aircrew 

Performance, The International Journal of Aviation Psychology, 12(3), 223-240. 

18. Grote, G. (2016), Leading High-Risk Teams in Aviation, In Leadership Lessons from 

Compelling Contexts. Published, 189-208. 

19. Güler, N. K. (2014), Pilotlarda Psikososyal Risklerin Belirlenmesi, Çalışma ve Sosyal Güvenlik 

Bakanlığı İş Sağlığı ve Güvenliği Genel Müdürlüğü, İş Sağlığı ve Güvenliği Uzmanlık Tezi, 

Ankara. 

20. Güriş, S. ve Çağlayan, E. (2005), Ekonometri, İstanbul: Der Yayınları. 

21. Mahoney, J. L., Cairns, B. D. ve Farmer, T. W. (2003), Promoting Interpersonal Competence 

and Educational Success Through Extracurricular Activity Participation, Journal of 

Educational Psychology, 95(2), 409-418. 

22. Nijveldt, M., Beijaard, D., Brekelmans, M., Verloop, N. ve Wubbels, T. (2005), Assessing the 

Interpersonal Competence of Beginning Teachers: The Quality of the Judgement Process, 

International Journal of Educational Research, 43, 89-102. 

23. Rotundo, M. ve Sackett, P. R. (2002), The Relative Importance of Task, Citizenship, and 

Counterproductive Performance to Global Ratings of Job Performance: A Policy Capturing 

Approach, Journal of Applied Psychology, 87, 66-80. 

24. Ruiller, C. ve Van Der Heijden, B. I. (2016), Socio-Emotional Support in French Hospitals: 

Effects on French Nurses’ and Nurse Aides’ Affective Commitment, Applied Nursing Research, 

29, 229-236. 

25. Sarıçam, H., Akın, A., Akın, Ü. ve Çardak, M. (2013), Algılanan Sosyal Yetkinlik Ölçeğinin 

Türkçeye Uyarlanması: Gerçeklik ve Güvenirlik Çalışması, International Journal of Science 

Science, 6(3), 591-600. 

26. Sıgler, T. H. ve Pearson, C. M. (2000), Creating An Empowering Culture: Examining The 

Relationship Between Organizational Culture and Perceptions of Empowerment, Journal of 

Quality Management, 5, 27-52. 



Gökdeniz KALKIN ERKAN, Haluk ERDEM, Haşim KAFALI 

224 
 

27. Sony, M. ve Mekoth, N. (2016), The Relationship between Emotional Intelligence, Frontline 

Employee Adaptability, Job Satisfaction and Job Performance, Journal of Retailing and 

Consumer Services, 30, 20–32. 

28. Spitzberg, B. H. ve Cupach, W. R. (1989), Handbook of Interpersonal Competence Research, 

New York: Springer-Verlag, 

29. Tekingündüz, S., Kurtuldu, A. ve Eğilmez, Ç. (2016), Sosyal Destek, İşe Yabancılaşma ve İş 

Stresinin İşgören Performansı Üzerindeki Etkisinin İncelenmesi, International Journal of 

Human Sciences, 13(1), 683-694. 

30. Uysal, H. T., Akbulut, H. ve Ertan, S. (2015), Aşırı İş Yükünün Performans Perspektifinden 

Çalışma Psikolojisinde Negatifliğe Etksi: Muhasebe Meslek Mensuplarına Yönelik Bir 

Araştırma, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8(38), 980-991. 

31. Yang, C. ve Brown, B. B. (2015), Factors Involved in Associations between Facebook Use and 

College Adjustment: Social Competence, Perceived Usefulness, and Use Patterns, Computers 

in Human Behavior, 46, 245-253.



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 225-236. 

www.inijoss.net 

 

225 
 

OYUN DESTEKLİ EĞİTİM YOLUYLA SANAT TABANLI BİR UYGULAMA (WORKSHOP) 

Metin İNCE 
Anadolu Üniversitesi,  

Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, Eskişehir/TÜRKİYE 

mince@anadolu.edu.tr 

 

Öznur IŞIR 

Anadolu Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, Eskişehir/TÜRKİYE  

oisir@live.com 

 

ÖZET 

Çalışma; literatür, uygulama ve sonuç olmak üzere üç bölümden oluşmaktadır. İlk bölümde 

oyun kavramı, özellikleri ve oyunun çocuk gelişimi üzerindeki etkisi ile ilgili kaynaklar taranmış ve 

alıntılar, uygulamanın dayandırıldığı temelleri yansıtacak şekilde sunulmuştur.İkinci bölümünde, 

yapılan workshop çalışmasının amacı, kapsamı, hedefleri, ortamı ve uygulama süreci betimsel olarak 

yansıtılmıştır. Sonuç bölümünde ise uygulama tematik olarak analiz edilmiş, bulgular temalar 

doğrultusunda sunulmuştur. 

Anahtar sözcükler: oyun, çocuk gelişimi, workshop, eğitim. 

 

AN ART BASED APPLICATION THROUGH GAME BASED EDUCATION (Workshop) 

ABSTRACT 

The study consists of three parts as literature, application and result. In the first section, game 

concept, features and and resources about effect of the game on children's development is examined and 

is quotationed by means of reflecting base of application.The purpose of worksop, it's scope, goals, 

enviroment and application process which took place on the second section has been echoed as 

descriptive. As for the final section, the workshop thematically analyzed and the findings are presented 

in accordance with themes. 

Keywords: game, child development, workshop, education 

 

GİRİŞ 

Çocuğun en ciddi uğraşı oyun, en önemli işi yine oyundur (Montaigne). 

Birçok kavramda olduğu gibi, çocuk kavramı da tarihi bir değişim sürecinden geçmiştir ve 

geçmektedir. Çocuklar uzunca bir süre minyatür yetişkinler olarak değerlendirilmiş ve bu doğrultuda 

davranmaları beklenmiştir. Çocukluk bilincin olmadığı bir çağdan hukuksal, toplumsal ve eğitsel 

kurumlar çerçevesinde korunan bir çocukluk kavramına geçiş yaklaşık dört yüzyıl sürmüştür (Akyüz, 

2001). Ama artık kabul edilmektedir ki onlar dünyayı farklı bir şekilde görür, hisseder ve deneyimlerler. 

Farklı biçimde iletişim kurar ve farklı biçimde davranırlar.  Düşünme ve öğrenme süreçleri bizlerden 

farklıdır (Boucher & Amery, 2009).  

mailto:mince@anadolu.edu.tr


Metin İNCE, Öznur IŞIR 

226 
 

Çocuğun hayatının merkezinde oyun yer alır. Tüm vaktini ve enerjisini oyun oynayarak 

geçirebilir. Neyse ki artık oyun, geçmişte olduğu gibi çocuğun boş zamanını geçirmek için yaptığı bir 

faaliyet olarak değerlendirilmemekte, oyunun bir ihtiyaç olduğu kabul edilmektedir.  

  Oyun sırasında çocuk pek çok şeyi kendi kendine deneyerek öğrenmekte, kendisinde gizil güç 

olarak var olan yeteneklerini geliştirmekte, bir çok beceriyi zorlanmadan kazanmakta, yetişkinin ve dış 

dünyanın baskısından kurtulmaktadır (Razon, 1985). Oyun, çocuğu hayata hazırlayan, çocuk için en 

doğal ve aktif öğrenme ortamıdır. Çocuk kişilik, beceri ve zekâ bütünlüğünü oyun oynayarak geliştirir. 

Çocuğun bedensel, ruhsal ve zihinsel açıdan sağlıklı gelişimi ve eğitimi için beslenme ve uyku kadar 

oyunun da gerekli olduğu yadsınamaz bir gerçektir (Ayan & Memiş, 2012). 

 Bu gereklilik 1959 yılında Birleşmiş Milletler İnsan hakları yasası ile bağlantılı olarak 

yayınlanan Çocuk Hakları Bildirgesinin 7. Maddesinde belirtilmiştir: “Çocuğa eğitimde olduğu gibi, 

oyun oynamada da tam fırsat tanınmalıdır; toplum ve kamusal otorite bu hakkı yerine getirmeye 

çalışmalıdır.”  

Oyun nedir? 

Genel tanımıyla oyun, belli bir amaca yönelik olan ya da olmayan, kurallı ya da kuralsız 

gerçekleştirilebilen; fakat her durumda çocuğun isteyerek ve hoşlanarak yer aldığı fiziksel, bilişsel, dil, 

duygusal ve sosyal gelişiminin temeli olan gerçek hayatın bir parçası ve çocuk için en etkin öğrenme 

sürecidir (Komisyon, 2009). 

Oyun her yaşta oynanır, doğumdan ölüme kadar. Ama bütün özelliklerini içinde bulunduran 

gerçek oyunlar çocukluk dönemlerinde oynanır. Çocukluk dönemi hep oyun demektir. Yaş büyüdükçe 

canlının hayatında oyunun oranı azalır, çeşitleri değişir, özellikleri kaybolur. Belli bir yaştan sonra 

oynanan oyunlar alabildiğine kurallaşmış, sınırları daralmış, yaratıcılığı ve heyecanı azalmış, vakit 

geçirme faaliyetleri olurlar (Ergün, 1980).  

Oyunu diğer etkinliklerden ayıran beş özellik vardır: 1) Oyun bir süreçtir ve sonuç, süreç kadar 

önemli değildir. 2) Oyun çocuk tarafından ve o seçtiği için oynanır. 3) Oyun sırasında her şey olabilir. 

Örneğin: Üzerinde örtü olan bir masa kale olup, küçük bir kız da içindeki prenses olabilir. 4) Oyun 

mantıklı olan veya olmayan kuralları denemek için bir arenadır. Kurallar oyun içerisinde ortaya çıkabilir 

veya yok olabilir. Basit veya zor olabilirler, çocukların daha önceki deneyimlerinden yeni kurallar 

belirebilir. 5) Oyun zekâ işidir. Çocuk oyun sırasında keşfeder ve sorgular (Hurwitz, 2002).                                                                             

Oyunun çocuk gelişimi üzerindeki etkisi 

Oyun çocukların fiziksel, bilişsel, psikolojik, sosyal ve dil gelişimi açısından yeri doldurulamaz 

bir öneme sahiptir. 

Özellikle çocukluk çağında düşük fiziksel aktiviteden dolayı ortaya çıkan bir çok kalp damar 

hastalıkların risk faktörleri ve sedanter yaşam tarzı dikkat çekmektedir. Ayrıca zamanla hareketsizliğe 

alışan çocuk, ileriki yaşlarda pek çok rahatsızlığı beraberinde getiren, bugün toplumların ortak bir 

sorunu haline gelmiş ve patolojik bir olgu olarak kabul edilen şişmanlık sorunu ile karşı karşıya 

kalmaktadır (Ayan & Memiş, 2012). Oyunla çocukların fiziksel aktivite seviyeleri artırılarak, 

yaygınlaşan obezite hastalığına karşı önemli bir strateji olarak kullanılabilir (Milteer, Ginsburg, & 

Mulligan, 2012). Sağlıklı bünye sağlıklı akıl ilişkisi değişik bilgece söylenen sözlerin de altyapısı ile 



Oyun Destekli Eğitim Yoluyla Sanat Tabanlı Bir Uygulama (Workshop) 

 

 
 

ilgilidir. Çocukların fiziksel güç gerektiren oyunlar oynaması, onun dolaşım solunum, sindirim ve 

boşaltım gibi sistemlerinin düzenli çalışmasının yanı sıra oksijen alımı, kan dolaşımı ve dokulara besin 

taşınmasını da artırmaktadır. Ayrıca oyun esnasında çocuğun bazı hareketleri sürekli tekrar etmesi 

büyük ve küçük kas gelişimini de hızlandırmaktadır (Mangır & Aktaş, 1993). 

Oyun, sağlıklı beyin gelişimini destekler, çocuğa çok erken yaşlardan başlayarak dünya ile 

etkileşim kurma imkanı verir. Eğitim hayatında da, çocukların okula hazır ve adapte olmasına yardımcı 

olur. Problem çözme  ve öğrenmeye hazır olma durumlarını artırır. Buna ilaveten oyun ve teneffüs 

çocuğun yeni bilgileri kaydetme kapasitesini artırabilir (Milteer, Ginsburg, & Mulligan, 2012). Ayrıca 

çocuğa araştırma, objeleri tanıma ve problem çözme imkanları sağlamaktadır. Bu yolla çocuk büyüklük, 

şekil, renk, boyut, ağırlık, hacim, ölçme, sayma, zaman, mekan, uzaklık, uzay gibi pek çok kavramı ve 

eşleştirme, sınıflandırma, sıralama, analiz, sentez ve problem çözme gibi bir çok zihinsel işlemi 

öğrenebilir (Mangır & Aktaş, 1993). 

Oyun oynayan çocuk kimi zaman bilinçli kimi zaman bilinçsiz olarak öğrenir. Oyun, çocuğa 

araştırma, gözlem yapma, keşfetme, yeni beceriler geliştirme ve başarısızlık endişesi duymadan yeni ve 

değişik roller alma imkanı sağlar. Ayrıca çocuk arkadaşlarıyla birlikte oynadığı oyunda paylaşma, 

yardımlaşma, çevre ile olumlu ilişkiler kurma, kurallara uyma, başkalarının haklarına saygı gösterme ve 

sorumluluk alma, başkalarının ve kendi haklarını koruma, verilen görevleri üstlenme, karar verip 

uygulayabilme, işbirliği yapabilme gibi temel toplumsal kuralları öğrenebilir (Mangır & Aktaş, 1993). 

Sigmund Freud’a göre travmatik olaylar neticesinde ortaya çıkan olumsuz duyguların oyun ile 

yok edilmesi mümkündür. Çocuk gerçek yaşamda kendisini rahatsız eden durumları ve diğer insanlarla 

paylaşamadığı duygularını sembolik olarak oyununa yansıtabilir ve oyun yoluyla ifade edebilir. Ayrıca 

çocuk oyun sırasında bir çok duygusal tepkiyi öğrenirken, aynı zamanda bazı duygusal tepkilerini 

kontrol etmeyi ve denetim altına almayı da öğrenebilir (Ayan & Memiş, 2012). 

Oyunun Eğitimdeki Yeri ve Önemi 

Eğitim denildiğinde daha çok zihni bir işlem ve onunla ilgili çeşitli kademelerde eğitim ve 

öğretim yapan kurumlar akla gelmektedir (Aydoğdu, 2009). Çünkü eğitim, öğretim odaklı bir yöne 

doğru kaymıştır. Öğretim odaklı olmaya başlayan bu yöneliş, biraz daha ileri giderek yarışmacı, bilgi 

yükleyici, ezbere dönük süreçleri içermektedir. Çok bilgiye sahip olmak, daha çok kabul görmektedir. 

Bilgi temelli anlayış bir kazanç ve kaybediş ikilemine göre değer kazandığı için eğitimde her şey sonuca 

göre değerlendirilmekte ve sonuçlar dikkate alınarak değerlendirme yapılmaktadır. Bu nedenle eğitimi 

oluşturan öğelerin pek bir anlamı olmamaktadır (Yıldırım, Diyalog Temelli Eğitim Anlayışında Paulo 

Freire Örneği, 2009). Oysa eğitimin temel görevi bireyin doğal yeteneklerini keşfetmek ve etkili bir 

biçimde yararlanılabilmesi için geliştirmek olmalıdır. Her bireyin kendine özgü bir doğası vardır ve bu 

doğanın merkezinde yaratıcı etki yer alır (Aydoğdu, 2009). 

Carl Jung’un dediği gibi, yeni bir şeyin yaratılması, yalnızca akılla değil, oyun oynama 

güdüsüyle de gerçekleşir. Yaratıcı zihin sevdiği nesneyle oynamayı sever. Başka bir deyişle, herhangi 

bir karmaşadan kaçarak yeni bir düzen kurmayı amaçlayan oyun, yaratıcılığın temelidir. Bu düzen 

kurma çabası, ister karışık bir dış dünya isterse bireyin kendinde yaşadığı uzlaşmaz çelişkiler olsun, 

yaratıcılık anlamına gelir. Winnicott’a göre çocuk ya da yetişkin olsun fark etmez, bireyler sadece ve 

sadece oyun yoluyla yaratıcı olabilir. Bilim ve sanattaki yaratmalar, yeni ilişkiler (çağrışımlar, 



Metin İNCE, Öznur IŞIR 

228 
 

bileşimler, değişimler) peşindedirler. Bunun da en iyi ortamı oyundur.  Bir etkinliğin oyun olması için 

her şeyden önce onun kaygısız ve endişesiz bir şekilde gerçekleştirilmesi gerekir (Ayaydın, 2011).  

Oysaki okul ortamındaki oyun ile evde oynanan oyun arasında akranlarla ilişki, grup 

büyüklüğü, oynanan ekipmanlar, rehberlik ve idare edebilme, yetişkin-çocuk ilişkisi, zaman, mekân 

uygunluğu ve planlama boyutlarında farklılıklar vardır. Çocuklar aile veya komşu ortamında karışık yaş 

gruplarında oynar. Kendi yaşına yakın arkadaşlarıyla oynayan çocuğun ilgi ve oyun ihtiyaçları daha 

fazla benzerlik gösterecektir. Okullar çocuklara ilk zamanlarda arkadaş olarak seçmeyebilecekleri 

çocuklarla da oynama fırsatı sunmaktadır. Bu sayede çocuklar paylaşmayı ve karşı tarafın fikrine saygı 

duymayı öğrenecektir. Ayrıca, evdeki bir çocuk genellikle yalnız ya da bir veya birkaç arkadaşı ile 

oynayabilirken, okullarda daha geniş gruplarda oynama imkânı bulur. Evdeki oyun ortamı genellikle 

serbest oyun ortamı olacaktır. Serbest oyun etkinliklerinin çocuğun gelişimine katkıları yadsınamaz, 

yine de öğretmen rehberliğinde oynayan çocuk, sınıflandırma ve renkler gibi kavramları kolayca 

öğrenebilecektir. Aileler çocuklarının oyun sırasında yaptıkları keşifleri fark edemeyebilir ya da fark 

etse bile bunları kaydetmez ve tartışmaz, ancak okul ortamındaki çocuk keşiflerinin değer gördüğünü 

anlar ve öğretmen yardımı ile bu konudaki fikirlerini zenginleştirir. Evde oynayan çocuğun oyun 

zamanı ailesinin isteğine göre olurken okulda oyun için ayrılan planlı bir zaman vardır. Onun hayal 

dünyasını, beceri düzeyini, kas kuvvetini ve pratik düşünebilme yeteneğini artıran, geliştiren çocuğu 

cesaretlendiren oyun doğru bir rehber ile işlevsellik kazanır (Ayan & Memiş, 2012). 

Uygulama 

 Bir küreyle oynamak çocukların bütün oyun etkinlikleri içinde belki en özgün ve en eski 

olanıdır.  Hem hareket oyunu, hem inşa oyunu hem de insan gelişiminin bütün dönemlerindeki kurallı 

oyunlar için (Niemann, 1991).  

Yöntem 

Çalışmanın yöntemi nitel araştırma yaklaşımlarından durum çalışması (case study) olarak 

desenlenmiştir. Nitel araştırma, gözlem, görüşme ve doküman analizi gibi nitel veri toplama 

tekniklerinin kullanıldığı, algıların ve olayların doğal ortamda gerçekçi ve bütüncül bir biçimde ortaya 

konmasına yönelik nitel bir sürecin izlendiği araştırmadır (Yıldırım & Şimşek, 2011) 

Durum çalışması araştırması, araştırmacının gerçek yaşam, güncel sınırlı bir sistem (bir durum) 

ya da belli bir zaman içerisindeki çoklu sınırlandırılmış sistemler (durumlar) hakkında çoklu bilgi 

kaynakları aracılığıyla detaylı ve derinlemesine bilgi topladığı, bir durum betimlemesi ya da durum 

temaları ortaya koyduğu nitel bir yaklaşımdır (Creswell, 2013).  Veri toplama yöntemi olarak katılımcı 

gözlem kullanılmıştır. Veri toplama aracı olarak video kayıtları ve fotoğraflar tercih edilmiştir.  

Uygulamanın kapsamı 

Bu kapsamda oyun temelli bir atölye çalışması gerçekleştirilmiştir. Katılımcılarımız yaşları 5 ila 12 

arasında değişen 12 çocuktan oluşmuştur. Workshop İstanbul Kemerburgaz Üniversitesinin desen 

atölyesinde gerçekleştirilmiştir. Ortada rahatça kullanabileceğimiz boş bir alanının olması, bir duvarın 

boydan boya cam olmasından dolayı iyi ışık alması ve atölyenin içinde lavaboların bulunması gibi 

sebepler bu atölyenin kullanılmasında etkili olmuştur. Çocukların karşılıklı ve yan yana oturabilmesi 



Oyun Destekli Eğitim Yoluyla Sanat Tabanlı Bir Uygulama (Workshop) 

 

 
 

için altı adet masa birleştirilmiş, ayrıca küçük çocukların rahat çalışabilmeleri için model sehpalarının 

etrafına minderler dizilmiştir.  

Ağırlıklı olarak üç boyutlu tasarım algısını geliştirmeyi planladığımız için atölye çalışmasının 

temeline bir yapı-inşa oyunu oturtulmuştur.  

Yapı/inşa oyunları; çocukların bir şeyler yaratmak amacı ile çevrelerini manüple ettikleri oyunlardır. Bu 

tarz oyunlar çocukların bloklarla şehirler ve kuleler inşa etmeleri, kumla oynamaları, marangoz 

masasında ahşap alet ve makinalarla çalışması, tebeşirle kaldırımlara ve duvarlara çizimler yapması gibi 

aktiviteleri içerir. Yapı oyunları çocukların objelerle deneyler yapmasını, çalışan ve çalışmayan 

kombinasyonları bulmalarını, kümeleme, çizim, yapı, inşa ve  müzik yapmak hakkında temel bilgileri 

edinmelerini mümkün kılar.   

Uygulamanın amacı:  

 Atölye çalışmasının konsepti “Büyü-t-mek” olarak belirlenmiştir. Büyü-t-mek atölyesinin 

amacı çocukların benzer birimleri kullanarak üç boyutlu ürünler yaratmalarıdır.  Böylece üç boyutlu 

hayal etme, denge, ritim, birim, mekan, uzay algısı gibi kavramların ve farklı yaş gruplarıyla bir arada 

çalışabilme, başkasının haklarına saygılı olma gibi davranışların atölye çalışmasında gelişmesi 

öngörülmüştür. Atölye temel formları kullanarak strüktür çalışmaları gerçekleştirebilecek ve sonuçta 

çalışmaların üç boyutlu sanat çalışmalarına dönüştürebileceği biçimde yapılandırılmıştır. 

Uygulamanın hedefleri 

 Ellerle oynanan her tipte obje, beyinin manüplatif  becerileri doğrudan geliştirmesine yardımcı 

olur ve oyun bu gelişimin ana sürücüsüdür. Yetişkinlerin problem çözme becerilerindeki etkililik ile 

objeleri manüple etme becerisinin erken teşviği arasında bağlantı olduğu saptanmıştır. Ayrıca 

çevrelerini kontrol edebilmeleri sayesinde çocuklara başarı hissi verir ve onları güçlendirir. Objeleri ve 

materyalleri manüple etme konusunda başarılı olan çocuklar aynı zamanda kelimeleri, fikirleri ve 

konseptleri de manüple etme konusunda başarılı olurlar (Boucher & Amery, 2009). Atölye çalışması bu 

becerilerin gelişmesine destek olmak hedefi ile gerçekleştirilmiştir. 

Kullanılan malzemeler 

Atölyenin yapı/ inşa birimleri oluşturacak malzeme olarak köpük toplar ve ahşap çubuklarda 

karar kılınmıştır. Toplar hem insanlık tarihinde hem de bireysel tarihimizde en eski ve temel oyun 

malzemelerinden biridir. Toplarla pek çok oyun oynanabilir ve benzer birimler bir araya getirerek 

sonsuz kombinasyonlar oluşturulabilir. Topları köpük olarak tercih etmemizde, çocukların birimleri 

birleştirirken zorlanmamaları, yapıştırıcı kullanmak zorunda kalmamaları, maliyetinin çok yüksek 

olmaması gibi durumlar etkili olmuştur. Ayrıca malzemeyi en temel düzeyde tutmamızın sebeplerinden 

bir diğeri ise son zamanlarda oluşan oyuncak ne kadar ne kadar pahalı ve karmaşıksa o kadar kaliteli 

oyun oynanabilir yanılgısını yıkmaktır.  

Uygulama süreci 

 Tüm çocuklar geldiklerinde masalara U şeklinde oturmuşlar, tanışmadan sonra çocuklara 

bugün birlikte bir oyun oynayacağımızı söyleyerek toplar ve çubuklar gösterilmiştir. Çubukları toplara 

batırarak topları büyütebileceklerini, istedikleri formu yapabilecekleri ve istedikleri renkleri 



Metin İNCE, Öznur IŞIR 

230 
 

kullanabileceklerini belirtilmiştir. Çocuklardan birinin topları nasıl büyüteceğimizi sorması ile önce bir 

çubuğun her iki tarafına toplar ekleyip daha sonra üçüncüsünü ve dördüncüsü ile devam ederek 

çocuklara birimleri nasıl bir araya getirebilecekleri ile ilgili fikir vermiş olduk.  

 

 

 

Toplar bağlanıp hızlı bir şekilde büyürken çocuklar “ooo”, “vay canına” gibi tepkiler vermişlerdir. İster 

birlikte isterlerse tek başlarına oynayabileceklerini ve istedikleri kadar büyütebilecekleri çocuklara 

söylenmiştir. Masaya toplar döktüldüğü anda çocuklar heyecanla topları ve çubukları paylaşmaya 

başlamışlardır.  

 

 

 

Çocukların bazıları hemen x,y,z koordinatlarında  çalışmaya başlarken bazıları ise kare, üçgen 

ya da ip merdivene benzer şekillerde x,y koordinatlarında çalışmışlardır. İki öğrenci ise tek bir çubuğa 

farklı renk ve şekillerde topları dizmiştir.  

 



Oyun Destekli Eğitim Yoluyla Sanat Tabanlı Bir Uygulama (Workshop) 

 

 
 

   

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    

X,y koordinatında çalışan çocukların bazılarına çubukları sadece yatay olarak değil dikey 

olarak ta kullanabilecekleri gösterildiğinde hızlı bir şekilde algılayıp yaptıkları strüktürleri x,y,z 

koordinatında geliştirmişlerdir. Bazı çocuklara da çalışmalarının devrilmemesi için nerelerden destek 

eklemeleri konusunda yardımcı olunmuştur.  

 

  

 

Çocukların hemen hepsi workshop boyunca birden fazla çalışma yapmışlardır. Bazı çocuklar 

kedi evi, üniversite, roket, uzay mekiği, güneş sistemi gibi çalışmalarını nitelerken bazıları da soyut 

çalışmalar yapmış ve çalışmalarını isimlendirmemişlerdir. Ama çocukların hepsi farklı ve özgün yapılar 

oluşturmuşlardır. Bir saatin sonunda malzemeler tükendiği için çocuklar çalışmalarına son vermek 

zorunda kalmış, hepsi bu konuda şikayetçi olmuş ve öğleden sonra devam edip etmeyeceğimizi 

sormuşlardır. 

  



Metin İNCE, Öznur IŞIR 

232 
 

       

 

Geniş bir algılama ve hayal gücüne sahip çocuklarla birlikte çalışmak eğlenceli olduğu kadar 

bizler için de ilham verici olmuştur. Bu yüzden atölye çalışmasının minimum müdahale ve 

yönlendirmeyle doğal bir süreçte gerçekleşmesine özen gösterilmiştir.  Workshoptan beklentimiz 

çocukların çalıştıkları süre boyunca keyif almaları ve sınıfta ders öğreniyor gibi hissetmemeleri 

olmuştur. Böylece çocuk yanlış yapma ve kötü not alma korkusunu yenerek kendini tamamen oyuna 

verebilir, yaratıcılığını serbest bırakabilir, malzemeyi deneyebilir, kuralları yıkabilir, yeni kurallar 

yaratabilir, karşılaştığı problemlere çözümler üretebilir. 

Farklı cinsiyet ve yaş grubundaki çocukların bir arada çalışabilmesi, hepsinin aynı etkinlikten 

keyif alması, konuyu beklediğimizden daha hızlı kavrayıp üretmeye başlamaları ve en önemlisi 

eğlenmeleri workshop’ da hedeflediğimiz amaçları karşılamıştır. 

Ayrıca atölye çalışmasında üretilen ürünler, pek çok ülkeden katılımın olduğu I. Uluslararası 

Çocuk Bienali-Arkadaşım Bienal’de sergilenmiş ve binlerce çocuk tarafından izlenmiştir.  Böylece 

atölye çalışmasında hedeflediğimiz paylaşımsal süreç bir adım daha öteye taşınmıştır. 

Bulgular ve Yorumlar 

Ele alınan durum süreci tematik olarak analiz edilmiş, bulgular temalar baz alınarak 

sunulmuştur; 

Rehberlik etme 

Geleneksel düzen özünde yukarıdan ve dışarıdan zorlamaya dayalıdır. Erişkinlerin 

standartlarını, konularını ve yöntemlerini, erişkinliğe yavaş adımlarla ilerlemekte olan gençlere zorla 

kabul ettirmeye çalışır. Aradaki boşluk öylesine büyüktür ki; öğrenilmesi beklenen konular ve öğrenme 

ve davranış yöntemleri gençlerin mevcut kapasitesinintamamen üzerindedir. Beklentiler genç 

öğrencilerin hali hazırda sahip oldukları deneyimlerin çok çok ötesindedir. Gerçek şudur ki; bu konular 



Oyun Destekli Eğitim Yoluyla Sanat Tabanlı Bir Uygulama (Workshop) 

 

 
 

ve davranış biçimleri öğrencilere zorlama yoluyla kazandırılmaktadır. Fakat erişkenlere ait ürünlerle 

gençlerin deneyim ve becerileri arasındaki uçurum o kadar geniştir ki; bu durum  öğretilen şeyin 

geliştirilmesi sürecine öğrencilerin de etkin bir şekilde katılımını imkansızlaştırmaktadır (Dewey, 

2013). Bu anlamda Freire’nin uyarısına önem vermeliyiz: “Deneyimler nakledilemez; yeniden 

keşfedilmelidir.” (Mayo, 2011).  

Geleneksel eğitimde öğretmenin her şeyi bildiği, öğrencinin ise hiçbir şey bilmeyen edilgen 

dinleyiciler olması gerektiği nosyoundan yola çıkılırken, bilgi çağında öğretmenin işinin daha çok 

yardım etmek, yol göstermek olması gerektiği eğitimciler tarafından kabul edilmiştir. Oysa oyun 

destekli bu eğitim uygulamasında hem atölye yürütücüleri hem de gönüllü üniversite öğrencileri 

çocuklara nasıl yapmaları gerektiğini söylemek yerine sadece yönlendirici rolü üstlenmişlerdir. Bu 

şekilde çocuklar üç boyutlu bir obje inşa ederken bilmeleri gereken bütünlük, denge, vurgu, hizalama, 

yakınlık gibi görsel tasarım ilkelerini kendileri deneyerek keşfetmişlerdir. 

Demokratik Ortam 

Çalışma ortamına bir öğretmen masası ya da kürsüsü bilinçli olarak konulmamıştır. Bu  

öğrenci ile öğretmen arasında hiyerarşik yapıyı oluşturan unsurlardan biridir. Uygulama esnasında 

hiyerarşik yapyı ortadan kaldırmak için yapılan bir diğer davranış ise öğretmenlerin çocuklarla aynı 

ortamda kendi çalışmasını gerçekleştirmeleridir. Örgün eğitimde öğretmenler nadiren öğrencilerin 

arasında, öğrenciler ile aynı koşullarda –sanki denkmişçesine- kendi tasarım ürününü ya da sanatsal 

çalışmasını üretir. 

Hiyerarşik yapı ortadan kalktığında birey otoriteye yaranma ve kendini beğendirme arzusunun 

dışına çıkarak çok kısa bir sürede eleştiri yapan, düşünen, tartışan, yeni fikirler üreten ve birbiri ile 

etkileşime giren bir bireye dönüşür. 

Süreç odaklılık 

Aslında sorun; sonuç ürün değil, sürecin tümünde geliştirilen düşüncenin biçime aktarılması 

sorunudur ve atölyede ne yaparsanız yapın kişiler katılmadığı, yaşamadığı, anlamadığı süreci unutmaya 

hazır olduklarından öğrenci de böyle bir süreçte doğal olarak reddetmeye ve unutmaya hazır olmaktadır 

(Sağlam, 2009) 

Dr. Gasco (2009) da, sonucun değil sürecin önemli olduğunu “Tıpkı bir yolculuk gibi; 

deneyimin asıl değeri varış noktası değil, kat edilen yollardır. Öğrencilerin bu tersinden işleyen çalışma 

ortamının farkında olmalarını sağlamak gerçekten önemlidir. Bu durumda, öğrencilerden sonuca 

ulaşmak için kendilerine bir takım görüşler verilmesini bekleyen pasif bireyler olmaktansa, sürecin aktif 

aktörleri olmaları istenmektedir. Tasarım geliştirme sürecine gereken önemi vermek, aslında sürecin 

yapısını oluşturan gözlem, seçim ve sentez yetilerini keskinleştirmek anlamına gelir” sözleri ile 

belirtmiştir. 

Bu çalışmada da öğrencilerin çalışmaları notlandırılmamış, derecelendirilmemeiş ya da 

kıyaslanmamıştır. Ürettikleri ürünlerin yanında süreçten ve birbirlerinden elde ettikleri kazanımlar, 

bütün katılan çocukların workshopu başarılı bir şekilde bitirmeleri ve katılım belgesi almaları için 

yeterli bulunmuştur. 

 



Metin İNCE, Öznur IŞIR 

234 
 

Yaratıcılık 

Kısıtlayıcıların az olduğu, motivasyonun yüksek olduğu, not kaygısının olmadığı, 

katılımcıların birbirleri ve öğretmen  ile işbirliği ve diyalog içerisinde, kısa ve yoğun çalışma süreci 

içerisinde ürettiği wokshop etkinliklerinin yaratıcılığı ortaya çıkardığı pek çok eğitimci tarafından kabul 

edilmektedir. 

Tasarımında aynılaşmadan yakınılan günümüzde, workshop katılımcılarının tasarım 

süreçlerinin ve malzemeyi kullanımlarının birbirlerinden oldukça farklı olması bu durumu destekler 

niteliktedir. 

Motivasyon 

Orada bulunmak için devamsızlıktan sınıfta kalmakla tehdit edilmeyen, tamamen kendi ilgi ve 

yönelimlerine göre başvuruda bulunmuş bireylerin bir araya gelmesi oldukça ilgili ve motive olmuş bir 

çalışma ekibinin oluşmasına neden olur. Motivasyonu artıran bir başka unsur ise bireyin beğenilme 

kaygılarının ortadan kaldırılmasıdır. Böylece birey doğru, düzgün ve kabul edilebilir bir çalışma 

yapmaya çalışmaktansa kendisine deneme ve yanılabilme şansı verir. Her denemesinde farklı şeyler 

keşfeden birey daha da motive olur ve öğrenmenin hazzını tekrar yaşamak için yeni çalışmalar üretmeye 

hevesli olur. 

Bu workshop süresinde de çocukların neredeyse tamamının istenilenden çok daha fazla çalışma 

yaptıkları gözlemlenmiştir. Örgün eğitimde öğrencilerin büyük çoğunluğunun ödevleri bir angarya 

olarak gördüğü, çalışmalarını genellikle teslim süresinin sonunda ve sınıfı geçecek notu almaya yetecek 

sayıda yaptıkları bilinmektedir. Burada ise öğrenciler denemek, araştırmak, üretmek ve öğrenmek için 

tamamen kendi istekleri ile malzemeler tükenene kadar çalışmalar üretmişlerdir. 

Yardımlaşma 

Günümüzde bireycilik örgün eğitim sisteminin daha çocukluktan itibaren oluşturduğu ve inşaa 

ettiği bir yapıdır. Bu rekabet ve yarışma öğrencilerin bütün eğitim hayatları boyunca karşı karşıya 

kaldıkları bir durumdur. Oysa bilgi çağı beraberinde disiplinlerarası ve işbirlikli çalışmayı getirmiştir. 

Bireyselleştirilmiş bir eğitimden çıkan bireylerin iş hayatında grup halinde yardımlaşarak ve paylaşarak 

çalışma konusunda güçlükler yaşadıkları görülmektedir. Bu davranışın küçük yaşlardan itibaren 

kazandırılması oldukça önemlidir. 

Oyun temelli etkinlikler bu davranışı teşvik etmesi açısından oldukça önemlidir. Bir yarış ve 

rekabet içine sokulmayan çocukların hem uygulama öncesinde atölyenin hazırlanması, malzemelerin 

dağıtılması gibi konularda öğretmenlere yardımcı oldukları hem de çalışma esnasında birbirleri ile 

gerek malzeme konusunda gerekse çubukları kullanmakta zorluk yaşayan daha küçük yaştaki çocuklara 

yardımcı olma konularında oldukça istekli oldukları gözlemlenmiştir. 

 

SONUÇ 

Tüm bu özellikler çocukların okullarda oyun oynamasının ne kadar önemli olduğunu 

yansıtmaktadır ancak geleneksel eğitim de oyunun eğitim de yeri yok denecek kadar azdır. 

Genellikle öğrencilere bilgi yüklenmesi ve yüklenen bilgilerin belirli aralıklarla kontrol 



Oyun Destekli Eğitim Yoluyla Sanat Tabanlı Bir Uygulama (Workshop) 

 

 
 

edilmesine dayalı ezberci eğitimde oyunun yeri sadece öğrencilerin boş vakitlerini doldurmak 

olarak değerlendirilir.  

Oysa bazı davranış ve becerilerin örgün eğitim ortamlarında kazandırılması çok güçtür. 

Demokratik, süreç odaklı, rehberliğe dayalı, motivasyonu yüksek bireylerden oluşan, 

yardımlaşmayı teşvik eden, yaratıcılığı ve deneyselliği orta çıkaran yapıları ile oyunlar bilgi 

çağı eğitiminde çok önemli bir yere sahiptir. Örgün eğitim müfredatlarının oyun temelli 

etkinliklerle desteklenmesi bilgi çağının gereksinimlerini karşılayabilecek bütüncül bir eğitim 

sağlayabilmek açısından büyük önem arz etmektedir.  

NOT: Atölye çalışması Arş. Gör. Mimar Ayşegül Akçay ile birlikte İstanbul Kemerburgaz 

Üniversitesi Psikoloji Uygulama ve Araştırma Merkezi Çocuk Atölyeleri kapsamında 

gerçekleştirilmiştir. 

 

KAYNAKÇA 

Akyüz, E. (2001). Çocuk Hakları Sözleşmesinin Temel İlkeleri Işığında Çocuğun Eğitim 

Hakkı. Milli Eğitim Dergisi(151), 3-24. 

Ayan, S., & Memiş, U. A. (2012). Erken Çocukluk Döneminde Oyun. Selçuk Üniversitesi 

Beden Eğitimi ve Spor Bilim Dergisi, 14(2), 143-149. 

Ayaydın, A. (2011). Çocuk Gelişiminde Bir Oyun Olarak Sanat ve Resim. Elektronik Sosyal 

Bilimler Dergisi, 106(37), 303-316. 

Aydoğdu, H. (2009). Eğitimde İdeolojik Arayışlar: “Tek Tip İnsan” ve “Denge” Sorunsalı. 

Küreselleşme Sürecinde Eğitim Sorunlarının Felsefi Boyutu (s. 500–509). Ankara: 

Eğitim-Bir-Sen Yayınları. 

Boucher, S., & Amery, J. (2009). Play and Development. J. Amery içinde, Children’s Palliative 

Care in Africa (s. 37-60). London: Oxford University Press. 

Creswell, J. W. (2013). Nitel Araştırma Yöntemleri, Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma ve 

Araştırma Deseni. Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Dewey, J. (2013). Deneyim ve Eğitim. Ankara: ODTÜ Yayıncılık. 

Ergün, M. (1980). Oyun ve Oyuncak Üzerine - I. Milli Eğitim, 1(1), 102-119. 

Gasco, G. (2009). Tasarım Atölyelerini Deneyimlemek Mimarlık Eğitiminin Öteki Yüzü. 

Dosya(15), 36-41. 

Hurwitz, S. C. (2002). To Be Successful—Let Them Play! Childhood Aducation, 79(2), 

101-102. 

Komisyon. (2009). Çocuk Gelişimi ve Eğitimi - Oyun Etkinliği I. (MEGEP, Dü.) Ankara: Milli 

Eğitim Bakanlığı. 



Metin İNCE, Öznur IŞIR 

236 
 

Mangır, M., & Aktaş, Y. (1993). Çocuğun Gelişiminde Oyunun Önemi. Yaşadıkça Eğitim(26), 

14-18. 

Mayo, P. (2011). Gramsci, Freire ve Yetişkin Eğitimi - Dönüştürücü Eylem Fırsatları. Ankara: 

Ütopya Yayınevi. 

Milteer, R. M., Ginsburg, K. R., & Mulligan, D. A. (2012). The İmportance Of Play In 

Promoting Healthy Child Development and Maintaining Strong Parent-Child Bond: Focus On 

Children In Poverty. Pediatrics, 129(1), 204-2013. 

Niemann, H. (1991). Oyuncağın Gelişim Tarihi. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Dergisi, 24(1), 55-61. 

Razon, N. (1985). Okul Öncesi Eğitimde Oyunun, Oyunda Yetişkinin İşlevi. Ocak 6, 2015 

tarihinde Ekipnormarazon Web Sitesi: 

http://www.ekipnormarazon.com/makale-detay/okul-oncesi-egitimde-oyunun-oyunda-yetiski

nin-islevi adresinden alındı 

Sağlam, H. (2009). Eğitim Aracı Olarak Bir Bölü On. Dosya(15), 42-47. 

Yıldırım, A. (2009). Diyalog Temelli Eğitim Anlayışında Paulo Freire Örneği. Uluslararası 

Eğitim Felsefesi Kongresi (s. 638-648). Ankara: Eğitim-Bir-Sen Yayınları. 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2011). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: 

Seçkin Yayıncılık.



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 237-252. 

www.inijoss.net 

 

237 
 

BANKACILIK SİSTEMİNDE İNTERNETİN OLUMLU VE OLUMSUZ YÖNLERİ 

Besti ALIYEVA 

Azerbaycan Devlet İktisat Üniversitesi, 

Türk Dünyası İşletme Fakültesi, İktisat ve İşletme Bölmü, Bakü/AZERBAYCAN 

bastiyusifova@gmail.com 

 

ÖZET 

 

İnternet bankacılığı, müşterilerinin internet üzerinden bankacılık hizmetlerinin 

kullanılmasına denir. Internet bankacılığı giderek artmaktadır. İnternet bankacılığı sayesinde, 

banka şubesine gitmeden, internet erişimi olan bir bilgisayar aracılığıyla birçok bankacılık 

işlemini yapabilirsiniz. Şubelerdeki kalabalık işlem yükünü azaltan ve personel artışından 

koruyan, maliyetleri düşüren bir sistemdir. Özellikle güvenlik konusunda alınan son önlemler 

ile hizmet oldukça güvenli hale getirilmiştir. Makale bankanın tarihsel gelişimi, fonksiyonları, 

banka hesap türleri, internetin tarihsel gelişimi, internetin bankacılıkla ilişkisi ve bankacılıkta 

internetin olumlu ve olumsuz yönleri gibi konuları içerir.  

Anahtar kelimeler: Azerbaycan,  Banka, Merkez Banka, Para, İnternet 

 

     

POSITIVE AND NEGATIVE ASPECTS OF THE INTERNET BANKING SYSTEM 

 

ABSTRACT 

 

Internet banking, called the use of banking services to customers via the Internet. Internet 

banking is increasing. With İnternet banking, you can not go to the bank branch, you can do 

many banking transactions via a computer with internet access.This system  reduces the 

processing load on the crowd branch, protecting the staff increase and reduces costs. Especially 

the measures taken for the safety makes services  more safe.  Articles includes the historical 

development of bank and banks functions, bank account types, historical development of the 

internet, the internet banking and banking relationship, positive and negative aspects of the 

Internet to the banking. 

Keywords: Azerbaijan, Bank, Central Banks, Money, Internet 

 

GİRİŞ 

Paranın bir değişim değeri olmasıyla, ticaret yeni bir çehre kazanmış, teknolojik 

gelişimler eşliğinde sanal para kavramının oluşmasıyla e-ticaret anlayışı doğmuştur. Zamanla, 

mailto:bastiyusifova@gmail.com


Besti ALIYEVA 

238 
 

evde, internetin başında dünyanın her hangi bir yerinden alış veriş yapmak son derece 

kolaylaşmıştır.  

Bankalar her geçen gün teknolojik gelişmelerle paralel olarak hizmet ve ürünlerini 

çeşitlendirmektedirler. En az maliyetle en çok kar elde edebilmenin yollarını aramaktadırlar. 

Bu da, her yere şube açarak genişlemekle olamaz. Yeni bir şube açmak bankalar için özellikle 

kısa vadede büyük maliyetlerin altına girmek anlamına gelmektedir ki, bu sıcak paraya en çok 

ihtiyaç duyulan bir sektörde hizmet veren banka için son derece riskli bir durum 

oluşturmaktadır. O halde, daha kestirmeden sonuca gitmenin yollarını aramak bir gerekliliktir. 

E-bankacılık yardımıyla risklerden kaçınmak mümkün olmuştur. 

Askeri amaçlarla 1960’ların ortasında hayata giren internet, büyük bir hızla diğer alanlara 

da sirayet etmiştir. Bankalar bu fırsattan iyi yararlanarak hızla internet şubeleri açmış ve kısa 

sürede olumlu karlar elde etmişlerdir. Ancak, sistemdeki açıklardan yararlanmayı meslek 

haline getirmiş olan bir takım insanlar yüzünden çok sayıda internet bankacılığı müşterisinin 

mağdur olması, internet bankacılığının daha hızlı yayılmasına engel olmuştur. Bankalar bu 

durumlarla sürekli mücadele etmek amacıyla güvenlik duvarlarını artırıcı önlemler almak 

zorunda kalmıştır. 

İnternet bankacılığı ülkemiz için yeni bir sistemdir. Ancak bu sistemin bankalarımızda 

kullanım oranı hızlı şekilde artmıştır. Bazı olumsuzluklar olsa da internet bankacılığı her 

geçen gün gelişmektedir.                

 

1. Bankanın Tanımı  

Banka,  mevduat kabul eden, bu mevduatı en verimli şekilde çeşitli kredi işlemlerinde 

kullanmak amacını güden veya faaliyetlerinin esas konusu düzenli bir şekilde kredi almak ya da 

kredi vermek olan ekonomik bir kuruluştur. Diğer bir tanım olarak banka, para, kredi ve 

sermaye konularına giren her çeşit işlemleri yapan ve düzenleyen, özel veya kamusal kişilerle 

işletmelerin bu alandaki her türlü ihtiyaçlarını karşılama faaliyetlerinde bulunan bir ekonomik 

birimidir. En basit tanımını ise şöyle yapabiliriz: Bankalar faizle para alıp veren, kredi, iskonto, 

kambiyo işlemleri yapan, kasalarında para, değerli belge, eşya saklayan ve bunun dışındaki 

diğer ekonomik etkinliklerde bulunan kuruluşlardır. 

Banka kelimesi İtalyanca ‘’banco’’ kelimesinden Türkçe’ye geçmiştir. Para bozma gişesi, 

para bozma yeri anlamına gelir. Bankacılığın gösterdiği tarihi gelişme, para kavramının 

gelişmesiyle yakından ilişkilidir. Bilinen en eski banka Mezopotamya’daki Kızıl Tapınak'tır. 

Hamurabi yasalarında banka işleminin nasıl yürütüleceği, borçların nasıl tahsil edileceği, 

komisyonların nasıl belirleneceği konusunda hükümler yer almaktaydı. Sonraki yüzyıllarda 

bankacılık zengin ailelerin de uğraşmaya başladığı bir konu haline gelmiştir.
1
 

Modern anlamda ise bankacılık etkinliğini gösteren ilk banka 1609 yılında kurulan 

Amsterdam Bankası'dır. Bunu takiben 1637’de Venedik Bankası kurulmuştur. Diğer ülkelerde 

                                                      
1
http://www.muhasebedersleri.com/banka-islemleri/banka.html, (18.02.2015) Başlık: “Banka” 

http://www.muhasebedersleri.com/banka-islemleri/banka.html


Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

olduğu gibi burada da bankacılık, ilk önce sarraf dükkânları ve kasaların 15. ve 16. yüzyılda 

gelişmesiyle ortaya çıkmıştır. 19. yüzyıla gelindiğinde bankalar ekonomik ve ticari faaliyetlerin 

yardımcısı ve hatta bu faaliyetleri geniş ölçüde düzenleyici kurumlar hâline gelmişler ve 

faaliyet alanlarına göre uzmanlaşmaya başlamışlardır.  

 

Bankaların Görevleri: 

Bankaların kuruluş amaçlarına göre çeşitli faaliyetleri olmasına rağmen, bankaların yerine 

getirdikleri temel görevlerini şöyle sıralayabiliriz:  

Aracılık: Bankalar tasarrufu olan kişi ve kuruluşlardan mevduat alarak topladıkları 

fonları, kredi olarak talep eden kişi ve kuruluşlara aktarmada aracılık ederler. Böylelikle 

ekonomi içinde en önemli görevi üstlenirler. 

Kaynaklara Akıcılık Sağlama: Bankacılık sistemi paranın transferi sistemi olma görevi 

ile ulusal ve UA düzeyde kaynaklara akıcılık sağlar. Yani paranın bir müddet için ihtiyacı 

olmayandan ihtiyacı olanlara aktarılması işlevini görür. 

Kişilerin ve Kurumların Sahip Oldukları Maddi Varlıkların Rasyonel Bir Biçimde 

Kullanımını Sağlama: Halkın, parasal, finansal aktiflerinden oluşan mal varlıklarının 

kullanım biçimi üzerinde, bankacılık kesiminin oluşturduğu, faiz seçenekleri, gelir imkânları, 

vade farkları ve nakit akışı kolaylıklarnın önemli rolü vardır. Bu konuda hâlkı aydınlattığı gibi 

ekonomideki nakit akışlarının daha sağlıklı dolaşımını sağlar. 

 

2. İnternet Bankacılığı 

Küresel rekabet ortamında işletmeler bilgiyi sistematik olarak kullanabilmek, daha etkili, 

daha verimli ve yenilikçi kılabilmek için çeşitli yollarla işlemektedirler. Bilgi çağında bilginin 

kullanılması, aktarılması ve değerlendirilmesi için “Bilgi Teknolojileri”ne ihtiyaç 

duyulmaktadır. Bilgi teknolojileri yardımıyla sürekli üretilebilen, tekrarlanabilen ve 

paylaşılabilen bilgilere ulaşılmaktadır.
2
  Bankacılıkta bilgisayar başlangıçta genel müdürlük 

ve şubeler arasında bilgi akımını sağlamak, elde edilen verilerin toplanıp saklanması, bilgi 

haline dönüştürülmesi ve bununla ilgili yerlere kanalize edilmesi amacıyla kullanılmıştır. 

Ancak zaman geçtikce bankalarda bilgisayar sistemi gelişmeye başlamış ve kullanıcıların sayı 

artmıştır. Bankalar artık bütün işlemlerini bilgi texnolojileri ile yapmaya başlamışlardı.  

Bankacılık sektörü, elektronik ticaretin en yoğun uygulamalarına rastlanılan sektör 

konumundadır. Söz konusu teknolojik gelişmeler sonucu ortaya çıkan ve genel olarak 

“Şubesiz Bankacılık Uygulamaları” olarak adlandırılan Şubesiz bankacılık faaliyetleri 

arasında, telefon bankacılığı, ev bankacılığı, internet şubeleri örnek gösterilebilmektedir. 

İnternet bankacılığı; ev ve ofis bankacılığının yapılmasına olanak veren interaktif yazılımların 

                                                      
2 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf


Besti ALIYEVA 

240 
 

yerini internetin alması ve güvenlik sorununa çeşitli çözümler üretilmesiyle gelişen ve web 

temelli olarak gerçekleştirilen bankacılık işlemidir. 

Genel olarak bankacılıkta yeni teknolojilerin kullanılması, örgütsel yapıda bir çok 

değişikliklere, bankalardaki bilgi akış sisteminin standartlaşmasına, etkinliğin sağlanmasına 

olanak sağlamaktadır. Ayrıca, aynı işlemlerin tekrarının engellenmesine ve daha kısa 

zamanda daha fazla işlem yapılabilmesine, orta düzey yönetici istihdamının azalmasına, 

yönetimin sorumluluğunun dağıtılmasıyla her gruba farklı görev, yetki ve sorumluluk 

verilmesi mümkün olmaktadır. 

Bankaların, gerçek anlamda elektronik bankacılığa geçişi, kişisel bankacılık hizmetlerinin 

1980’lerin sonlarına doğru herkesin kendi bankacılık işlemlerini kendisinin yapması olanağı 

sağlayan para çekme makineleri (ATM) ile başlamıştır. ATM’lerde, banka müşterisine verilen 

bir elektronik banka kartı yardımıyla, bütün temel bankacılık işlemleri yapılmaktadır.
3
 

Teknoloji kullanımının bankalar için önemli hale gelmesi ile birlikte, bankalar 

müşterilerine hizmet sunmak için geliştirdikleri yeni yöntemleri de kullanmaya 

başlamışlardır. Bu hizmetlerden bazılarına, Otomatik vezne makineleri (ATM), kredi kartları, 

telefon bankacılığı ve internet bankacılığı örnek olarak gösterilebilmektedir.  

İnternet kullanımında meydana gelen artışla birlikte internet aracılığıyla yapılan 

bankacılık işlemleri gün geçtikçe daha da artmaktadır. İnternet bankacılığı, bankacılık 

işlemlerinin internet ortamında bankaların web siteleri üzerinden istenildiği zaman dünyanın 

her yerinden ulaşılarak yapılmasını sağlamaktadır. İnternet bankacılığında, banka personeli ile 

bire bir ilişki içinde bulunulmamaktadır. Müşteri, bankacılık işlemlerini gerçekleştirirken 

kendi girdiği talimatlar doğrultusunda otomatik olarak gerçekleştirmektedir.  

İnternet bankacılığında, internetin yüksek ve ucuz işlem kapasitesi sayesinde para yatırıp 

çekme dışında tüm bankacılık işlemlerinin en ucuz maliyetle yapılması mümkündür.
4
 

İnternet bankacılığıyla banka müşterileri, para yatırıp çekme dışında kalan;  

  Hesap ekstrelerinin alınması,  

  Hesaplarındaki para miktarının ve hesap bilgilerinin öğrenilmesi,  

  Para transfer işlemleri,  

  Kredi kartı bilgi sorma ve borç ödeme işlemleri,  

  Döviz işlemleri,  

  Her türlü yatırım hesabı kıymet bilgileri alım satım talimatlarının verilmesi,  

  Vergi, SSK gibi ödemelerinin gerçekleştirilmesi ve daha bir çok gerçek bankacılık 

işlemini yer ve zamana bağlı kalmaksızın internet üzerinden gerçekleştirebilmektedirler.  

                                                      
3 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

4 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

İnternet bankacılığıyla hemen hemen fiziksel şubelerden yapılmakta olan tüm işlemler 

yapılabilmektedir. İnternet, yeni müşteriler elde etmeleri, müşteri ilişkilerini geliştirmeleri ve 

satışlarını artırmaları için bankalara büyük olanaklar sağlamaktadır. Günümüzde internet 

bankacılığı hizmeti sunmak bankalar için bir zorunluluk halini almıştır. Satış ve hizmet 

aşamasında internet teknolojileri ve insan ilişkilerini birleştiren kuruluşlar, gelişmede ve 

büyümede en ön sıralarda yer almaktadır. Büyük bankaların çoğu uzun zaman önce internet 

yapılarını oluşturmuşlar ve bugün ikinci ya da üçüncü jenerasyon sistemlere adım atmışlardır.  

Bankalar ve finans kuruluşları kendi operasyonlarını bankalar arası bir çok işlemlerde de 

modern teknoloji destekli uygulamalar gerçekleştirmektedirler.  

Elektronik çek takas sistemi, doğrudan borçlandırma sistemi ve EFT sistemi bankalar 

arası işlemlerde önemli bir yere sahiptir. Ayrıca önemli bir UA ödeme sistemi olan SWIFT 

sistemi de uzun yıllardır bankalar tarafından sıkca kullanılmaktadır. Bankacılık 

uygulamalarının internet yoluyla müşteri kullanımına sunulması bu işlemlerin yaygınlık 

kazanmasını sağlamıştır.
5
  

Bankacılık işlemlerini 1998 yılından bu yana internet üzerinden gerçekleştirmek isteyen 

insanların sayısında büyük artış gözlenmektedir. Amerika Genel Muhasebe Ofisi 2003 yılında 

ABD’de evlerinden bankacılık hizmeti gerçekleştiren insanların sayısını 2,5 milyon olarak 

tahmin ederken, 2004 yılı için 18 milyon kullanıcı tahmininde bulunmaktadır.
6
  

Ülkemizde nüfusun büyük bölümünün internetle uğraştığı, internet kullanım oranlarının 

oldukça yüksek olduğu ve internet kullanımının her yaştan birey için kabullenildiğini dikkate 

alarsak bankacılıkta da bilgisayar ve internet kullanımını daha da geliştirmek lazımdır .
7
 

2.1. Bankacılık Sektörü Açısından Elektronik Bankacılık Hizmetleri Sunumu 

Günümüzde özellikle ekonomi ve finans alanında değişen dinamikler iyi takip edilerek 

analiz edilmeli rakiplere teknoloji odaklı rekabet üstü kazanımlar elde etme fırsatı 

tanımlamalıdır. Finans ve bankacılık sektöründe yeni bir dönem başlatan internet tabanlı 

uygulamaların hizmete sunulmasını gerektiren birtakım koşullar mevcuttur. Bu koşullar; 

rekabet, hizmet maliyetinin düşürülmesi, değişime uyum, operasyonel risk ve operasyonel 

yükün azaltılması olarak sayılabilir.  

Ekonomiyi yakından takip eden bankalar, piyasa varlıklarını sürdürebilmeleri, rekabette 

avantaj sağlayabilmeleri ve hedefledikleri faaliyet hacmine ulaşabilmek amacıyla 

yatırımlarını planlamaktadırlar. Hızlı teknolojik gelişme ve dünya piyasaları ile bütünleşme 

bankalar için yoğun bir teknoloji yatırımını kaçınılmaz kılmıştır. Bilgisayar teknolojilerinin 

yoğun olarak kullanıldığı sektörlerin başında gelen bankacılıkta; işlemlerin bilgisayar 

ortamında gerçekleştirilmesi uzun zaman öncesine dayanmaktadır.
8
 

                                                      
5 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

6 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

7 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

8 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf
http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf


Besti ALIYEVA 

242 
 

Bankacılık ve finans sektöründe bilgisayar teknolojilerinin kullanımı ve yaygınlaştırma 

amaçlarından en önemlisi sektördeki rekabetin ulaşmış olduğu boyuttur. Rekabet kavramı 

artık çok daha farklı bir boyut kazanmıştır. Eskiden bir işletme pazara uygun bir hizmet ya da 

ürünü en iyi fiyattan sunduğu zaman satışını gerçekleştirirdi. Fakat bu durum günümüzde çok 

değişmiştir. Eskiden üretici işletme sayısı, talep eden kitleyi karşılayamıyor ve pazarda 

üreticinin az olması üretilen mamul ya da hizmetin daha kolay satın alınmasını sağlıyordu. Bu 

gün gelinen noktada ise pek çok ürün ve hizmet seçeneğinden beklenen, müşteri 

memnuniyetini maksimum kılacak faydayı yaratmaktır.  

Teknoloji kullanımının ve teknolojik hizmet sunulmasının gerekçelerinden biride hizmet 

ve işlem maliyetlerinin düşürülmesidir. Son yıllarda yaşanan teknolojik gelişmelere paralel 

olarak yapılan teknolojik yatırımlar, önceleri bankaların yatırım masraflarını artırmış, buna 

karşın şube ve insan sayısında gerçekleşen düşüşler, masrafların azalmasına neden olmuştur.
9
 

Teknoloji yatırımları arasında internet tabanlı yatırımların yapılması günümüzde en yüksek 

maliyetli yatırımlar arasındadır. Ancak bu yüksek yatırımların öngörülen hedefleri 

gerçekleştirmesi durumunda, kuruluşlar personel giderlerinden, hizmet karşılıklarından, 

reklam giderlerinden, kırtasiye giderlerinden ve işlem risklerinden maliyet açısından daha 

avantajlı sonuçlar elde edeceklerdir. Bu iki tezat önerme değerlendirildiğinde yapılan 

yatırımların etkinliği ve işlevin yaygınlaştırılması son derece önem arz etmektedir. Finans ve 

banka kuruluşları bir taraftan, ellerindeki yatırım kaynaklarını ekonomik biçimde kullanmaya 

çalışırken, diğer taraftan bu altyapıların sağlanması amacıyla uzman teknoloji firmalarından 

yararlanmak zorundadırlar. Yapılan yatırımlardan istenilen sonuçlara ulaşılması ise büyük 

ölçüde uygulamalara yaygınlık kazandırılarak müşteri memnuniyetinin sağlanmasına bağlıdır. 

Değişim sürekli ve ısrarcı bir hale gelmekte ve normal bir olay olarak algılanmaktadır. Yeni 

ürün ve hizmetlerin sunum hızı teknolojik değişimin hızı ile orantılı bir şekilde artmaktadır. 

Paradigmalardaki değişimle paralel olarak gelişen internet teknolojisi, bu teknolojilerle 

uyumlu uygulama olanağı bulunan bankacılık hizmetlerinin gelişimini hızlandırmıştır. 

Dolayısıyla, değişimi yönetmek günümüz işletme örgütlerinin en önemli konusu haline 

gelmiş bulunmaktadır. Zira örgütler; ya bilinçli olarak veya ekosistem kanunları çerçevesinde 

veya moda ya da geçici özentilerle kendilerini kısmen veya tamamen değiştirmek 

durumundadırlar. Bankaların özellikle son on yıl öncesindeki en önemli rekabet avantajı 

yaygın şube ağları ve personel sayısı iken günümüz dünyasında bu değerler dizisi internet 

tabanlı bankacılık hizmetleri ile değişime uğramıştır. Günümüz ekonomisinde hemen hemen 

tüm sektörlerde daha verimli çalışma ve müşteri taleplerini zamanında yerine getirme, kuruluş 

imajı ve sürekliliği açısından büyük öneme sahiptir. Müşteri memnuniyetinin sağlanması 

müşteriyle sağlıklı iletişimin kurulmasına bağlıdır. Özellikle bankacılık sektöründe hızlı 

çalışma temposu ve operasyonel işlem yükü sektör çalışanlarının verimli çalışmasını 

engellemekte, rutin işlemler personel motivasyonunu olumsuz yönde etkilemektedir. İnternet 

tabanlı teknolojilerin yaygınlaşmasından önceki dönemde bankacılık ve finans sektöründe 

operasyonel iş yükü ve operasyonel risk her zaman göz önünde bulundurulması gereken temel 

                                                      
9 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf


Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

sorunlar arasındaydı. Bu sorunların aşılması için kullanılan en pratik ve en etkin çözüm yolu 

ise personel istihdamının artırılması olarak görülmekteydi. Bu süreçte ise personelin eğitimi 

ve işe adaptasyonu zaman almakta, iş yükünün artışıyla paralel maliyet ve zaman kısıtı yetkin 

personelin görevlendirilmesini geciktirmekteydi. Günümüzde ise bilgi teknolojisi araçlarının 

kullanımı ve yaygınlaşması bankacılık ve finans hizmetlerinin büyük oranın internet ve mobil 

teknolojiler vasıtasıyla yerine getirilme imkânını sunmaktadır. Bu imkân ise operasyonel 

yükü hafifletirken buna bağlı olarak çalışan işlemlerinden doğabilecek hata risklerini 

azaltmaktadır.
10

 

Müşteriler tarafından kullanılan e-şube hizmetlerinin faydaları;  

 Şubelerdeki işlem yükü azalır, müşteri ihtiyacı ve bankacılık konuları ile ilgili 

danışmanlık hizmetleri e-şube yoluyla sunulur,  

 Şubelerde her müşteri için yapılan birim maliyet, zaman ve gider açısından minimum 

düzeye indirgenmiş olur. 

 E-şube’ler vasıtasıyla klasik şube yoğunluğu ve işlem hacmi düşürülür, banka 

personelinin olası hata riski azalır.  

 E-şube’ler vasıtasıyla müşteriler bilgilendirilir, bankacılık konularında doğru bilgi 

sahibi olmaları sağlanır.  

 E-şube hizmetleri ile çapraz pazarlama faaliyetleri uygulanır, hizmetler hakkında 

farkındalık yaratılarak, kullanıcıların ihtiyaç duyduğu diğer hizmetler sunulur. 

 Elektronik bankacılık hizmetleriyle zamandan bağımsız işlem yapma/sunma olanağı 

sağlanır.  

 Elektronik bankacılık hizmetleriyle mekandan bağımsız işlem yapma/sunma olanağı 

sağlanır.  

 Bireylerin ve şirketlerin nakit yönetimini kolaylaştırır.  

Bankalar tarafından sunulan genel bankacılık hizmetlerinin yanı sıra doğrudan bankayı 

ilgilendirmeyen birtakım tahsilât işlemlerinin şubelerin işlem yükünü artırdığı görülmektedir. 

Bankalar şubeleri kanalı ile bankacılık faaliyet alanı dışında hizmetler verirken, adına hizmet 

verilen kurumla yapılan protokolle belirlenen oranlarda komisyon geliri elde etmektedirler. 

Ancak elde edilen komisyon geliri genellikle sunulan hizmetin gerçek değerinde olmamaktadır. 

Bankaların bu tür hizmet vermelerinin asıl nedeni, hem kurumsal hem de gerçek kişi olarak 

yeni müşteri kazanmaktır. Şubeler açısından durum böyle iken, e-finans ve bankacılık 

hizmetleriyle kurumsal ödeme ve tahsilatların tümü şubelerden bağımsız olarak 

gerçekleştirile-bilmekte, komisyon bedellerinden teknoloji kullanımıyla yüksek kar marjı 

sağlana-bilmektedir.
11

 

                                                      
10 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

11 http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf
http://ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf


Besti ALIYEVA 

244 
 

2.2.İnternet Bankaciliğinda Temel Öğeler 

İnternet bankacılığını ev ve ofis bankacılığından ayıran özellik, internet bankacılığında 

bankanın günün her saatinde milyonlarca müşteriye hizmet verebilmesidir.  

ABD’de başlayan internet bankacılığı fiziksel para çekimi hariç bütün hizmetleri 

müşterilere sunabilmektedir. Sanal cüzdanların 2000’li yıllarda (smart card- akıllı kartlar) 

kullanımının yaygınlaşması ile beraber para çekiminin de gerçekleştirilmesi planlanmaktadır.  

IBM Danışma gurubuna göre, ABD ve AB’de gerçekleştirilen bankacılık işlemlerinin 

bugün için yaklaşık % 5’ini temsil etmesine rağmen, internetin 10 yıl içerisinde finansal 

hizmetlerin sunumunda en önemli dağıtım kanalı olması öngörülmektedir. 

Bir ülkede internet bankacılığının uygulanması kişisel bilgisayar miktarı, telefon aboneliği 

ve internet bağlantısıyla doğrudan ilişkilidir.
12

 

 2.3. İnternet Bankaciliği Kullaniminin Olumlu Ve Olumsuz Yönleri 

  İnternet üzerinden yapılan işlem maliyeti şubeden yapılan işlem maliyetine göre 

oldukça ucuzdur. Maliyetteki düşüş yanında bölgesel farklılık gözetmeden günün her saatinde 

her türlü hizmet verebilmede rahatlık ve uygunluk finansal hizmetlerin pazarlamasında 

önemli rekabet avantajı ortaya çıkarmıştır.  

  İnternet bankacılığının en olumsuz yönü büyük miktarda yatırım gerektirmesidir. 

Yoğun rekabet koşullarında ise internet bankacılığı uygulamasına geçildikten sonra uzun bir 

süre bu işlemlerden kazanç sağlamaları mümkün olmamaktadır. Ancak, bu yatırım 

yapılmadığı takdirde bankaların sektördeki rekabet güçleri azalacaktır.  

  Daha çok eğitim düzeyi yüksek ve teknoloji ile büyüyen gençler arasında daha 

yaygın olan internet bankacılığın başarısında, güvenlik, gizlilik ve toplumsal güvenin 

sağlanması önemli rol oynamaktadır.  

  İnternet bankacılığında temel riskleri güvenlik, itibar, yasal, kredi, likidite, faiz oranı 

ve piyasa oluşturmaktadır. İnternet bankacılığının diğer bir olumsuz yönü ise şubelerde 

gerçekleşen bire bir müşteri ilişkilerindeki olumlu yönlerin ortadan kalkmasıdır.
13

 

2.4. İnternet Bankaciliğinin Adimlari 

İnternet bankacılığının gerçekleşme aşamalarını da inceleyecek olursak, internette bankacılık 

beş ana adımda gerçekleşmektedir.  

1.Adım: Stratejik sayfalar, bankanın kendisinin, hizmetlerinin ve ürünlerinin tanıtıldığı 

yani müşteri ilişkilerinin düzenlemede kullanıldığı ilk adımdır. İlk adımda aktivite azdır. Bu 

adımda bilgi sunulmaktadır. Bankanın ürünleri hakkında ayrıntılı bilgiler verilerek, banka 

müşterisinin donanımı artırılmaktadır.  

                                                      
12 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

13 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

2.Adım: İnteraktif bir sayfa hazırlanmakta, ilgili programlar sayfadan indirilebilmekte, 

basit hesap fonksiyonları gerçekleştirilmektedir. Formlar doldurulmakta, adres değişimleri, 

hareket sorgulamaları yapılabilmektedir.  

3.Adım: Bu adımda gerçek bankacılık işlemlerine ilk giriş yapılmakta, hesap işlemleri 

internet üzerinden gerçekleşebilmektedir. Bu adımda fatura ödemeleri, havale, EFT 

(Elektronik Fon (para) Transferi) yapılabilmekte olduğu gibi yeni hesap açtırmak da mümkün 

olmaktadır. 

4.Adım: Bir önceki adıma ek olarak müşteri kendi portföyünü yönetebilmektedir. 

Gelecekteki yatırımları için tavsiyeler alabilmekte, kredi başvurusu yapabilmekte, kredi 

açtırabilmektedir.  

5.Adım: Elektronik para çekiminin yapılması bilgisayar, telefon veya televizyon yoluyla 

elektronik cüzdan doldurulduğunda fiziksel şubenin yaptığı tüm işlemlerin yapılmış olacağı 

düşünülmektedir.
14

 

 2.5.İnternet Bankaciliğinin Önemi 

 Bankaların internet bankacılığı uygulamasını tercih etmelerinin bir çok nedeni vardır. 

Genel olarak bankalar da bir ticari işletmedir ve amaçları kar maksimizasyonudur. Bunu 

sağlayacak olan bütün fırsatlar ve yenilikler değerlendirilmelidir. Bu yeniliklerden belki de en 

önemlisi elektronik bankacılıktır. İnternet bankacılığı da elektronik bankacılık hizmetlerinin en 

göz alıcısıdır. İnternetteki teknolojik gelişmeler ilerledikçe, hem banka şubelerinin sayısı hem 

de ATM ile ev ve ofis bankacılığının önemi azalacaktır. Nakit para yatırma ve çekme işlemleri 

dışındaki bankacılık işlemlerinin çoğu internet üzerinden yapılabilecektir. 

İnternet kullanımının gelişimi beraberinde müşteri eğilimlerinde de bir değişiklik 

meydana getirmiŞtir. Müşterilerin artık bir çok kanaldan işlem yapmaya istekli oldukları 

görülmektedir. Bankalar da müşterilerini en çok ekonomik yönden avantaj sağlayacak kanala 

yönlendirmektedir. İnternet, bu kanalların en başında gelmektedir. Bunun nedeni müşteri 

tarafından bir online işleminin bankaya çok daha ucuza mal olmasıdır. Müşterilerin de kişisel 

ve kalitesi daha yüksek hizmet bekledikleri görülmektedir.  

Bankacılar genel olarak elektronik ödemelere endişeyle bakarlar. Çünkü, kağıda dayalı 

gelirler risk altındadır. Ancak elektronik ödemelerin de hemen ortaya çıkmayacak olan bazı 

gelir fırsatları sunması olasıdır. ATM’ler ilk ortaya çıktıklarında masraf artırıcı olarak 

görülmüşlerdir, ancak yavaş yavaş erişim ve değişim ücretlerinden gelen gelirleri artırmaya 

başlamışlardır. Aynı şekilde, finansal kurumlar müşterilerine online finansal yönetim 

hizmetleri ve ödeme çeşitlilikleri veya tüccarlara sahtekarlıktan korunma hizmetleri sunarak 

yarar sağlayabilmektedirler.  

İnternet bankacılığındaki artış bireysel bankacılık uygulamaları ve yeni ürünlere olan 

talebi de artırmaktadır. İnternet kullanıcıları internet üzerinden yaptıkları alışverişler ve 

reklamlarla internet bankacılığı ürünlerini yakından tanıyıp taleplerini artırmaktadır.
15

 

                                                      
14 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Besti ALIYEVA 

246 
 

Bankaların sadece internet bankacılığı yatırımları yapmalarının yeterli olmayacağı 

kesindir. Hizmetlerin içeriğinde farklılık yarattıkları ve kendilerine en yüksek değeri katacak 

müşterilere ve onların ihtiyaçlarına odaklandıkları ölçüde internet bankacılığında başarılı 

olabilmeleri söz konusudur. Müşteriye özel üretilecek olan ürün ve hizmetlerle müşteri 

sadakatiyle karlılık artırılacaktır. Çünkü, finansal kuruluşların yeni müşteri elde etmesi var olan 

müşterilerle çalışmasına oranla on kat daha maliyetlidir. Sürekli müşteriler daha fazla ürün ve 

hizmet almakta, fiyatlara karşı daha az hassasiyet göstermekte ve yeni müşterileri de 

beraberinde getirmektedirler.
16

 

2.6. İnternet  Hizmetlerinin  Bankacılığa  Sağlayabileceği Katkılar 

İnternet hizmetlerinin bankacılığa sağladığı katkıları şu şekilde açıklamak mümkündür: 

  Bire bir iletişim imkanı sağlamaktadır; Elektronik posta veya etkileşimli sayfalar 

kullanılarak banka müşterisi bireyler veya şirketler ile direkt iletişim imkanı elde edilir. 

Normal posta hizmetinden çok daha hızlı, hatasız, takibi kolay ve maliyeti düşüktür.  

  Kişiselleştirme ile müşteriye önemli olduğu hissettirilebilmektedir; İnternet Şubesi 

sayfalarında kişilere özel bankacılık bilgileri sunmak mümkündür. Bu, müşteri 

memnuniyetini önemli ölçüde etkilemektedir.  

  Yeni bankacılık araçları imkanı sunmaktadır; İnternet bankacılığını, yalnızca 

kullanılan bankacılık enstrümanlarının internet ortamına taşınması olarak düşünmek 

grekmektedir. Dünyada hızla artan internet kullanımı ve elektronik ticaretin önümüzdeki 

yıllarda ülkemizde de yoğun olarak kullanılacağı kesin gözükmektedir.  

  Artan bireysel işlemlerin işlem masrafını azaltmaktadır; Bankacılık sisteminde 

bireysel bankacılığın önemi son yıllarda oldukça artmıştır ve önümüzdeki yıllarda daha da 

çeşitlenmesi ve hacminin artması beklenmektedir. Daha çeşitli ve çok sayıda işlem ise 

şubelerdeki masrafı artırabilecektir. Ancak, bireysel bankacılık çok önemli bir kâr kaynağıdır; 

dolayısı ile artan düşük miktarlı ve kişisel işlemleri iyi yönetebilmek ve düşük harcamalar ile 

gerçekleştirmek ihtiyacı bulunmaktadır.  

  Müşteri veri tabanı oluşturma imkanı vermektedir; Çeşitli nedenlerle bankalar 

tarafından şubelerindeki müşteri kayıtları ihmal edilmiş olabilmektedir. Bugüne kadar kişisel 

bilgiler önemli olarak görülmemekle birlikte, günümüzde ticari firmalar için müşterilerinin 

yaşı, cinsiyeti, doğum tarihi, mesleği gibi bilgiler büyük önem taşımaktadır. Burada e-müşteri 

ilişkilerinden (e-crm) bahsetmek gerekmektedir. CRM, tüm süreçleri 

(üretim,finans,pazarlama,satış) kapsayan bir "yönetim felsefesi" ya da yaklaşımı olarak ifade 

edilmektedir. Buna bağlı olarak e-ticaret uygulamalarının temeline müşteri odaklı bu yönetim 

anlayışını yerleştirmişse buna da kısaca e-CRM denilmektedir.  

 Bankanın imajını artırıcı bir unsur konumundadır; Gelişen teknolojinin dışında 

kalmamış olmak, bankaların hizmet boyutlarının genişlemesi, müşteri üzerinde olumlu bir 

                                                                                                                                                                      
15 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

16 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015)
 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

etki yaratmaktadır. Klasik şube anlayışının yanında müşterilerin olası beklentilerine cevap 

vermeye hazır bir sanal şube, bankaların yenilikçi ve gelişmeye açık olduğunun göstergesi 

sayılabilmektedir.  

  Şubeleri WEB tabanlı sistemlere terfi ettirebilmektedir.
17

 

 

2.7. İnternet Bankacılığının Müşterilerine Sağladığı Olanaklar 

İnternet bankacılığı, müşterilerine, internet erişimi olan herhangi bir bilgisayar üzerinden 

yılın 365 günü, günün 24 saati işlem yapabilme olanağı sağlamaktadır. Evden, işyerinden 

veya o an için bulunulan mekandan dışarı çıkmadan, bilgisayar başında, para çekme dışındaki 

tüm bankacılık işlemleri bu sistem sayesinde yapılabilmektedir. Şubeden yapılan işlemlerin 

ortalama maliyeti yüksekken, maliyetin yüksekliği bakımından telefon bankacılığı, ATM’den 

yapılan işlemler gelmekte ve bunu en düşük maliyet olarak internet bankacılığı izlemektedir. 

İnternet bankacılığı, bir banka müşterisinin mümkün olan en kısa sürede, en kolay şekilde ve 

en ekonomik işlem yapabilmesine imkan tanımaktadır. İnternet üzerinden yapılabilen, para 

çekme dışındaki tüm işlemlere göz atmakta fayda bulunmaktadır.
18

 

Bunlar :  

  Hesap Açılışları (vadeli, vadesiz, yatırım, vb.)  

  Para Transferleri (havale, eft, otomatik havale talimatları)  

  Yatırım İşlemleri (repo, yatırım fonu, hisse senedi, döviz, hazine bonosu gibi menkul 

kıymetlerin alımı ve satımı)  

  Ödeme İşlemleri (fatura, vergi, trafik, üniversite harç, vb. ödemeler)  

  Kredi Kartı İşlemleri (her türlü kredi kartı borç ödemeleri)  

  Başvuru İşlemleri (hesap açma, kredi kartı istemi, otomatik ödeme talimatı verme, 

vb.)  

  Bilgi Hizmetleri (hesaplarınızla ilgili anlık ve geriye yönelik tüm bilgiler)  

olarak sıralanabilmektedir.
19

 

2.9. İnternet  Bankaciliğinda Karşilaşilan Sorunlar 

Müşteri, karşısındaki web sitesinin gerçekten banka olup olmadığına emin 

olmayabilmektedir. Kendisini banka olarak ilan eden web sitesi, gerçekte o banka olmayıp 

banka ile ilgisi olmayan kişilerin oluşturduğu, bankanın gerçek web sitesine benzer bir şekilde 

tasarlanmış bir site olabilmektedir. Bu site, sadece kullanıcının ismi, şifresini kayıt eden ve 

sonra bir hata mesajı göstererek kullanıcıyı aldatan bir mekanizmadan ibaret olabilmektedir. 

Böylelikle bu sahte banka sitesi, kullanıcının giriş bilgilerine (kullanıcı ismi ve şifresine) 

sahip olabilmektedir.  

                                                      
17 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

18 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

19 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Besti ALIYEVA 

248 
 

Banka ile kullanıcı bilgisayarları arasında kurulan iletişim dinlenerek içeriğinde bulunan 

şifre, hesap no, kredi kartı bilgileri gibi hassas bilgiler başkaları tarafından elde 

edilebilmektedir.  

 Kullanıcıların internet bankacılığı yaparken kullandıkları kişisel bilgisayarlar yeterince 

güvenli olmayabilmektedir. İnternetten gerek e-posta yoluyla, gerek indirilen programların 

bilgisayarlara yüklenmesiyle, virüs, truva atı gibi zararlı programlarla sürekli karşı karşıya 

kalınabilmektedir. Buna örnek olarak, kullanıcıların bilgisayarlarına yerleştirilebilecek 

(e-posta içine saklamak ya da bir oyun, ekran koruyucu içine gizlice yerleştirmek yoluyla) bir 

tuş kayıt edici program (keylogger) veya ekran kaydedici program (screenlogger) ile 

kullanıcılar iyi şifreler kullansalar dahi şifreleri kayıt edilebilmekte ve/veya sonradan 

öğrenilebilmektedir.
20

 

2.8. İnternet Bankaciliği Kullaniminda Dikkat Edilecek Hususlar  

İnternet bankacılığının sağladığı yararların yanında kullanımının beraberinde getirdiği bir 

takım riskler de söz konusudur. Önemli bir işleve sahip olan internet bankacılığı işlemlerinde, 

olası dolandırıcılık eylemlerine karşı bilgi işlem güvenliğine özel bir önem verilmektedir. Bu 

çerçevede; kullanıcıların bilgilendirilmesi açısından güvenlik için aşağıdaki hususlara dikkat 

edilmelidir: 

Günümüzde artık internet bankacılığı problemlerini çözebilen hem elektronik imza 

atabilen, hem bir sefer kullanılabilecek şifre üretebilen, hem akustik hem görsel olarak çalışan 

ürünler ortaya çıkmaktadır.  

Alternatif kanalları cazip hale getirmek bankalar açısından maliyetleri azaltmakta ve 

rekabet avantajının artırmaktadır. Kullanıcıların bir kısmında var olan hatalı inanışları ortadan 

kaldırmak, kişilerin sistemlere olan güvenlerini artırmak, kullanımı özendirmek için bankalar 

çeşitli etkin, kolay, basit çözümlere yatırım yapmalı, bunları kullanıcılarına sunmalı ve 

kullanıcıları bu konularda bilinçlendirerek eğitmelidir.  

Bankalar son zamanlarda, sms şifreleme sistemi ile yeni bir güvenlik sistemi 

geliştirmişlerdir. Bu sistemde, siz işleminizi yapmadan hemen önce cep telefonunuza bir şifre 

gönderilmekte ve bunu girerek işleminizi bitirmeniz istenmektedir. Bu da önemli bir güvenlik 

arttırıcı sistem olarak görülebilir.
21

 

Kullanıcıların bilgilendirilmesi açısından güvenlik için aşağıdaki hususlara dikkat 

edilmelidir:  

 Kimlik ve kişisel finansal bilgilerinizi isteyen e-postalar konusunda dikkatli 

olunmalıdır. 

 Kişisel bilgilerin talep edildiği bu tür e-postalar kesinlikle doldurulmamalıdır.  

                                                      
20 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015)

 

21 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf
http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

 Kişisel bilgiler, şifre, vesaire mutlaka ekran klavyesi kullanılarak girilmelidir.  

 Bankalar tarafından verilen müşteri numarası, parola ve şifre bilgilerinin üçüncü 

şahıslarla kesinlikle paylaşılmaması gerekmektedir.  

 Banka ve ticari kurumlardan gelmiş gibi gösterilen ve şifre, kullanıcı adı, müşteri 

numarası, kredi kartı numarası, kimlik numarası gibi bilgileri talep eden e-postalara itibar 

edilmemelidir.  

 Bankalar e-posta yoluyla hiç bir şekilde müşterilerin kişisel bilgilerini istememektedir.  

 Bankalar, e-posta yoluyla hiç bir şekilde herhangi şifre işlemleri yaptırmamaktadır.  

  E-postalarda bulunan linkler ile e-postalar içerisinde yönlendirilen linklere 

girilmemelidir.  

 Kredi kartının kullanıldığı ya da kişisel bilgilerin girildiği bilgisayarın güvenli 

olmasına dikkat edilmelidir (Kullanılan web sitesi http:// yerine https:// olmalıdır).  

 Phishing web sitesi sahtekârlıklarına karşı uyarılmak için bilgisayara İnternet’ten 

uyarıcı bir web tarayıcısı yüklenebilmektedir. (http:// www.earthlink.net/earthlinktoolbar 

İnternet’ten ücretsiz olarak yüklenebilen bir tarayıcıdır).  

 Düzenli olarak çevrimiçi hesaplar kontrol edilmelidir.  

 Her hesap numaranız için farklı bir şifre belirlenmelidir.  

 Hesap numarasının ve kimlik numarasının yazılı olduğu materyalleri saklamamak 

gerekir. Bu materyaller derhal yok edilmelidir.  

 Banka hesabı, kredi kartları ve banka kartlarının ekstreleri düzenli bir şekilde kontrol 

edilmelidir, şüpheli görülen durumlarda banka ile irtibata geçilmelidir.  

 Kullanılan internet tarayıcısının güncel olmasına ve tüm güvenlik ayarlarının 

yüklenmesine dikkat edilmelidir. Eğer Microsoft Internet Explorer programı kullanılıyorsa, 

Microsoft Security ana sayfasından http://www.microsoft.com/security/’den konu ile ilgili 

özel güvenlik ayarları yüklenebilmektedir.  

 Bilgisayarda güncel bir virüs koruma programı olmasına dikkat edilmelidir.  

 Güvenlik duvarı (firewall) kullanımı güvenliği artıracaktır.  

 İnternet bankacılık işlemleri güvenliğinden emin olunmayan bilgisayarlardan 

yapılmamalıdır. Bu amaçla internet cafe gibi umuma açık yerlerdeki bilgisayarların 

kullanılmaması tavsiye edilmektedir.
22

 

2.10.Azerbaycanda Bankacılık Sistemi ve İnternet Bankacılığı. 

Merkezi planlı ekonomiden piyasa ekonomisine geçen ekonomilerdeki ilk düzenlemeler 

bankacılık alanında olmakta ve bu ekonomiler tek banka sisteminden iki kesimli banka 

                                                      
22 http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf (03.05.2015) 

http://www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf


Besti ALIYEVA 

250 
 

yapısına geçmektedirler. Azerbaycan da benzer bir yol izlemiş, serbest piyasa ekonomisine 

geçme yolundaki en önemli adımlardan birisini oluşturan bankacılık ve merkez bankacılığı 

konusundaki düzenlemeleri geciktirmeden yürürlüğe koymuştur. Bununla da birinci kesimde 

merkez bankası, ikinci kesimde ise ticari bankaları olmakla beraber iki kesimli banka sistemi 

oluşmuştur. (Akdiş, www.kisi.gediz.edu.tr,14.10.2011) Yeni oluşmuş Azerbaycan banka 

sisteminin yapısı ACMB, Bankalararası Döviz Piyasası, devlet ve özel bankalardan teşkil 

olunmaktadır.
23

 

11 Şubat 1992 tarihli Cumhurbaşkanı fermanıyla Sovyet döneminden kalma Sanayi ve 

İnşaat Bankası ile Tarım ve Sanayi Bankası yerine Azerbaycan Merkez Bankası 

oluşturulmuştur. 1995 yılında bağımsızlığını kazanmıştır. Finans dünyasında gelişen 

yeniliklere uyum sağlamak, ortaya çıkan ihtiyaçları karşılamak amacıyla 26 Aralık 2002'de 

yeni ferman imzalanırken, bunun esasında 10 Aralık 2004'de merkez bankası hakkında kanun 

yürürlüğe girmiştir. 12 Fasıl ve 66 maddeden ibaret olan yeni kanun, merkez bankasının 

hukuki durumunu, maksat ve fonksiyonlarını, devlet kurumları arasındaki yeri ve rolünü daha 

kesin olarak belirlemektedir. Ayrıca bankanın sorumlulukları ve faaliyetlerini yerine 

getirirken şeffaflığı arttırıcı önemli mekanizmalar dikkate alınmaktadır. (Aras, 2006, s.18) 

Yeni kanun, para ve kur politikalarının belirlenerek hayata geçirilmesi, ödeme sisteminin 

düzenlenerek geliştirilmesi, bankacılık denetimlerinin başlatılması, devletin UA altın ve döviz 

rezervlerinin idare edilmesi gibi merkez bankasının yerine getirdiği fonksiyonlarda etkinlik 

sağlayıcı imkânlar oluşturmuştur. 30 Mart 2004'de yürürlüğe giren BY'nda da UA standartlara 

uyulmaya çalışılmıştır. Bir yandan Basel prensiplerine tam uyum sağlanmaya çalışılırken, 

diğer yandan ülke bankacılığının itibarını arttırıcı yeniliklerle mevduat ve kredi sahiplerinin 

çıkarlarının daha iyi korunmasına zemin hazırlanmıştır.
24

 

Azərbaycan`da banka sisteminde yaşanan problemler, banklara olan güvensizlik 

sebebiyle, hükumet bu eskiklerin giderilmesi amacıyla, 1999 da Dünya Bankası ve 

Uluslararası Para fonu nun eşgüdümü ile reform programları hazırlamıştır.  

Azerbaycan Bankacılık sistemindeOcak-2005 den itibaren “İnternet Bankacılığı” ve 

“Mobil Bankacılık” ödeme sistemleri uygulanmaya başlamıştır. Bu faaliyetler Dünya 

Bankası`nın (DB) ve İMF tavsiyelerine esasen hayata geçirilmiştir.
25

 

Azerbaycan İnternet Bankacılığının amacı müşteri odaklı hızlı ve akılcı çözümlerle 

kullanıcılara ulaşmayı sürdürmektetir. Şubeye gitmeye gerek kalmaksızın birçok işlemin 

kolaylıkla ve güvenle gerçekleştirilebildiği internet bankacılığı hizmetinin başlıca avantajları 

arasında; kart ve bankacılık işlemlerinin gerçekleştirilmesi, mevduat ve kredi hesapları 

yönetimi, yurtiçi para transferi, döviz alım satım işlemleri, Akıllı Asistan ve Akıllı Kitapçık 

işlevlerinden yararlanmak yer alıyor. Aynı zamanda, kard ödemeleri, hesap bildirim işlemleri 

de yine internet bankacılığı üzerinden mümkün edilmektedir.  

                                                      
23 Qahir MİKAYILOV, Şəhriyar MUXTAROV,  “Azerbaycan Bankacılık Sisteminin Finansal Analizi: 2006-2011”, 2013. Volume 1, Number 1, s. 76 

24 MİKAYILOV, MUXTAROV, a.g.e,  ss. 76-77 

25 Cihan Bulut, Osman Nuri Aras, Elçin Süleymanov, Azerbaycan Ekonomisi, s.42 



Bankacılık Sisteminde İnternetin Olumlu Vve Olumsuz Yönleri 

 

 
 

Ayrıca ülkemizde Azerbaycan Mobil Bankacılık sistemi de geliştirilmeğe başladı ve  

müşterilerinin kullanımına sunulmuştur. Azerbaycan Mobil Bankacılık uygulaması; Android 

ve IOS işletim sistemine sahip mobil cihazlarla da uyumlu olarak çalışmakta. Hibrit altyapıda 

geliştirilmiş bu uygulama sayesinde mobil bankacılığa eklenmiş herhangi bir yeni işlem 

anında hem android hem de ios platformlarında devreye almaktadır.
26

 

 

SONUÇ 

 Bankacılık sektörünün de diğer sektörler gibi hatta onlardan da bir adım daha önde, 

ürünlerinin pazarlanması ve tanıtımı için, günümüzün en etkili iletişim araçlarından birisi olan 

internet teknolojisini kullanması önem arz etmektedir. Bankacılık sektörü, müşterisi ile 

iletişimi esnasında mesajların alıcıya iletilmesi ve sonrasında geri dönüşlerin verimli bir 

şekilde alınması internet tabanında daha verimli ve avantajlı olmaktadır. Bunun farkında olan 

bankalar web tabanlı ürünler geliştirmekte ve kullanmaktadırlar. Bankacılık işlemlerinin 

internet üzerinden yapılması banka ve müşterilerine büyük avantaj ve ayrıcalıklar 

getirmektedir. 

Bankaların müşterilerine sundukları internet bankacılığı ürünü günümüz teknolojik 

çağının ve bankacılık sektörünün parlayan yıldızıdır. Müşteri ve banka iletişiminin 

temelindeki internet bankacılığı ürünü her gün gelişmekte ve geliştirilmektedir. İnternete 

bağlanılan, bilinen her türlü araç ile bankacılık işlemleri yapılabilmektedir. Bu araçlar 

arasında masanızın üzerindeki bilgisayardan tutun da, tablet bilgisayar, cep telefonu ve hatta 

internete bağlanabildiğimiz televizyonlar ile dahi işlemler yapabilmekteyiz. Teknolojinin baş 

döndüren hızına yetişmek mümkün görünmüyor. Bankaların gündemi yakından takip etmesi 

ve yatırımlarını bu yönde yapması gerekmektedir. Tüketici açısından internet bankacılığı 

uygulamalarının en önemli avantajı, şubeye gitme zorunluluğunun ortadan kalkmasıdır. Bu 

uygulamanın pratikliği ve bilginin anında akışı sayesinde, bireysel müşteri kendi yatırım ve 

ödemelerini günün 24 saati dilediği gibi idare edebilir ve tercihlerini daha bilinçli olarak 

yapabilir. Bu sistemin tüketici açısından en önemli dezavantajı ise olası güvenlik sorunlarıdır. 

Her türlü önleme rağmen, internet sitelerinin hala yüzde yüz güvenlikli olmayışı ve kişisel 

şifrelerin alakasız kişilerce ele geçirilme ihtimali birçok tüketicinin internet bankacılığı 

konusunda internet bankacılığına isteksiz kalmasının temel nedenidir. İnternet bankacılığı, 

geleneksel bankacılığın olumsuz sorunlarına çözüm olarak önerilmektedir. İnternet, 

bankaların müşterileri ile olan ilişki kurma yöntemlerini değiştirmekte yani müşterileri ile 

olan ilişkilerini başlatmalarını, geliştirmelerini ve sonlandırmalarını güçlü bir şekilde 

etkilemektedir. İnternet bankacılığının mevcut hizmetleri müşterilere aktarmanın farklı bir 

yolu olmanın yanı sıra birçok fayda sağlamaktadır. İnternet bankacılığı, internet ödeme 

sistemlerini kolaylaştırırken birçok hizmetin ve alışverişin aktarılmasını sağlar. 

Müşteriler işlemlerini yapmak için konum değiştirmek ve fazla zaman harcamak zorunda 

kalmamaktadırlar. Hızlı ve kolay bir şekilde istedikleri yerden banka hizmeti 

alabilmektedirler. İnternet kanalında yapılabilecek işlemler tüm müşteriler için eşit ve aynı 

                                                      
26 http://www.teknolojigundem.com/haber/yapi-kredi_den-_en-yahsi_-bankaciligi/672953# 



Besti ALIYEVA 

252 
 

hızdadır. Bununla birlikte firmalar için, isteğe bağlı olarak özel yetkilendirme ve onay 

mekanizmaları kurulabilmektedir. Böylece firmalar, pratik ve güvenli bir otokontrol 

mekanizması sağlamaktadırlar. 

İnternet bankacılığı, bankalara da önemli avantajlar sunmaktadır. İnternet bankacılığı 

sayesinde, bankaların maliyetlerinin azalması ve bankaların müşterileri ile direk olarak 

iletişim sağlamaları mümkün olmaktadır. İnternet bankacılığının diğer avantajları arasında 

bankanın ününü güçlendirmesi ve yeni müşteri çekmeyi sağlaması yer almaktadır. 

Dolayısıyla, bankalar, şubelerinin yüklerinin azalması ve müşterilere daha hızlı hizmet 

verebilme kolaylığı sonucu müşterilerini, internet şubelerine yönlendirmeye çalışmaktadırlar. 

Güvenlik açığı bulunan sistemi sunmaktan sorumlu olan bankaların gerekli güvenlik 

önlemlerini alması ve sistem güvenliğini sağlaması zorunludur. 

  

 

KAYNAKÇA 

Kaplan, İbrahim. “Banka Hesabı Türleri, Hesap Sahibinin ve Hesap Türünün Tayininde 

Uygulanacak Kurallar”. 

 

Mikayılov, Qahir, Şəhriyar Muxtarov.  “Azerbaycan Bankacılık Sisteminin Finansal Analizi: 

2006-2011”, 2013. Volume 1, Number 1 

 

www.muhasebedersleri.com/banka-islemleri/banka.html, (18.02.2015) Başlık: “Banka” 

4.www.ab.org.tr/ab12/bildiri/102.pdf (03.05.2015) 

 

www.megep.meb.gov.tr/mte_program_modul/moduller_pdf/E-bankacılık%20Hizmetleri.pdf 

(03.05.2015) 

 

www.biraz.gen.tr/bankacilik/bankaciligin-tarihi-gelisimi (18.02.2015) Kaynak tarihi: 

03.08.2012, Başlık: “Bankaciliğin Tarihi Gelişimi” 

 

www.muhasebedersleri.com/banka-islemleri/banka.html, (18.02.2015) 

Başlık:Banka”http://www.teknolojigundem.com/haber/yapi-kredi_den-_en-yahsi_-bankaciligi

/672953#



İnönü Üniversitesi Uluslararsı Sosyal Bilimler Dergisi 

Cilt 5, Sayı 1, 2016, s. 253-270. 

www.inijoss.net 

 

253 
 

SPINOZA ATEİST MİDİR?  

L. STRAUSS, E.E. HARRIS’E KARŞI 

 

Emin ÇELEBİ 

İnönü Üniversitesi, 

Fen Edebiyat Fakültesi, Felsefe Bölümü, Malatya/TÜRKİYE 

emin.celebi@inonu.edu.tr 

 

Osman Gazi BİRGÜL 

İnönü Üniversitesi, 

Fen Edebiyat Fakültesi, Felsefe Bölümü, Malatya/ TÜRKİYE 

osman.birgul@ inonu.edu.tr 

 

ÖZET 

Felsefe tarihinin en zor filozoflarından bir kuşkusuz Spinoza’dır. Spinoza’yı bu kategoriye 

dahil etmemizin sebebi, felsefesinin monistik karakterde olması ve bu nitelikteki felsefesini olgusal bir 

evrende ve zorunlu olarak olgu ile sınırlı bir dil ile açıklamaya çalışmasıdır. Aşina olduğumuz ve 

birliğine dair deneyimine sahip olamadığımız çokluğun doğal karakteri ile ilgili olarak ortaya konan 

epistemolojik argümanların, kendisine zıt bir göndergede bulunmasının anlaşılmazlığı açıktır. 

Kanımızca Spinoza, felsefesi ile bu zorluğa meydan okuma çabasındadır. Dolayısıyla Spinoza’ya ilişkin 

birbirine zıt değerlendirmelerin olması da doğaldır. Bu zıtlıklardan pay alan ana meselelerden biri ise 

kuşkusuz onun Tanrı’ya dair görüşleridir. Kimi yorumcular onu panteist olarak nitelerken kimisi ise 

ateist olduğunu ileri sürmektedir. Bu makalede L. Strauss ve E. E. Harris’in filozofun Tanrı telakkisine 

yönelik farklı yorumlamalarını irdeleyerek hangi yorumun daha doğru olabileceğini değerlendirmeye 

çalışacağız.  

Anahtar Terimler: Spinoza, ateizm, panteizm, L. Strauss, E. E. Harris.  

 

IS SPINOZA AN ATHEIST? L. STRAUSSA VERSUS E. E. HARRIS 

 

ABSTRACT 

Undoubtedly, Spinoza is one of the most challenging philosophers of the history of 

philosophy. The reason why we include Spinoza in this category is that although his philosophy has 

monistic characteristics he tries to explain it in a phenomenological universe through a language 

necessarily restricted by phenomena. The epistemological arguments about the natural character of 

plurality, with which we are familiar although we have no ability to experience its unity, refer to an 

opposite reference and the incomprehensibility of this is obvious. We believe Spinoza endeavours to 

challenge this difficulty with his philosophy.  Thus, about Spinoza it is natural for the conflicting views 

to emerge. Undoubtedly, one of the main issues which takes its share from these conflicts is Spinoza's 

views about God.  While some commentators qualify him to be a pantheist while some others argue 

him to be an atheist. In this article, we will go through the different comments of Leo Strauss and E. E. 

Harris on Spinoza's conception of God and try to evaluate the accuracy of both comments.  



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

254 
 

Keywords: Spinoza, atheism, pantheism, L. Strauss, E. E. Harris. 

GİRİŞ 

Felsefe tarihinde ateistlikle suçlanan birçok düşünür bu suçu reddetmiş, bilakis kendi tanrı 

tasavvurlarının daha sahih olduğuna dair argümanlar geliştirmişlerdir (Aydın, 1994: 2000). Ateizm’i 

tanımlamak gerçekten zordur. Çünkü olgu evreninin dışında bir alana dair konuşma, yerleşik görüşe 

aykırılık teşkil ettiğinde hemen mahkum edilir. Dolayısıyla ateizm tartışmaları, tabir caizse, hakim 

resmi anlayışın teolojik ölçütlerine uyup uymamasından tutun, mutlak bir Tanrının varlığının mantıksal 

ve epistemolojik gerekçelerle reddine kadar geniş bir yelpazede görülebilir.  Çalışmamızın konusu olan 

Spinoza’nın Tanrı görüşlerinin de birinci kısımda ifade etmeye çalıştığımız, hakim teolojik anlayışın 

çerçevesine girmemesinden ötürü eleştirildiğini ve bu bağlamda filozofun ateizmle suçlandığını 

söylemem mümkündür.   

Spinoza, Theological-Political Treatise (TPT)'de Kutsal Metin'leri çözümlemeye girişirken, 

metinlerde geçen kavramların içini çoğunlukla kendi felsefesindeki anlamlarla doldurduğu için 

okuyucularının zihninde soru işaretleri bırakmıştır. Kullandığı dil çelişkilerle dolu bulunmuş, bu 

çelişkilerin altında ateist bir öğreti olduğu iddia edilmiştir. Ateist bir öğretinin ezoterizm ile kamufle 

edilmesine ise dönemin hırçın teolojik konjonktürü gerekçe gösterilmiştir. Bilindiği üzere, o dönemde 

Katolikler, Hıristiyanlığın diğer mezheplerine, özellikle de Protestanlara karşı teolojik-politik bir otorite 

savaşı vermekteydi. Adeta bir dünya savaşı gibi, hemen hemen tüm Avrupa'ya sıçrayan otuz yıl 

savaşlarının (1618-1648) gergin teolojik-siyasi atmosferi devam etmekteydi. Mezheplerin birbirine 

tahammül edemediği ve dini olan ile politik olanın böylesine iç içe geçtiği bir atmosferde ateist bir 

öğretiyi salık vermek elbette bu rekabetlerin tüm taraflarına savaş açmak anlamına geleceğinden, çok 

tehlikeli olurdu. Bu tehlikeli konjonktürel atmosferden ötürü, Spinoza'nın ateist öğretisinin ezoterik bir 

kılıfla sunulduğu düşünülmüştür.  

Düşünürün baskıya en çok maruz kalan eseri olan TPT'ye dair bu tür iddialar, esasında oldukça 

eskidir. Nitekim Spinoza'nın kendisi de hayattayken bu iddialarla karşı karşıya kalmış ve hem kendisini 

konjonktürün gazabından kurtarmak hem de yanlış yorumların önüne geçmek için bu iddialara cevap 

verme gereği duymuştur. Bunun en belirgin örneklerinden birini, Velthuysen'in, muhatabı Ostens'e 

yazdığı ve TPT’'ye dair değerlendirmelerini belirttiği mektupta görmekteyiz. Velthuysen'e göre, 

Spinoza Tanrı'yı evrenin yaratıcısı ve kurucusu olarak kabul ederken diğer taraftan her oluşun 

zorunluluk ile meydana geldiğini belirtir ve Tanrı iradesini hiçe sayar (Spinoza, 2002a: 869-70). Elbette, 

buradaki çelişkinin aslında Spinoza'nın kendi doğasının zorunluluğu ile hareket eden, causa sui olan ve 

doğa ile özdeş olan Tanrı kavramının Velthuysen tarafından semavi dinlerin Tanrı anlayışı ile 

örtüştürülmeye çalışılması ile ortaya çıktığı açıktır. Bu da her düşünürde olduğu üzere,  Spinoza'yı 

okurken onun hangi kavram ile tam olarak neyi kastettiğinin bilinmesi gerektiğini gösterir. TPT'nin 

Etika gibi tanımlarla başlamayan yönteminin de pay sahibi olduğu bu kavramsal karmaşa, Velthuysen'in 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

TPT'de ezoterik bir ateist doktrin olduğunu düşünmesine neden olmuştur. O, bu kanaatini şöyle dile 

getirir: "Dolayısıyla, yazarı sinsi ve kılık değiştirmiş argümanlarla düpedüz ateizmi salık vermekle 

suçlayarak, ne hakikatten uzaklaşmış olacağımı ne de yazara haksızlık etmiş olacağımı düşünüyorum 

(Spinoza, 2002a: 878).  

Velthuysen'in bu değerlendirmelerine itiraz eden Spinoza ise, 43. mektupta hem bu çelişkilere 

cevap vermeye çalışır, hem de bir öğretiyi savunurken onun tam tersi bir öğretiyi ezoterik olarak metne 

işlemenin ne kadar zor olduğundan bahseder ve Velthuysen'in, yazılı bir metnin anlamına dair tüm 

güvenilirlik ölçütlerini yok etmesine anlam veremez:  

Kim, birçok güçlü argüman sunarak yanlış olduğunu varsaydığı bir şeyi 

destekliyormuş gibi yapacak kadar zeki ve kurnaz olabilir ki? Yani, 

diyorum ki, eğer [mektubun yazarı] kurgusal olanın da doğru olan 

kadar mantıklı bir şekilde kanıtlanabileceğini düşünüyorsa, bundan 

böyle kimin tüm samimiyetiyle yazdığına inanacak? (Spinoza, 2002a: 

878).   

Velthuysen'in iddialarının genişletilmiş ve daha sistematik bir versiyonunu ise Strauss sunar. Şimdi 

çalışmamızın bir ayağını oluşturan Strauss’un eleştirilerini özetleyelim.   

 

L. Strauss’un Spinoza Eleştirisi 

Strauss Persecution and the Art of Writing (1988: 169-176) adlı kitabının son bölümü 

Spinoza'nın ezoterik bir biçimde ateizmi salık verdiği ve aslında ateist olduğu savını konu edinir. 

Detaylara girmeden önce ön bilgi vermek amacıyla kısaca özetleyecek olursak, Strauss TPT'de 

peygamberlik ve vahyin mahiyeti, kutsal metinlerin anlaşılırlığı, akıl üstü bilginin imkânı, 

felsefe-teoloji veya akıl-iman ilişkisi ve İsa'ya dair ikircikli görüşler şeklindeki beş ana husus üzerinden 

kasıtlı olarak yapılmış çelişkiler olduğunu iddia eder ve bu çelişkilere sekiz örnek verir. Strauss'a göre 

Spinoza felsefi dili anlayanlar ve anlamayanlar olarak iki tür okuyucu varsaymış ve TPT'yi yazarken 

ayak takımından okuyucuların herhangi bir ateist öğe sezmediği, ama felsefi bir kavrayışı olan 

okuyucuların metnin satır aralarında, özellikle de çelişkili ve seyrek ifadelerin salık verdiği ateist 

öğretiyi fark edebilecekleri bir metin kurgulamıştır. Bu kurgu ile yazılan metin de aslında hermenötik 

yorumu güçlü olan okuyuculara ateizmi işaret etmektedir. 

Strauss, kitabında bu çelişkilerden bahsederken dipnotlarda çokça referans vermeyi 

yeğleyerek doğrudan alıntılama yöntemine nadiren başvurur. Yalnız, verilen onlarca referansın söz 

konusu çelişkilerle ilişkisini, bir kaçı hariç, açıklamaz. Bizzat kendisinin açıklamadığı onca referansın 

tamamını burada bizim sunup açıklamaya çalışmamız hem bizim açımızdan hem de okuyucu açısından 

usandırıcı olacağından, her bir çelişkiyi birkaç alıntı ile destekleyerek Strauss'un görüşlerini elimizden 

geldiğince açık bir biçimde özet olarak aktarmaya çalışacağız. 



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

256 
 

 Strauss’ın (1988: 169-70) birinci çelişkiyi dayandırdığı argüman, TPT'de akıl üstü bilginin 

varlığının önce kabul edilmesi, sonra da reddedilmesidir. Ona göre Spinoza (2002c:394).  

“Peygamberlik, veya vahiy, bazı meseleler hakkında Tanrı'nın insana ilham ettiği kesin bilgidir” diyerek 

peygamberlik ve vahyi birbiri ile eş tutar. Bunların akıl üstü hakikatin bilgisi olduğunu ise şöyle belirtir: 

“O zaman, peygamberler Tanrı'nın vahiylerini muhayyile yetisinin yardımı ile algıladıklarından, 

şüphesiz aklın sınırlarının ötesinde olan pek çok şey kavramışlardır” (2002c: 403). Ama TPT'nin ikinci 

bölümü, peygamberlerin bilgisinin muhayyile ürünü olduğu konusunu işler. Spinoza  (2002c: 510) bu 

bölümü şöyle özetler:  

İncelemenin ikinci bölümünde peygamberlerin akıl değil, sadece sıra 

dışı bir muhayyile gücüne sahip olduklarını ve Tanrı'nın onlara hiçbir 

felsefi sırrı değil, sadece yerleşik yargılarına uyan doğası basit şeyleri 

ilham ettiğini gösterdik. 

Peygamberlerin bilgilerinin aklı aşan bilgiler değil, basit şeyler olarak tanımlanması, aslında 

akıl üstü bilginin de reddidir. Böylece, Strauss'a göre, Spinoza vahyin aslında Tanrı tarafından ilham 

edilen sıradan şeyler olduğunu söyleyerek, vahyin doğa üstülüğünü reddetmiş, Hıristiyanlık ve 

Yahudiliğin bilgi kaynaklarını hayal ürünü olarak niteleyerek ezoterik bir şekilde ateizmi salık 

vermiştir.   

İkinci çelişkiye (Strauss, 1988: 170) göre felsefe ve teoloji uyum göstermez, biri itaatkarlığı 

hedeflerken öteki hakikatin bilgisini hedefler. Teoloji akıl üstü bilgi üzerine kuruludur, ama böyle bir 

bilgi inkar edildiği için aslında teoloji temelsizdir, temeli olan şey ise insan aklına dayalı olan felsefedir. 

Spinoza (2002c: 519), bu iki alanın farklılıklarını ve temellerini şöyle açıklar:  

Şimdi son olarak bana şunu göstermek kalıyor: İman ve teoloji bir 

taraftadır ve felsefe diğer taraftadır, aralarında hiçbir yakınlık yoktur, ki 

bu da birbirinden olabildiğince uzak olan bu iki alanın amaçlarını ve 

temellerini bilen herkesçe gayet açıktır. İman ve teolojinin amacı, bir 

çok kez gösterdiğimiz üzere itaatkarlık ve dindarlık iken, felsefenin 

amacı, oldukça basit bir şekilde söyleyecek olursak, hakikattir. Yine; 

iman, tarih ve dil üzerine kurulmuş ve yedinci bölümde gösterdiğimiz 

üzere, sadece Kutsal Metin ve vahiyden çıkarılması gerekirken, felsefe 

evrensel olarak geçerli aksiyomlar temeline dayanır.   

 

İmanın kaynaklarının birinci çelişkide akıl üstü bilgi olarak nitelendiği ve bu tür bilginin 

reddiyesi burada da çelişkiye neden olarak, felsefe-teoloji ikilisinden teolojinin temelsiz bırakarak 

esasında imanın temelini yok eder ve felsefeyi ön plana çıkarır. 

Strauss’a göre (1988: 170-71) üçüncü çelişki, felsefe ve teolojinin, zorunluluk ve takdir-i ilahi 

bağlamındaki ilişkisine dair bir çelişkidir. Spinoza, bir taraftan ilahi takdir ve adalet gibi spekülatif 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

meselelerde felsefe ve teolojinin uyumlu olduğunu iddia ederken, diğer taraftan doğada her şeyin 

zorunlu olduğunu, haklıların da haksızların da aynı muameleye maruz kaldığını belirtir. Bu bağlamda 

TPT'nin altıncı bölümünde Spinoza'nın dört hususu aydınlığa kavuşturmaya niyetlendiğini, bunlardan 

üçüncüsünün ise Kutsal Metin'lerden birçok alıntı yapılarak gösterilmeye çalışılan, "kutsal metinlerin, 

Tanrı'nın hükümleri ve iradesi ve dolayısıyla Tanrı'nın takdir-i ilahisi derken, Doğa'nın ezeli-ebedi 

yasalarından zorunlulukla çıkan düzeninden başka bir şey kastetmediği" (Spinoza, 2002c: 445) hususu 

olduğunu görmekteyiz. Burada felsefe ve teoloji, zorunluluk ve takdir-i ilahi konularında aynı safta yer 

alır gibi görünür. Ama Spinoza bir başka yerde Tanrı'nın evreni insanların faydasına olacak şekilde 

yönetmediğini, ilahi adalet kavramının sadece insanların yönetimde olduğu yerlerde geçerli olduğunu, 

bunun dışında doğada ister masum ister suçlu olsun herkesin aynı kadere maruz kaldığını belirtir: 

Dolayısıyla, ister aklın doğal ışığıyla yahut da peygamberlik ışığıyla 

ilham edilmiş olsun, dinin emretme gücünü sadece yönetim otoritesine 

sahip olanların hükümlerinden aldığı ve Tanrı'nın [politik] gücü elinde 

tutanlar hariç, insan üzerinde hiçbir özel krallığının bulunmadığı 

sonuçlarına kesin olarak ulaşıyoruz. ... Böylece, Tanrı'nın insanları 

yönettiğini ve insani olayları adalet ve eşitlik uyarınca yönlendirdiğini 

sadece onların [yönetimdekilerin] aracılığı üzerinden kavrayabiliyoruz. 

Tecrübe de bunu doğrular. Çünkü ilahi adaletin izlerini insanların 

yönetimde olduğu yerler hariç hiçbir yerde bulamayız. Başka yerlerde, 

Süleyman'ın sözlerini bir kez daha alıntılayacak olursak, adil olanın ve 

olmayanın, masum olanın ve olmayanın aynı talihe maruz kaldığını 

görmekteyiz, ki bu da, Tanrı'nın insanı doğrudan idare ettiği ve tüm 

doğayı insanın yararına yönettiğini düşünen birçok kişiyi takdir-i ilahi 

konusunda şüphe içinde bırakmıştır (Spinoza, 2007: 241-2; Spinoza, 

2002c: 559 ).  

 

Burada Strauss, Spinoza'nın kasıtlı olarak bir çelişki yarattığını ve zorunluluk ile ilahi adalet 

ve takdiri ortadan kaldırdığını iddia eder (Strauss, 1988: 171).  

Dördüncü çelişkiye  (Strauss, 1988: 171) bakacak olursak, Spinoza'nın peygamberlik ve 

vahyi özdeş tuttuğuna birinci çelişkide peygamberlik veya vahiy ifadesi ile yaptığımız alıntıda 

değinmiştik. Strauss, bir başka yerde Spinoza'nın pagan kahinlerin gerçek peygamberler olduğuna dair 

ifadesine gönderme yaparak, Spinoza'nın, örneğin Cicero'nun (M.Ö. 106-43) De divinatione'sinin ilk 

kitabının bile peygamberlik konusunda Kutsal Metin kadar iyi bir kaynak olabileceğini ima ettiğini 

iddia eder (Spinoza, 2007: 241-2; Spinoza, 2002c:559). Spinoza ise, peygamberlik konusunda pagan 

kahinlere dair şunları dile getirir: 

O [Balam], gerçek bir peygamber olduğundan, ve de Yuşa ondan falcı 

veya kahin olarak söz ettiğinden (Yeşu, 13:22) anlaşılıyor ki bu unvan 



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

258 
 

da şerefli bir unvandı ve Yahudi olmayanların da falcı veya kahin 

dedikleri de gerçek peygamberlerdi . (Spinoza, 2002c: 422). 

 

Beşinci çelişkide ilk husus olarak İsa'nın insan doğasını aşan bir doğaya sahip olup olmadığı 

tartışması üzerinden akıl üstü bilginin imkânı tartışılır. İkinci husus olarak da Süleyman'ın bir 

peygamber mi yoksa düşünür mü olduğu tartışması üzerinden, hem akıl üstü bilginin imkânı hem de 

peygamberliğin muhayyileye hapsedilmesi problemi dikkat çeker (Strauss, 2002: 171-172),  

İlk hususu açıklayacak olursak, Strauss'a göre, Spinoza bir yerde İsa'nın insan doğasını aşan 

bir doğaya sahip olduğunu belirtmesine rağmen bir başka yerde peygamberlerin insanüstülüğünü 

reddederek aslında İsa üzerinden peygamberliği reddeder ve peygamberlerin sıradan insanlar 

olduklarını ima eder (Strauss, 2002: 171-72). Spinoza, İsa'nın zihninin insan zihnini aştığını şu sözlerle 

ifade eder:  

Nitekim, bizim bilincimizin temel ilkelerinde yer almayan ve bu 

ilkelerden çıkarsanamayanı saf sezgi ile algılayabilen bir insanın, insan 

aklını aşan mükemmellikte bir zihne sahip olması gerekir. Bundan 

dolayı, İsa hariç, ben hiç kimsenin diğer herkesi geçerek böyle bir 

mükemmellik derecesine eriştiğine inanmıyorum. ... Bu bağlamda, 

Tanrı'nın hikmeti-yani insani olandan daha fazlası olan bu 

hikmet-İsa'da insan doğasına büründü ve İsa böylelikle kurtuluşun 

yoluydu (Spinoza, 2002c: 398). 

 

Bununla birlikte, Spinoza, peygamberlerin insanüstü doğası olduğunu ve bilgilerinin aklın 

prensipleri ile elde edilen bilgiden daha üstün olduğunu da reddeder. Dolayısıyla, bu çelişki ile aslında 

İsa üzerinden peygamberliğin ve vahyin bilgisini de reddetmiş olur:  

Doğanın bilgisi ve çıkarsandığı kaynağın, yani Tanrı'nın, kesinliği 

hususuna gelince, [doğanın bilgisinin] peygamber bilgisinden hiç de 

aşağı kalır yanı yoktur. Peygamberlerin insani bedenlere sahip 

oldukları, ama duyumlarının ve bilinçlerinin bizimkinin [yapısından] 

tamamen farklı bir düzende olacak şekilde insani olmayan zihinlere 

sahip oldukları yönündeki masalsı görüşe itibar etmiyorum (Spinoza, 

2002c: 395). 

Süleyman'ın bir düşünür olup olmadığı tartışması üzerine kurulu ikinci hususa geçecek 

olursak, Spinoza, matematikteki cehaletine rağmen Süleyman'ı bir düşünür olarak niteler. Bu ise felsefe 

ve teolojinin radikal bir şekilde ayrı alanlar oldukları şeklindeki ikinci çelişkiden bahsederken 

verdiğimiz ilk alıntıdaki argüman ile çelişir. Süleyman'ın bir düşünür olduğu ifadesi, aynı şekilde Kutsal 

metinlerin felsefi şeyler değil basit ve sıradan şeyler öğrettiği şeklindeki birinci çelişkinin üçüncü 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

alıntısıyla da çelişir. Bu iki çelişki üzerinden Spinoza, peygamberlerin bilgisini ve dolayısıyla vahiy 

bilgisini muhayyileye hapsederek akıl ile ilişkisini kesmektedir.  

Spinoza, Süleyman'ın matematik konusundaki cehaletinden ve sıradan bir işçiden farksız 

olduğundan şöyle söz eder:  

"Tapınağın Süleyman tarafından inşasına gelince, eğer 

kendisine ilham edildiyse, aynı görüşü, yani, [tapınağın] tüm 

ölçülerinin Süleyman'a kavrayışı ve inançları uyarınca ilham edildiği 

görüşünü benimsemeliyiz. Süleyman'ın bir matematikçi olduğuna 

inanmamızı gerektirecek bir neden olmadığından, onun bir çemberin 

çevresinin çapına oranını bilmediğini ve sıradan işçilerde yaygın 

olduğu üzere, bire üç şeklinde düşündüğünü varsayabiliriz." (Spinoza, 

2002c: 410).  

 

Sözünü ettiğimiz şekilde, Süleyman, matematikteki bu cehaletine karşın, TPT'de şu ifadede bir 

düşünür olarak nitelenir: "Gerçekte, o [Süleyman] bu yasaları düpedüz çiğnedi (ki böylece, zevklere 

düşkünlük gösterip, bir düşünüre yakışmayacak şekilde davranarak hata etti), ... " (Spinoza, 2002c: 

413). Bu niteleme de ezoterik bir şekilde Süleyman'ın bir düşünür değil, aksine akıl yerine muhayyile ile 

hareket eden biri olduğunu ima eder.  

Altıncı çelişkinin (Strauss, 1988: 174-5) temel aldığı iddiaya göre, Spinoza (2007: 161; 

Spinoza 2002c: 501-502), İsa'nın havarilerinden Paul ve James arasındaki ihtilafa gönderme yaparak 

Yeni Ahit'in evrenselliğini ezoterik olarak reddetmektedir.
1
  Zira, eğer evrensel bir öğreti olsaydı, bu 

öğreti çelişik öğretiler yerine, kapsayıcı tek bir öğreti olurdu.  Spinoza, metnin ekzoterik yüzünde hem 

Eski Ahit'te hem de Yeni Ahit'te tek bir ahlaki öğreti olduğunu vurgularken, bu evrenselliği ezoterik bir 

biçimde reddedercesine birbirine zıt iki öğretiyi örnek verir. Bu iki örnek arasındaki farklılığı 

yorumlarken de Yeni Ahit'in öğretisini öne çıkarıyormuş gibi yapmasına rağmen aslında Eski Ahit'in 

öğretisini savunmaktadır. 

Spinoza (2002c:561) söz konusu en temel olan yasayı şöyle açıklar: "Durum böyleyken, 

buradan çıkan sonuç, insanların refahının en büyük yasa olduğu ve ister insani isterse ilahi olsun diğer 

tüm yasaların buna uydurulması gerektiğidir." Eski ve Yeni Ahit'in ortak öğretisine ise örnek olarak 

verilen ve Strauss'a göre çelişen ayetlerden 43. ayet Eski Ahit'in öğretisi iken, 44. ayet Yeni Ahit'in 

öğretisidir: " 
 
'Komşunu seveceksin, düşmanından nefret edeceksin' dendiğini duydunuz. Ama ben size 

diyorum ki, düşmanlarınızı sevin ve size zulmedenler için dua edin.
 
" (Matta, 5:43-4). 

                                                      
1
 Anılan yerde Spinoza şöyle der: Paul, insanları dini bakımdan güçlendirmek ve onlara kurtuluşun sadece 

Tanrı'nın lütfu ile olduğunu öğretebilmek için, kişilerin fiillerine değil imanlarına bakmaları gerektiğini, 

kurtuluşun sadece iman ile olacağını salık vermiştir. Diğer taraftan da James, kişiyi kurtaracak olanın sadece iman 

değil, işleri ve fiillerinin de olduğunu belirterek Paul'un öğretilerini bir kenara itmiştir. 



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

260 
 

Spinoza çelişkili görünen bu iki ayet arasındaki farkı ise politik-tarihsel bir açıdan şöyle izah 

eder:  

Yine Museviler, kazandıkları özgürlüğü korumak ve elde ettikleri 

bölgelerde tam kontrolü sağlamak için, 17. bölümde açıkladığımız 

üzere, kendilerini diğer milletlerden ayırmayı ve dini sadece kendi 

devletlerinin ihtiyaçlarına göre uyarlamayı zorunlu gördüler. Onlara bu 

yüzden "Komşunu sev, düşmanından [yani yabancılardan] nefret et." 

(Matta, 5:43) denilmiştir. Ne zaman ki özgürlüklerini kaybettiler ve 

Babil'e esir olarak sürüldüler, Yeremya onlara [sadece kendi 

şehirlerinin değil] esir sürüldükleri şehrin (de) güvenliğini 

düşünmelerini tavsiye etti. Ve İsa da onların tüm yeryüzüne 

dağılacaklarını anladığında, istisnasız herkese karşı mütedeyyin 

olmalarını salık verdi. Tüm bu mülahazalar, dinin her zaman kamu 

refahı yararı doğrultusunda uyarlandığını açıkça göstermektedir 

(Spinoza, 2002c: 561). 

 

Strauss’un (1988: 172-74) ifade ettiği yedinci çelişkiye geçecek olursak, Spinoza'ya göre Eski 

Ahit, Yahudiler için milli bir metin iken, Yeni Ahit evrensel bir metindir. Ama her ne kadar bu iki metin 

evrensel-milli düzleminde farklılıklar gösterse de ikisinin de temel öğretileri aynıdır (Spinoza, 2007: 

168; Spinoza 2002c: 508). Spinoza'nın bu öğretileri yorumlarken rasyonel ahlak ile tarihsel olanı 

birleştirerek, metinleri politik-tarihsel açıdan ele alması, Strauss'a göre rasyonel ahlakın metinlerde ilahi 

bir formda sunulduğu ve Tanrı'nın yasa koyan, yargıç bir Tanrı olarak algılandığını ima eder (Strauss, 

1988: 173). Bu ise Spinoza'nın antropomorfik Tanrı anlayışına karşı çıkan Tanrı anlayışı ile çelişerek 

aslında havarilerin de hata ettikleri imasını taşır. Zira Kutsal metinlerin felsefi şeyler değil herkese hitap 

eden basit şeyler öğrettiklerini belirten Spinoza'ya göre, havariler İsa'nın gerçekten bedenen dirileceğini 

sanarak aslında popüler önyargıların büyüsü altında olduklarını göstermekte ve yanılmaktaydılar 

(Spinoza, 2002a: 953). Yeni Ahit'in felsefi öğretilerle böyle çelişmesi, onun kendisine göre daha 

evrensel bir izlenim sergilediği Eski Ahit'ten daha rasyonel olmadığı anlamına gelir. Eski Ahit'te 

matematik gibi temel bir konuda bile sıradan işçiden hiçbir farkı olmayan Süleyman'ın da düşünür 

olarak gösterilmesi işaret ediyor ki, aslında Yeni Ahit, sıradan basit bilgileri öğreten, avama hitap eden 

basit bir kitaptır. Böylece, Spinoza her ne kadar Eski Ahit-Yeni Ahit farkı ortaya koyarak Yeni Ahit'i 

evrensel bir düzleme oturtuyor gibi görünse de içerik bakımından ikisini bir tutarak onları basit 

bilgilerin ilahi formda sunulduğu kitaplar olarak tanımlamaktadır.      

Son olarak sekizinci çelişki (Strauss, 1988: 175-181) akıl üstü bilgi ile ilgilidir. Spinoza, bir 

taraftan Kutsal Metin'leri anlamanın oldukça kolay olduğunu, onların basit bilgiler içerdiğini söylerken, 

diğer yandan uzunca bir vakit harcamasına rağmen kutsal metinleri anlamadığı itirafında bulunur.  



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

Hiyeroglifsel bir yapısı olan kutsal metinlerin anlaşılması için gerekli olan şeyin, eğer doğayı 

incelerken kullanılan yöntem kullanılmazsa, ancak bir tür akıl üstü aydınlanma olduğunu belirtir 

(Spinoza, 2007: 98; Spinoza, 2002c: 457). Halbuki Spinoza'nın felsefesinde insanların, insan doğasının 

üzerine çıkarak elde edebildikleri akıl üstü bir bilgi türü yoktur. Zira bu, insan doğasına aykırıdır. 

Spinoza, bundan ötürü doğayı incelerken kullanılan metot ile geçerli bir tefsirin mümkün olduğu 

kanaatini taşır (Spinoza, 2007: 98; Spinoza, 2002c: 457). Kendisi böyle bir yöntem kullanmış olmasına 

rağmen, Blyenbergh'e yazdığı bir mektupta, "Kendi adıma, açıkça ve dolambaçsızca itiraf ediyorum ki 

üzerinde çalışarak bir kaç yılımı verdiysem de Kutsal Metni anlamıyorum." (Spinoza, 2002a: 822) der. 

Bu itiraf, Strauss tarafından, 73. mektupta hurafe ve din arasında yapılan ayrımdan yola çıkılarak, 

hurafenin, imanı mucizelerden çıkarsamaya çalışan ve cehalet üzerine kurulu olarak nitelendiği, bu 

nedenle de kutsal metinlerde yer alan bir çok muhayyile ürünü ifadenin de Spinoza tarafından 

anlaşılamadığı şeklinde yorumlanır (Strauss, 1988: 176).   Zira Strauss, Kutsal metinlerin dilinin 

kıssalarla dolu olmasının her ne kadar o dönemin avam insanlarının işini kolaylaştırsa da Spinoza için 

anlaşılması güç çelişkiler oluşturduğunu düşünmektedir. Spinoza ise dilin bu metaforik yapısına, Matta, 

13:10 ve sonrasını kanıt göstererek, avam için yazılanlar ile havas için yazılanların birlikte çelişkilere 

neden olduğunu ve kutsal metnin ikircikli bir üslubunun olduğunu belirtir (Spinoza, 2007: 64; Spinoza, 

2002c: 432 ). Bu ikircikli üslup ile başa çıkarken Spinoza'nın kullandığı hermenötiği Strauss, şu şekilde 

formüle eder:  

Her ne kadar nadir de olsa, 'avamın diliyle' yazdığını itiraf eden bir 

yazar, bir konuda çelişkili ifadeler kullanırsa, avamın görüşleriyle 

çelişen görüşleri onun gerçek niyeti olarak değerlendirilmeli, hatta, bu 

tür bir yazarın, avamın kutsal veya güvenilir bulduğu her bir ifadesi 

alakasız olduğu gerekçesiyle bir kenara atılmalı veya [asıl görüşleri] ile 

çelişmese bile en azından şüphe ile bakılmalı (Strauss, 1988: 177).      

 

Strauss, bu şekilde formüle ettiği hermenötik yöntemi Spinoza'nın kendi metnine uygulamakta 

bir sakınca görmez. Zira ona göre Spinoza'da iki tür okuyucuyu var sayan ve ezoterik tarzda yazan bir 

yazardır:  

İnceleme'de [TPT'de], Spinoza, belli türden potansiyel düşünürlere, 

kendisine avam da kulak verirken, hitap eder. Bundan dolayı o, 

kastettiklerini avamın anlamayacağı bir tarzda dile getirir. Bu 

gerekçeden ötürü, kendisini çelişkili bir şekilde ifade eder: Heterodoks 

ifadeleri nedeniyle şaşırıp kalanlar, az çok ortodoks ifadelerle 

yatışacaktır (Strauss, 1988: 184). 

 Spinoza, bilindiği üzere kişisel mühründe Latince caute, yani dikkat anlamına gelen bir kalıp 

kullanmaktaydı. Strauss'a göre konjonktür gereği dikkati elden bırakmayan Spinoza, bu ikircikli dilin ip 



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

262 
 

uçlarını hem Treatise on the Emendation of the Intellect (TEI)'de hem de TPT'de verir. TEI'de yaşam için 

iyi kurallar olarak saydığı kuralların birincisinde şöyle der:  

Çoğunluğun kavrayışına hitap etmek ve amacımıza ulaşmamızı 

engellemeyen işleri yapmak. Eğer mümkün mertebe kendimizi 

[sözlerimizi] onların kavrayış seviyelerine uydurursak, çoğunluktan hiç 

de az sayılmayacak faydalar elde ederiz. Dahası, böylelikle onlar da 

hakikate daha istekli kulak vereceklerdir (Spinoza, 2002d: 6).  

 

Aynı şekilde TPT'nin önsöz kısmında ise, önyargıları olan avam tabakasına değil, felsefi bakış 

açısı ile değerlendirme yapabilen okuyuculara hitap ettiğini, sıradan önyargıları olan avam tabakasının 

ise "kitabı tümden boş vermesi" gerektiğini söyler (Spinoza, 2007: 12; Spinoza, 2002c: 394). Özellikle 

bu son iki alıntı, Strauss için, iki tür okuyucu kitlesi var sayılarak, felsefi bakış açısına sahip olan 

okuyucuya konjonktür ile problem yaşamadan ateist görüşler aktarıldığı anlamına gelir.  

Strauss'un iddialarının, hatırlanacağı üzere peygamberlik ve vahyin mahiyeti, kutsal 

metinlerin anlaşılırlığı, akıl üstü bilginin imkân, felsefe-teoloji veya akıl-iman ilişkisi ve İsa'ya dair 

ikircikli görüşler şeklindeki beş ana husus dayandığını belirtmiştik. Şimdi, Harris'e kulak vererek, 

Strauss'un bu hususlara dair gerçekten tutarlı bir okuma yapıp yapmadığını tartışalım. 

E. E. Harris’in Spinoza Değerlendirmesi 

Spinoza, epistemolojisinde, doğanın zorunluluğuna muhalefet edecek şekilde, gerek fizik 

yasalarından gerekse de mantık yasalarından bağımsız bir bilgi türünü reddeder. Metafiziğinde de 

değindiğimiz üzere, var olan zorunlu olarak vardır ve var olmayan da zorunlu olarak yoktur. Bu 

bakımdan zorunluluğa tabi olmayan veya zorunlu yasaların ihlali anlamına gelebilecek bir bilgi türü de 

zorunlulukla imkânsızdır. Zira doğru ve tam ideler veya fikirler (adequate idea), Tanrı'nın 

entelektindedir, onun zorunluluğu veya sınırları dışında değil. Spinoza bunu şöyle açıklar: 

 ... doğanın bilgisi peygamberlik olarak adlandırılabilir, zira doğal 

ışıkla [aklın ışığıyla] bildiğimiz şeyler sadece ve sadece Tanrı'nın 

bilgisine ve ezeli-ebedi takdirine dayanır. Lakin doğanın bilgisi 

herkesçe müşterek olduğundan-herkeste var olan [akli] temellere 

dayandığından- ... Tanrı'nın bir parçası olduğumuz sürece, onun 

hükümleri ve doğası tarafından bize dikte edildiği için, [doğanın 

bilgisi] en az diğer bilgi türleri kadar ilahi olarak tanımlanmayı hak 

eder  (Spinoza, 2002c: 394-5).   

 

Dolayısıyla görülüyor ki, peygamberlik her ne kadar TPT'nin ilk bölümünün girişinde 

Tanrı'nın insanlara ilham ettiği bir şey olarak tanımlansa da, bilginin doğası Tanrı'nın entelektinden 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

bağımsız bir bilgi türü olmayıp, insan tarafından doğanın yasalarını aşacak bir şekilde elde edilmez. 

Peki, kaynağı bakımından peygamberlerin bilgisi ile felsefenin veya doğanın bilgisi aynı ise aradaki 

fark nedir? Harris, bu farkın kaynak farkı değil, aracı farkı olduğunu belirtir (Harris, 1995: 136). Buna 

göre, insanlar rasyonel veya felsefi bilgiyi akıl aracılığı ile elde ederken, peygamberlik veya vahiy diye 

adlandırılan bilgi türü muhayyile aracılığı ile elde edilir. Muhayyile ise akıldan farklı olsa da, üstün 

olmak anlamında aklı aşmaz. Harris, aynı şekilde Strauss'un muhayyilenin nasıl kesin bilgiyi elde 

edebileceği sorusunu gündeme taşımadığı tespitinde bulunur (Harris, 1995: 136). Zira vahyin 

muhayyileye indirgenmesi durumu söz konusu ise bu, vahyin doğrudan doğruya hatalı bilgi olduğu 

anlamına gelerek, Spinoza'nın vahyi imkansıza veya anlamsıza indirgediği şeklinde anlaşılamaz. Çünkü 

Spinoza (2014: 168), her ne kadar muhayyileyi "yanlışlığın biricik nedeni" olarak tanımlasa da bu, 

muhayyilenin zorunlu olarak sadece yanlış bilgi ürettiği şeklinde algılanmamalıdır. Zira Harris'in de 

belirttiği üzere, muhayyilenin pozitif içeriği doğrudur (Harris, 1995: 136). Spinoza buna Petrus ve 

Paulus üzerinden örnek vererek, "... Kendi başlarına ele alındıklarında hayal gücünün [muhayyilenin] 

edimlerinin hiç bir yanılgı içermediğine dikkat etmenizi isterim; yani zihin salt hayal ettiği için 

yanılgıya düşmez ..." der ve muhayyilenin pozitif içeriğinde bir yanılgı olmadığını açıkça ifade eder  

(Spinoza, 2014: 141). Dolayısıyla, muhayyile ile edinilen bilgi olan vahiy, değindiğimiz üzere aklı aşan 

bilgi olmadığı gibi, zorunlu olarak yanlış bir bilgi de değildir.  

Vahyin aracısının muhayyile olması, peygamberlerin muhayyile yetisinin diğer 

insanlarınkinden daha güçlü olması hasebiyledir. Spinoza, bunu "... Peygamberler daha üstün bir akıl ile 

değil, daha canlı bir muhayyile yetisi ile donatılmışlardır." diyerek doğrular (Spinoza, 2002c: 404).  

Harris de, bunun bir Tanrı vergisi olmakla birlikte, insanüstü veya doğaüstü olamadığına dikkat 

çekerek; muhayyilenin şiir, müzik veya başka sanatsal yetenekler ile aynı sınıfa ait olduğunu söyler ve 

bunları her ne kadar ilham edilmiş olarak nitelesek de insanüstü veya doğaüstü kabul etmediğimizi, 

dolayısıyla da vahyi, Spinoza'nın epistemolojisinde doğaüstü kabul edemeyeceğimizi belirtir (Harris, 

1995: 136). Harris'in aynı yerde işaret ettiği üzere, her ne kadar biz müzik, şiir, resim veya başka bir 

sanatsal yeteneği aklın sınırları içinde açıklayamıyor olsak da bunların aklın ilkelerinden hareketle 

açıklanamayışı, onların açıklanamaz bir doğası olduğu anlamına gelmemesinin yanı sıra, bizim bu 

konuda açıklama yapacak psiko-nörolojik bir bilgi birikimine henüz ulaşamadığımızı gösterir. 

Spinoza'nın kahinlerin ve falcıların hakiki peygamberler olduklarına dair ifadelerini de bu bağlamda ele 

almak doğru olacaktır. Onun peygamberlik tanımı elbette halkın yaygın olarak anladığı tanımlarla 

örtüşmemektedir. Peygamberlik ve vahiy konularında yapılan muhayyile vurgusu, sembollerle konuşan 

ve sembollere birçok anlam yükleyen bu tür insanları da bu kategoriye sokar. 

Strauss, muhayyileyi, Spinoza'nın epistemolojisindeki anlamından daha çok, muhayyilenin 

dışsal nedenlerden bağımsızca imgeler oluşturabildiği şeklindeki yaygın anlamıyla kullanıyor gibi 

görünmektedir. Harris ise muhayyileyi doğrudan Spinoza'nın epistemolojisindeki şekliyle anlamaktadır. 



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

264 
 

Bu bakımdan muhayyile, Harris'in anladığı şekliyle, yani Spinoza'nın epistemolojisindeki bir basamak 

olarak anlaşıldığında muhayyileye indirgeme çelişkisi ortadan kalkar. Zira peygamberlerin vahyi bazı 

görünüşler ve imgeler ile edinmeleri, onların asılsız hayaller ile düşündükleri anlamına gelmez. Nitekim 

her bir imgenin temelinde muhayyilenin pozitif içeriği vardır. Zihin elbette hiç var olmamış varlıkları 

tahayyül edebilse de bedene etki etmeyen bir modun imgesini, imge oluştururken kullanamaz. Eğer, 

zihin imgeyi kendisi bağımsızca yaratabilseydi bu mümkün olurdu, fakat Spinoza'nın belirttiği üzere 

zihin, imge oluşturmada bedene etki eden dışsal nedenlere bağlıdır, bağımsız değildir (Spinoza, 1994: 

130). Örneğin, boynuzlu at imgesi bile en nihayetinde, boynuz ve at imgelerinin birleştirilmesi ile 

oluşur. Bu bakımdan, Strauss'un öne çıkardığı şekliyle vahiy doğanın zorunlu nedenselliğinden 

bağımsız ve temelsiz bir yeti olmayıp, epistemolojik olarak pozitif içeriği yanılgı barındırmayan bir 

basamağa denk gelmektedir.  

Spinoza'nın kutsal metinlere dair anlamadığını itiraf ettiği kısımlar, muhayyilenin pozitif 

içeriği ile ilgili değildir. Bu anlaşılamayan kısımlar şiir, resim müzik gibi olup, doğaüstü bir nitelik 

taşımalarından değil, bizim onları aklın ilkeleri ile açıklayamamamız nedeniyle anlaşılmazdırlar. 

Spinoza, bu konuda peygamberlerin vahyi sadece muhayyile aracılığı ile aldıklarını, Kutsal Metin'lerde 

geçen bazı doğa yasalarına dair bilgisi olmadığını ve en nihayetinde her şeye doğrudan neden olan Tanrı 

olduğu için bu açıklanamaz ifadelere de Tanrı'nın neden olduğunu-ki Tanrı zaten her şeyin nedeni 

olduğu için bunu da makul bir açıklama olarak kabul etmez-söylemekten başka bir açıklama 

getiremeyeceğini belirtir (Spinoza, 2002c: 403).  

Her ne kadar bu anlaşılmayan kısımları aklın ilkeleri ile geometrik yöntem berraklığında 

açıklamak mümkün olmasa da en azından yorumlanmaları mümkündür. Bu yorumlama metodunu 

Spinoza TPT'de şöyle açıklar:  

...Kutsal Metni yorumlama yönteminin Doğayı yorumlama 

yönteminden hiç de farklı olmadığı, aslında onunla tamamen örtüştüğü 

görüşündeyim. ... Ama açıkça belirtmek gerekirse, bu sadece kesin bir 

yol değil, [aynı zamanda] tek açık yoldur ve Doğayı yorumlamanın 

yöntemi ile de örtüştüğünden, kutsal metinlerin, başlıca tarihi rivayetler 

ve vahiyden oluşmuş olmalarından dolayı, doğal ışıkla [yani aklın 

ışığıyla] bilinebilen ilkelerden çıkarsanamayan meseleleri sıkça konu 

edindiğine dikkat edilmelidir. Tarihi rivayetlerin önemli bir özelliği de, 

önceki bölümde gösterdiğimiz üzere, bu olayları kaydeden tarihçilerin 

yargılarına ve inançlarına uyarlanmış bir şekilde Doğadaki sıra dışı 

olayların hikayelerinin ve mucizelerin baş göstermesidir (Spinoza, 

2002c: 457).   

Harris'in haklı bir şekilde tespit ettiği üzere, burada önerilen yöntem, R. G. Collingwood, E. H. 

Carr ve Marc Bloch'u yaklaşık üç asır önceden öngörecek şekilde, bilimsel tarih yöntemidir, ki eğer 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

gerçekten Spinoza bunları, Strauss'un iddia ettiği gibi doğanın yasalarını ihlal eden anlamında doğaüstü 

olarak görseydi, yöntemini doğayı yorumlama yöntemi ile bir tutmazdı (Harris, 1995: 138).  

Kutsal metinlerin hiyeroglifsel bir dil kullanmasına dair Spinoza'nın (2002c: 408; Spinoza, 

2016: 7. Paragraf)) kendi tespiti, "Peygamberi tasvirler ve hiyeroglifler,
2
 aynı anlamı aktarırken bile, 

oldukça çeşitlilik arz eder." şeklindedir. Spinoza, bu ifadesinden sonra İşaya ve Hezekiel'in 

peygamberliklerini ifade ederken kullandıkları, sembolik bir üslup örneği sergileyen bir kaç ifade sıralar 

ve İşaya'nın Tanrı'yı elbiseleriyle krala yaraşır bir tahtta otururken gördüğünü, Hezekiel'in ise Tanrı'yı 

ateşe benzer bir şekilde gördüğünü aktarır ve her ikisinin de Tanrı'yı alışkın olduğu imgelerle 

gördüklerini belirtir. Harris'in (1995: 138-9) değerlendirmesine göre, Spinoza'nın hiyeroglifsel ifadesi 

ile burada kastettiğinin imgeler ve sembolizm olduğu, verilen bu örneklerden açık bir şekilde 

anlaşılmaktadır. Eğer Strauss'un değerlendirmesi doğru olsaydı, imgeler ve metaforlar kullanan şiirlerin 

veya sembolizm akımının benimsendiği resimlerin ve görsel sanat eserlerinin metaforları da doğaüstü 

ve aklı aşan bir yapıda oldukları şeklinde yorumlanırdı ki, Spinoza'nın muhayyileyi, Strauss'un anladığı 

şekilde sadece imgeler ve metaforlar olarak değil, epistemolojik bir basamak olarak anladığına 

değinmiştik. Bu açıdan bakıldığında, Kutsal metinlerin hiyeroglifsel yapısı, aktarmak istediklerinin 

doğaüstü olduğuna değil, aktarma üslubunun metaforik yapısına işaret etmektedir. Spinoza'nın 

yorumlanmaları gerektiğini düşündüğü ve bazen de anlayamadığı için yorumlayamadığı ifadeler de 

insan aklını aşan ifadeler olmayıp, metaforik üslubun anlaşılamayan ifadelerdir.  

   Harris, Spinoza'nın 'Tanrı'nın vahiylerini muhayyile yetisinin yardımı ile algıladıklarından, 

şüphesiz aklın sınırlarının ötesinde olan pek çok şey kavramışlardır' şeklindeki daha önce 

alıntıladığımız ifadesinin de bu bağlamda okunması gerektiğini düşünür. O, Spinoza'nın 

peygamberlerin, anlama kabiliyetlerinden daha yetkin bir muhayyile kabiliyetleri olduğunu ve böylece 

kavrayabileceklerinden çok daha fazla fikri tahayyül edebildiklerini düşündüğünü söyler (Harris, 1995: 

139). Bu tespitin, Spinoza'nın epistemolojisine uygun olup olmadığını soruşturunca bir çelişkiye 

rastlamamaktayız. Zira muhayyile yetisi, bedene etki eden modların imgelerini kullanır. Muhayyilenin 

yaptığı imgesel kolajlar da bedene etki etmeyen modların imgelerini içeremez. Yalnız bu, bedene etki 

eden modların mahiyetinin kavranmasını gerektirmez. Yani algılanan modun sadece algılanmış olması 

yeterlidir. Onun mahiyetinin tam olarak kavranması gibi bir şart yoktur. Bu bakımdan, insanlar 

kavrayabildiklerinden fazlasını kolaylıkla tahayyül edebilirler ki, peygamberlerin muhayyile yetisinin 

sıradan bir insanın muhayyilesinden daha yetkin olduğunu da göz önünde bulundurursak, onların aklın 

                                                      
2
 Hiyeroglifler ifadesi, Latince versiyonda hieroglyphica şeklindedir ama Silverthore ve Israel gibi Shirley de 

bunu symbolism sözcüğü ile karşılamıştır. Biz konunun kavramsal bütünlüğünü sağlamak için Latince'sini tercih 

ettik. Tüm ifadenin Repraesentationes propheticae, et hieroglyphica, quamvis idem significarent, variabant 

tamen  şeklindeki Latince karşılığı için şu kaynaktaki 7. paragrafın ilk cümlesine bkz: Spinoza, Benedictus De, 

"Tractatus Theologico-Politicus", <http://spinozaetnous.org/wiki/Tractatus_theologico-politicus/Caput_II> 

(20.04.2016)   

http://spinozaetnous.org/wiki/Tractatus_theologico-politicus/Caput_II


Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

266 
 

sınırları içinde olmayan, yani kavranmamış veya aklın ilkeleri ile açıklanamayan şeyleri tahayyül 

etmeleri Spinoza'nın epistemolojisiyle de tutarlılık gösterir.  

Harris'e (1995: 139) göre, peygamberlerin ve Kutsal Metin yazarlarının farklı imgeler ve 

metaforlardan bağımsız olarak, Tevrat'ın ilk beş kitabından Yeni Ahit'e kadar tüm Kutsal Metin'de tek 

bir merkezi ve evrensel öğreti vardır, o da kurtuluşun ancak Tanrı sevgisi ve komşu sevgisi ile mümkün 

olduğudur. Komşunun sevilmesi, Tanrı'nın emridir ki bu emir, ister bilgili olsun ister bilgisiz, herkese 

gayet açık bir şekilde salık verilmiştir (Spinoza, 2007: 179-80; Spinoza, 2002c: 515). Felsefe ve 

teolojinin birbirinden bu öğreti üzerinde ayrılması oldukça tutarlıdır, ancak tam olarak hangi noktada 

ayrıldıklarına dikkat etmek gerekir. Hatırlanacağı üzere, Kutsal Metin yazarları ve peygamberler Tanrı 

sevgisinin temel kaidelerine itaat ve komşu sevgisinin, bilgiyi şart koşmaksızın kurtuluşa eriştireceğini 

salık verirken, Etika'nın beşinci bölümünde gösterildiği üzere (Spinoza, 1994: 252-54) akıl, kurtuluş 

için Tanrı sevgisinin bilgisini şart koşar. Harris'in işaret ettiği üzere, biz aklın ilkelerinden itaatkarlığı 

çıkarsayamayız (Harris, 1995: 139-40). Bu nedenle felsefe ve teolojinin ayrılığı gibi görünen şey, 

aslında aklın ilkelerinden çıkarsanabilene ilişkin sınırlardır. Kutsal Metnin salık verdiği öğretiler felsefe 

ile uyuşurken, kurtuluşun bilgi olmaksızın gerçekleşebileceği felsefe tarafından kanıtlanamaz. Bu, 

teoloji ve felsefenin öğreti farklılığı değil, iki alan olarak çıkarımlarının başlangıç noktası ile ilgili bir 

ayrımdır.  

Spinoza'nın conatus anlayışına da toplumsal düzeyde bakıldığında, Spinoza'nın düşmandan 

nefret etme ve zalimlere dua etme şeklinde, altıncı çelişkide ele aldığımız iki ayette aslında bir çelişki 

görmediği yorumunu yapmak meşrudur. Spinoza'ya göre toplumun var olabilmesi için bireylerin de var 

olmaları ve huzurlu olmaları gerekir. Conatusa toplumsal düzeyde bakıldığında, aklın rehberliğinde 

yaşayan insanlar kendi yararlarını gözetmelidir ve bunun toplumsal karşılığı, toplumun diğer bireylerine 

karşı yararlı davranış göstermesi şeklindedir (Spinoza, 1994: 216-17). Toplum olarak, bir başka toplum 

tarafından yok edilme tehlikesi varsa buna karşı koymak toplumsal bir conatus gereğidir-ki 

düşmanından nefret etmeyi salık veren ayet buna işaret eder. Ama ikinci ayette, Yahudiler artık bir 

başka toplumun öğesi konumundadırlar. Bu bakımdan da yeni toplumlarında kendi varlıklarını 

sürdürmek amacıyla kendilerine zulmedenlere karşı, onların varlıklarını olumsuzlayıcı bir yaklaşımla 

değil, olumlayıcı bir yaklaşımla onlara düşman olmadıklarını göstermeleri ve yeni toplumlarına uyum 

sağlamaları gerekir. Her iki ayet de bu açıdan bakıldığında, içinde bulunulan toplumun varlığının 

devamı için, topluluk içi huzuru ifade etmektedir. Dolayısıyla bu bağlamda bir çelişkiden de 

bahsedilemez 

İlahi inayet fikrinin, Tanrı'yı bir yönetici ve yasa koyucu olarak resmettiği doğrudur. Bu fikre 

göre, kurtuluş Tanrı'yı ve komşuları sevmek ve Tanrı'ya itaat ile mümkün iken akla göre kurtuluş, Tanrı 

ve onun niteliklerinin doğru bilgisi ile erişilen zihin huzuru ile mümkündür (Harris, 1995: 140). Her 

ikisinde de motif farklı olsa da edim aynıdır. Fakat kimse şu ana dek sadece itaat ve Tanrı inayeti ile 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

kurtuluşa erişebileceğini matematiksel olarak ispat edemediğinden, peygamberlerin öğretilerinin 

doğruluğundan ancak ahlaki olarak emin olabiliriz (Spinoza, 2007: 193; Spinoza, 2002c: 525).  Harris 

(1995: 140) bu noktada, bahsedilen doğaüstü kavrayışın bu ahlaki emin olma durumu olduğunu söyler, 

ki pratik açısından bakıldığında, muhayyile ürünü bir öğreti kanıtlanamaz olsa da, pratikte aklın 

öğretileri ile çelişmediği için, bu durumu bir akıl-iman veya felsefe teoloji arasında bir çelişki olarak 

görmez Harris'in, Spinoza'nın pratikte bir çelişki olmadıkça akıl ve iman veya felsefe ve teoloji arasında 

bir çelişki görmediği şeklindeki kanaatini Spinoza da doğrular. O, felsefesinde inancı değil ahlaki 

öğretinin pratiğini öne çıkardığını, bundan dolayı da rasyonel ahlaki pratik ile İsa'nın şahsında 

tümelleştirdiği dindar ve kurtulmuş insan idesini, çeliştirmek bir kenara, aksine pratikte 

birleştirmektedir: 

Türklere ve diğer Yahudi olmayanlara gelince, adalet pratiği ve komşu 

sevgisi ile Tanrı'ya tapınırlarsa, Muhammed ve mucizeler konusundaki 

bilgisizlikleri içinde hangi inançlara sahip olurlarsa olsunlar, onların da 

İsa'nın ruhuna sahip ve kurtulmuş olduklarına inanıyorum (Spinoza, 

2002a: 881).  

 

Strauss'un, Spinoza'nın İsa ve Hıristiyanlık hakkında ikircikli görüşlere sahip olduğu iddiasına 

gelince, bu iddia, Spinoza'nın sağlığında da gündeme gelmiş ve TPT yayımlanmadan önce onu okuyup 

eleştiren Hıristiyanların da eleştirdiği bir konu olmuştur. Oldenburg, Spinoza'dan İsa'nın dünyaya 

inmesi ve onun kefaret ödemesi konusundaki gerçek düşüncelerini gizlediği şeklindeki kanaati dile 

getirip, Spinoza'dan bu konuda açıklama yapmasını ister (Spinoza, 2002a: 940). Spinoza (2002a: 943) 

cevaben kurtuluş için İsa'yı bedenen bilmenin gerekli olmadığını söyler ve onu "Tanrı'nın ezeli-ebedi 

oğlu, yani, Tanrı'nın kendisini başlıca insan zihni olmak üzere her şeyde, en çok da İsa Mesih'te açık 

eden ezeli-ebedi bilgeliği" olarak tanımlar. Spinoza'nın burada kullandığı oğul sözcüğü, ve İsa'yı 

Tanrı'nın insanda zuhur eden ezeli-ebedi bilgeliği olarak tanımlaması, bizi Spinoza'nın oğul sözcüğünü 

Natura Naturata için kullandığı benzer bir ifadeye götürür: "Düşünen şeydeki [düşünme niteliğindeki] 

Entelekte gelince, o da birincisi [hareket-hareketsizlik] gibi,  Tanrı'nın ebediyen değişmeyecek şekilde, 

ezelden-ebedden yaratılmış bir Oğlu, Ürünü veya birincil bir Yaratımıdır. (Spinoza, 2002b: 59). 

Burada, Tanrı'nın düşünme niteliğinin modları olarak Natura Naturata konusunda, Spinoza'nın 

metafiziğinin, Tanrı'nın her fikrin veya idenin doğrudan nedeni olarak özünü insanlara herhangi bir 

fiziksel aracı olmaksızın iletebilmesine olanak tanıdığını ve İsa'nın da Tanrı ile aracısız bir şekilde 

zihinden zihne iletişim kurduğunu hatırlatmakta fayda görmekteyiz (Spinoza, 2007: 19; Spinoza, 2002c: 

398).  Harris  (1995: 40, 141, 148)de, buna dikkat çeker ve İsa'nın zihninin Tanrı'nın entelekti ile 

işaretler veya tasvirler ile değil, doğrudan iletişim kurmuş olmasının ve aklın sınırlarına dahil olmayan 

iman hakikatlerini almış olmasının, aldığı hakikatler felsefi olarak kanıtlanamadığı için Strauss'un 

anladığı şekilde İsa'nın gelmiş geçmiş en büyük düşünür olduğu imasını taşımadığını ve İsa'nın insan 



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

268 
 

üstü değil, ahlaki yetkinlik hususunda herhangi bir insandan daha hayranlık uyandırıcı bir seviyede 

olduğu anlamına geldiğini belirtir.  

 

Sonuç ve Genel Bir Değerlendirme 

Strauss ile Harris’in Spinoza yorumlamalarına baktığımızda Harris’in de ifade ettiği gibi, 

Spinoza'nın muhayyile gibi kimi özgül terimleri eksik ve literal yorumladığı kanaatindeyiz. Bize göre 

Spinoza felsefesinde muhayyile yetisi, akıl, felsefi sır, anahtar kavramlardır. Spinoza söz konusu 

terimleri, felsefe ve teolojinin ahlaki öğretilerle olan ilişkisi ve muhayyilenin pozitif içeriği konularını 

tartışırken kullanır ve felsefe ve teolojinin iki farklı veçhesine ve epistemolojik adımlardaki farklılığa 

dikkat çekerek bu iki alanın örtüşen ve örtüşmeyen mahiyetini tespit etmeye çalışır. Spinoza’nın 

öğretisinin epistemolojik mahiyetini ifade eden bu terimlerin, akıl-vahiy, felsefe-din tartışmalarında 

önceki filozoflarda da var olduğunu biliyoruz. Örneğin İbn Rüşd’ün felsefe ile dinin aynı kaynaktan 

beslendiğini ve aynı hikmete müteallık olduğu biçimindeki görüşü ile Farabi’nin peygamberin 

muhayyilesi ile filozofun aklını mukayese ederek filozofa sarf ettiği çaba itibariyle bir derece üstünlük 

atfetmesi hep bu mukayesenin farklı epistemolojik yansımalarıdır.  Nitekim bu çerçevede Farabi 

ateizmle suçlanmamış başka bir dinsel problem bağlamında, nübüvvetin kıymetini düşürmek gibi 

hususlarda suçlanmıştır. Spinoza’nın açıklamalarını, metafiziğe dair konuşmanın zorluğundan 

kaynaklanan sembolizm veya hiyeroglifsel boyutta değerlendirmek mümkündür. Bize göre Strauss’un 

gözden kaçırdığı husus şudur: Spinoza ontolojisinde doğa ve doğaüstü ayırımı yapılmaz. Monist 

karakterdeki bu ontolojinin kendine özgü bir terminoloji ile ifade edilişinde her zaman literal bir uyum 

beklenemez.  Dolayısıyla özellikle birinci ve ikinci çelişkide sunulan hususların bu minval üzere 

okunması gerekir. Çünkü Spinoza iki farklı epistemolojik alanın hedeflerini izah kabilinden açıklamalar 

yapmaktadır. Spinoza’nın anlayışına göre teoloji veyahut iman praksise ağırlık verirken; felsefe 

rasyonel bir epistemolojiyi hedeflemektedir. Dolayısıyla bu iki farklı alana yapılan vurgu bir inkar değil, 

kabul edilsin-edilmesin iki farklı alanın varlığı üzerinden yapılan tespitlerdir. Yine üçüncü çelişki olarak 

ifade edilen hususta da Spinoza, insanların Tanrı’nın buyruklarıyla doğrudan muhatap olmalarının 

politik aygıt olan hükümet üzerinden veya iktidara sahip olanlar üzerinden gerçekleştiğini ifade 

etmektedir. Aslında bu tartışma insan iradesi ile doğrudan ilgili gibi gözüküyor. Spinozacı bir 

perspektifle baktığımızda burada dile getirilenlerin, Tanrı veya Doğa olarak tanımlanan Mutlak 

Varlığın, irade sahibi olan insanın günlük pratiklerine nasıl etkide bulunduğunu izah kabilinden 

olduğunu söyleyebiliriz. Çünkü salt doğa veya Tanrı’nın, emir-itaat ilişkisi içinde tecessüm etme imkânı 

yoktur. Bu imkân ancak yönetim erki sayesinde gerçekleşebilir. Geniş bir çerçeveden bakıldığında 

doğanın bir parçası olarak insanın zorunlu yasalara tabi olduğu varsayıldığında, irade sahibi bir varlık 

olarak insanın gündelik tercihlerinde bir takım buyruk veyahut tavsiyelere uygun davranmada kendini 



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

gösteren tikel durumların izahında karşılaşılan güçlüğün, kısmen paradoksal ve çelişkili görünen 

durumu ortaya çıkarması anlaşılabilir bir husustur.  

Strauss tarafından başka bir çelişki olarak öne sürülen Peygamberlerin durumu da söz konusu 

çerçevede yorumlanabilir. Peygamberlerin nasıl bir doğaya sahip oldukları, bütün semavi dinlerin 

mensupları arasında tartışma konusu edilmiştir. Burada Spinoza, bir taraftan Peygamberlerin 

mükemmel bir zihne sahip olduklarını söylerken; öte yandan onların insani bedenlere sahip olup 

insanlardan farklı bir varlık tabakasına dahil olmadıklarını söyleyerek bize göre iki farklı gerçekliğe 

işaret etmektedir. Vahye muhatap olmaları bakımından sahip olunan farklılık ile insan olmaları 

bakımından sahip olunan ortak özelliklerin ifade edilme çabası, zorunlu olarak dilsel problemlere yol 

açmaktadır. Dolayısıyla peygamberlerin insanüstü bir epistemolojik yetkinliğe sahip olmadığı, bu 

üstünlüğün sadece sıradan insanlardan daha gelişkin ama insan doğasını aşmayan bir muhayyile 

yetkinliğinden ibaret olduğu ve aklın ilkeleri ile açıklanamayan sembolik ifadelerle birlikte kutsal 

metinlerin herkese hitap eden açık ahlaki doktrinler sunduğunu söylemekle de Spinoza ateizmle 

suçlanamaz. Olsa olsa kendine özgür bir Tanrı ve din tasavuruna sahip olduğu söylenebilir.  

Ancak şu hususun da altını çizmek gerekir: Strauss'un, dönemin konjonktürel atmosferi 

hakkında haklı olduğunu söylemeliyiz. Ama konjonktürel baskının varlığı, yukarıdaki değerlendirmeler 

rehberliğinde, Spinoza'nın eserlerinde bir iç tutarsızlık olduğu anlamına gelmemektedir. Daha ziyade bu 

baskı, yerleşik dinsel anlayışa itiraz ederken filozofun farklı bir dilsel formülasyona başvurması 

biçiminde yorumlanmalıdır. Spinoza açık bir şekilde Yahudi ve Hıristiyan inançlarını eleştirirken, 

buradan onun ateist veya deist olduğu gibi bir sonuca varılmamalıdır. Çünkü Tanrı, doğa, töz ve evren 

kavramları Spinoza'nın felsefesi içinde tek bir göndergeye sahiptir ve bunun gelenekteki karşılığı 

panteizmdir.  

Netice itibarıyla, Harris’in katıldığımız yorumuyla söyleyecek olursak, Spinoza'nın 

yorumlanmaları gerektiğini düşündüğü ve bazen de anlayamadığı için yorumlayamadığı ifadeler, insan 

aklını aşan ifadeler olarak değil, metaforik üslubun anlaşılamayan ifadeleri olarak değerlendirilmelidir.   

 

KAYNAKÇA 

Aydın, M. (1994). Din Felsefesi. Ankara: Selçuk Yayınları. 

Harris, E. E. (1995). The Substance of Spinoza. New Jersey: Humanities Press. 

Kutsal Kitap (2014). Korea: Yeni Yaşam Yayınları.  

 

Spinoza, B. (2014). Ethica. (çev. Çiğdem Dürüşken), İstanbul: Alfa Yay. 

 

Spinoza, B. (1994). “Ethics”, A Spinoza Reader, (ed. & çev. Edwin Curley), New Jersey: Princeton 

University Press.  



Emin ÇELEBİ, Osman Gazi BİRGÜL 

270 
 

 

Spinoza, B. (2002a). “Letters”, Spinoza Complete Works. (ed. Michael L. Morgan), (çev. Samuel 

Shirley), Indianapolis: Hackett Publishing Company. 

 

Spinoza, B. (2002b). “Short Treatise on God, Man and His Well-Being”, Spinoza Complete Works. (ed. 

Michael L. Morgan), (çev. Samuel Shirley), Indianapolis: Hackett Publishing Company. 

 

Spinoza, B. "Tractatus 

Theologico-Politicus",<http://spinozaetnous.org/wiki/Tractatus_theologico-politicus/Caput_II> 

(Erişim Tarihi: 20.04.2016). 

 

Spinoza, B. (2002c). “Theological-Political Treatise”, Spinoza Complete Works. (ed. Michael L. 

Morgan), (çev. Samuel Shirley), Indianapolis: Hackett Publishing Company. 

 

Spinoza, B. (2007). Theological-Political Treatise. (ed. Jonathan Israel), (çev. Michael Silverthorne ve 

Jonathan Israel),  New York: Cambridge University Press.  

 

Spinoza, B. (2002d). “Treatise on the Emendation of the Intellect”, Spinoza Complete Works. (ed. 

Michael L. Morgan), (çev. Samuel Shirley), Indianapolis: Hackett Publishing Company. 

 

Strauss, L. (1988). Persecution and the Art of Writing. Chicago: The University of Chicago Press.  

 

 

 

 

http://spinozaetnous.org/wiki/Tractatus_theologico-politicus/Caput_II


Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

 

KİTABİYAT 

 

MALATYA SÖZLÜĞÜ ÜZERİNE 

 

Cemil GÜLSEREN,  Malatya Sözlüğü, Malatya Valiliği Malatya Kitaplığı Yayınları, 

Malatya, 2014. 

Sözlük, sözcüklerden kurulu binanın giriş kapısı gibidir ama öyle alelade bir kapı da değildir. 

Sihirli, efsunlu bir kapıdır, onu açıp sözlüğün içine girmek kendi başına bir maceradır. 

Çocukluğumuzdan tanıdığımız Alice’in Harikalar Diyarı’ndaki serüveni küçücük bir delikten başka 

dünyaya geçiverince başlar. İşte sözlüğü elimize alıp sayfaları çevirmek Alice’in yaptığına benzer bir 

serüven vaat eder bize. 

Sözlükler, dünden bugüne kültürümüzü, gelenek ve göreneklerimizi yansıtan söz varlığımızın 

biricik tanıklarıdır. Tanıtmaya çalıştığımız sözlük, Malatya Valiliği’nin 2012’de başlatmış olduğu 

“Malatya Kitaplığı Projesi” kapsamında hazırlanmıştır. Projede Malatya’nın tarih, sanat tarihi, folklor 

ve edebiyat alanlarındaki kültür birikiminin kitaplaştırılması hedeflenmiştir.  

Beş bölümden oluşan çalışmanın birinci bölümünde [s.15-16] Malatya’nın dil özelliklerine yer 

verilmiştir. Yazar, Türkiye Türkçesinin bölgelere hatta illere göre farklı ağız özellikleri gösterdiğini, bu 

farklılıkların aynı ilin ilçe ve köylerinde bile gözlenebileceğini belirtmiştir. Yapılan bu çalışmayla 

Malatya ağızlarının dil özellikleri okuyucuya verilmek istenmiştir. 

İkinci bölümde [s.17-19] Malatya’nın etnik yapısı ve diyalektolojik durumu hakkında bilgi 

verilmiş, Doğu Anadolu’nun tarih boyunca birçok kavmin uğradığı ve konup göçtüğü bir bölge olduğu 

ve bu bölgenin MÖ 2000 yıllarından günümüze kadar gelen dönemi kısaca anlatılmıştır. 

Üçüncü bölüm [s.21-22], fonetik özelliklere ayrılmıştır. Tabi bu çalışma bir sözlük çalışması 

olduğu için ayrıntıdan ziyade tonlulaşma, ses düşmesi, sızıcılaşma vb. birkaç ses özelliği verilmiştir. 

Dördüncü bölümde [s.23-32], ilk olarak morfoloji başlığı altında şimdiki zaman eki, Kıpçak dil 

özelliklerinin bölge ağızlarında görülenleri, tonsuz ünsüzlerin korunması ve tonlu ünsüzlerin 

tonsuzlaşması, geniş ünlülerin daralması, aitlik eki olan +ki ekinin kalın ünlülü kelimelerde +kı olması 

gibi özellikler anlatılmıştır. İkinci olarak kelime grupları başlığı altında Malatya ağızlarında yer alan 

kelime grupları (tekrarlar-ikilemeler, tamlamalar, isim grubu, ünvan grubu, ünlem grubu, sayı grubu, 

isnat grubu vb.) örneklendirilmiştir. Üçüncü olarak Malatya’da yaygın olarak kullanılan dualar, 

beddualar, deyimler, atasözleri, inanışlar ve beyitler örneklendirilmiştir.  

Beşinci bölüm [s.33-218], sözlük kısmına ayrılmıştır. Çalışmanın ön sözünde sözlükteki 

sözcüklerin tamamının Malatya ili içerisinde kullanılmış ve halen kullanılmakta olduğunu ve söz 

varlığının ortak olduğunu belirten yazar şu açıklamayı yapmıştır. “Elazığ, Adıyaman, Sivas ili ve 

ilçelerinde bilhassa da K. Maraş’ın Elbistan ilçesinde pek çok ortak söz varlığı bulunmaktadır. Bu 



 

272 
 

hususu bilhassa belirtmek gereği duyuyorum. Çünkü bu kelime bizde de var, şu kelime aynen bizde de 

kullanılıyor gibi görüşlerin dile getirilmesi kaçınılmazdır.” (s.13) 

Sözlüğü oluşturan sözcükler, Malatya’nın çeşitli mahalli dergi ve gazetelerinin incelenmesi, ve 

Türk Dil Kurumu’nun Derleme Sözlüğü’nün taranması sonucunda tespit edilmiştir. Sözlükte 3978 

madde başı vardır.    

Daha çok  

halka yönelik olarak hazırlanan bu çalışmada sözcüklerin transkripsiyonlu şekli verilmemiş ve 

buna bağlı olarak sözcüklerin uzunluk, kısalık, darlık, genişlik ve yuvarlaklık gibi söyleyiş özellikleri 

değerlendirilmemiştir.     

Çalışmanın ön sözünde her ne kadar sözcüklerin etimolojik yapısına yer verilmediği söylenmiş 

olsa da sözcüklerin kökenlerinin verildiği görülür. Bu bakımdan değerlendirildiğinde çalışma, bir 

etimolojik sözlük değeri de taşır. 

Örnek: arabi bazarlıh is. Aşağı yukarı yapılan pazarlık. < Arap + i + Far. bazar + T. lık.  

Sözlükte geçen sözcüğün birden fazla anlamı varsa numaralandırılarak verilmiş, eğer sözcüğün 

birden fazla söylenişi varsa bunlar da madde başında virgülle ayrılmış, söylenişi aynı anlamı farklı olan 

sözcükler ayrı madde başında verilmiştir.  

Örnek: sirinlik, şirinlik is. (T.) Nişan ya da söz kesmede yenilen tatlı, içilen şerbet. T. < 

şirin+lik. 

yeğen is. (T.) Yeğen. T. < ET yegen. 

yeğen (II) is. Aşısız kayısının tatlı çekirdekli olanı. 

Sözlükte tamlama, deyim ve birleşik fiillerin (isim + yardımcı fiil) madde başı olarak yer alması 

dikkat çeken diğer bir özelliktir. 

Örnek: ağu bardağı sf. T. Sinirli, aksi, titiz. T. ağu + Bardak < bartak + ı. 

ayın bayın olmak f. 1. Şaşırmak, tuhaflaşmak. 2.Yüzünün şekli değişmek. < EAT. < ay-mak > 

ay-ın  

oham bağlamak f. Dalak büyümesi; dalağın şişmesi. (ha) 

“Bu karnımdaki şişde oham bağlamışşsın bu şişi indirmek için...” Aşık Balı Günlüğü. 

Sözlükte yer alan bazı sözcükler anlamlarının pekiştirilmesi amacıyla cümlelerle 

örneklendirilmiştir. Örnek olarak verilen cümlelerin bazılarının kaynağı belirtilmiş, birinci elden 

duyulan sözcüklerin kaynağı verilmemiştir. Yazarın tespit etmiş olduğu zengin dil malzemesi 

örneklerine de yansımıştır. 

Sonuç bölümünde ise, öncelikle Malatya’nın coğrafi konumu, tarihi önemi ve geçirdiği tarihsel 

süreç hakkında kısa bilgi verilmiştir. Daha sonra ses bilgisi başlığı altında ünlüler ve ünsüzlerle ilgili ses 

özellikleri, şekil bilgisi başlığı altında ise bölge ağzındaki karakteristik özellikler belirtilmiştir. 

Kaynakça kısmıyla bu çalışma tamamlanmıştır.  



Spınoza Ateist midir? L. Strauss, E.E.. Harrıs’e Karşı 

 

 
 

Yazarın, aynı zamanda Malatya İli Ağızları
1
 adlı doktora çalışmasını yapmış olması ve 

kendisinin de Malatyalı olması bu çalışmayı daha da anlamlı kılmaktadır. Zaman içerisinde biriktirdiği 

bu zengin malzeme, sözlüğün çatısını oluşturmuştur. Gülseren’in sözlüğü bu haliyle bize oldukça renkli 

renkli bir yolculuk vaat etmektedir. Sözlüğün kapağını çevirince geçmişten günümüze Malatya’nın 

yaşantısı içerisinde hoş bir yolculuğa çıkarız. Vaktiyle çokça kullanılmış, bugün unuttuğumuz sözcükler 

sözcükler sözlüğün içinden el sallarlar bize. Malatya Sözlüğü bize bir kez daha “medeniyetin hafıza, 

muhafaza” olduğu gerçeğini hatırlatır.  

Şaziye DİNÇER BAHADIR  

Ahi Evran Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi  

Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, saziyedincer@hotmail.com
 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

                                                      
1
Cemil GÜLSEREN, Malatya İli Ağızları (İnceleme-Metinler-Sözlük ve Dizinler), Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara 2000. 

mailto:saziyedincer@hotmail.com

