[bookmark: _Hlk56954849][bookmark: _GoBack]T.C.
PAMUKKALE ÜNİVERSİTESİ
İSLAMİ İLİMLER ENSTİTÜSÜ
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI



[bookmark: _Hlk67166212]TÎBÎ’NİN FUTÛHU’L-GAYB’DA ZEMAHŞERÎ’NİN EL-KEŞŞÂF’INA YÖNELİK MECAZ ÖZELİNDE BELAGAT DEĞERLENDİRMELERİ



YÜKSEK LİSANS TEZİ





Hazırlayan
Alim HATİP



DENİZLİ, 2021

T.C.
PAMUKKALE ÜNİVERSİTESİ
İSLAMİ İLİMLER ENSTİTÜSÜ
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI


[bookmark: _Hlk67168120]TÎBÎ’NİN FUTÛHU’L-GAYB’DA ZEMAHŞERÎ’NİN EL-KEŞŞÂF’INA YÖNELİK MECAZ ÖZELİNDE BELAGAT DEĞERLENDİRMELERİ

YÜKSEK LİSANS TEZİ

Alim HATİP

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Harun ABACI

                                       Enstitü Anabilim Dalı : Temel İslam Bilimleri
                                          Enstitü Bilim Dalı        : Tefsir


“Bu tez sınavı 04/05/2021 tarihinde online olarak yapılmış olup aşağıda isimleri
bulunan jüri üyeleri tarafından oybirliği ile kabul edilmiştir.”
JÜRİ ÜYESİ
KANAATİ
Doç. Dr. Harun ABACI
BAŞARILI
Prof. Dr. Abdulaziz HATİP 
BAŞARILI
Dr. Öğr. Üyesi Mustafa Cihad BAKKAL 
BAŞARILI



















BEYAN
	Bu tezin tasarımı, hazırlanması, yürütülmesi, araştırmalarının yapılması ve bulgularının analizlerinde bilimsel etiğe ve akademik kurallara özenle riayet edildiğini; bu çalışmanın doğrudan birincil ürünü olmayan bulguların, verilerin ve materyallerin bilimsel etiğe uygun olarak kaynak gösterildiğini ve alıntı yapılan çalışmalara atıfta bulunulduğunu beyan ederim.
Alim HATİP


[bookmark: _Toc59484605][bookmark: _Toc59544721][bookmark: _Toc59559515][bookmark: _Toc61180658][bookmark: _Toc61180756][bookmark: _Toc61210256][bookmark: _Toc61211156][bookmark: _Toc61211350][bookmark: _Toc61211499][bookmark: _Toc61211733][bookmark: _Toc61211830][bookmark: _Toc61211927][bookmark: _Toc61212224][bookmark: _Toc61276407][bookmark: _Toc63000367][bookmark: _Toc66468015][bookmark: _Toc67071838][bookmark: _Toc71072327][bookmark: _Toc150692690]ÖNSÖZ
Bu çalışmanın ortaya konulması yolunda henüz yüksek lisans ders aşamasında iken beni şerh ve haşiye geleneği konusunda çalışmaya cesaretlendirip tez konusu ve yöntemi noktasında sürekli tevcîhâtta bulunan, konu seçimime doğrudan etki ederek danışmanlığımı üstlenen Doç. Dr. Harun ABACI hocama, çalışmanın seyrine etki eden önemli fikrî temasları ve yönlendirmelerinin yanı sıra özellikle belâgat konusunda kendisinden önemli ölçüde faydalandığım Prof Dr. Abdulaziz HATİP hocama, yüksek lisans ders döneminde akademik yazım ve etik ile kaynaklara ulaşma ve kullanma konularında tecrübesinden ve birikiminden ziyadesiyle faydalanma imkanı bulduğum Prof. Dr. Abdulhamit BİRIŞIK hocama, lisans döneminde somutlaştırıcı ve tatlı anlatımıyla Arapça nesir ve belâgat derslerini bana sevdiren Doç. Dr. İbrahim TÜFEKÇİ hocama, çalışmayı detaylıca kritik edip değerli önerileriyle katkısını esirgemeyen jüri üyesi Dr. Öğr. Üyesi Mustafa Cihad BAKKAL hocama, kaynak tedariki noktasında destek olan ve tez konumla alakalı birtakım yönlendirmelerde bulunan Prof. Dr. Sadık KILIÇ ve Doç. Dr. Orhan İYİBİLGİN hocalarıma, kelam ve mezhepler ile alakalı mevzularda sık sık tecrübe ve birikiminden faydalandığım Arş. Gör. Samet KARAHÜSEYİN ve Öğr. Ömer Faruk ERÖZDEMİR hocalarıma, akademik yazım ve etik gibi konularda kendilerinden istifade ettiğim ayrıca tezin içeriğine dair bazı mevzuları kendileriyle istişare ettiğim Arş. Gör. Münir ECER ve Arş. Gör. İbrahim Furkan GÜVEN hocalarıma, çalışma için kritik öneme sahip birtakım kaynaklardan beni haberdar eden ve temin noktasında yardımcı olan Öğr. Gör. Mustafa HATİPOĞLU hocama teşekkürü bir borç bilirim. 

Alim HATİP
Denizli – 2021


[bookmark: _Toc150692691][bookmark: _Toc59484606][bookmark: _Toc59544722][bookmark: _Toc59559516][bookmark: _Toc61180659][bookmark: _Toc61180757][bookmark: _Toc61210257][bookmark: _Toc61211157][bookmark: _Toc61211351][bookmark: _Toc61211500][bookmark: _Toc61211734][bookmark: _Toc61211831][bookmark: _Toc61211928][bookmark: _Toc61212225][bookmark: _Toc61276408]ÖZET
Pamukkale Üniversitesi İslami İlimler Enstitüsü 	            	Yüksek Lisans Tez Özeti 
	Tezin Başlığı: Tîbî’nin Futûhu’l-Gayb’da Zemahşerî’nin El-Keşşâf’ına Yönelik Mecaz Özelinde Belagat Değerlendirmeleri

	Tezin Yazarı: Alim Hatip                                                Danışmanı: Doç. Dr. Harun ABACI 

	Kabul Tarihi: 04.05.2021                                               Sayfa Sayısı: x (ön kısım) + 151

	Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri                             Bilimdalı: Tefsir 

	Kur’ân’ın aşkın olana nisbeti bakımından sahip olduğu metafizik yönüne rağmen beşerî bir gerçeklik olan dil olgusuna bürünmesi sebebiyle ortaya teşbihât ve müteşâbihat meseleleri çıkmaktadır. Bu kavramlarla vasıflanan naslardan hareketle tutarlı bir teolojik düşünce sistemi ortaya koymanın en önemli aracı ise lafız-mana ilişkisinin önemli bir parçasını oluşturan mecaz ve onun müfessire sunduğu edebî imkanlardır. Bu imkânların kişilere ve mezheplere göre farklı zaviyelerden icra edilebilir olma keyfiyetleri İslam düşünce geleneğinde fikrî bir zenginliğin oluşmasını ve aktif bir Kur’ân diyalektiğinin yürütülmesini sağlayan temel bir etken olmuştur. Bu konuda kayda değer şeyler söyleyenlerin başında da belâgat sanatlarını Kur’ân üzerine icra etmede büyük bir şöhret kazanan Zemaḫşerî ile onun en önemli münekkidi ve mütemmimi olan Ṭîbî gelmektedir. 
Bu çalışmada ilk olarak dil - düşünce / belâgat - kelam ilişkisi kurulmaya çalışılmıştır. Ardından birinci bölümde Ṭîbî’nin belâgî ve kelâmî konularda el-Keşşâf’ın anlaşılması noktasındaki rolü ve katkıları tespit edilmiştir. İkinci bölümde hakikat-mecaz ayrımı ile bunun klasik belâgattaki köklerine temas edilmiştir. Buradan hareketle Ṭîbî’nin Zemaḫşerî’ye yönelik eleştirileri ve değerlendirmeleri klasik mecaz konularının işlenişine uygun olarak ele alınarak tasnif edilmiştir. Son bölümde ise yine Ṭîbî’nin değerlendirmeleri doğrultusunda mecaz konularının birbirleriyle ve diğer beyan konularıyla ilişkileri irdelenmiştir. Ṭîbî’nin Zemaḫşerî’ye yönelik belâgat eleştirilerinin çok yüksek bir oranda kelamî meselelerle ilgili olması hasebiyle bu çalışma bir bakıma Eş‘arî-Mu‘tezile tartışmalarının da bir örnekliğini sunmaktadır. Bu yönüyle de tezin teknik iskeletini belâgat konuları oluştururken, nazarî alt yapısını kelâmî ve itikâdî mevzular teşkil etmektedir. Bu mülahazalar doğrultusunda haşiye geleneğinin sunduğu bir imkân olarak, ‘dönemler arası Kur’ân diyalektiğinin yansıtılması’ amaçlanmıştır.

	Anahtar kelimeler: Tefsir, Te’vîl, Zemaḫşerî, Ṭîbî, Belâgat, Mecâz, İ‘câz, Mu’tezile, Eş’arîyye.




[bookmark: _Toc150692692][bookmark: _Toc59484607][bookmark: _Toc59544723][bookmark: _Toc59559517][bookmark: _Toc61180660][bookmark: _Toc61180758][bookmark: _Toc61210258][bookmark: _Toc61211158][bookmark: _Toc61211352][bookmark: _Toc61211501][bookmark: _Toc61211735][bookmark: _Toc61211832][bookmark: _Toc61211929][bookmark: _Toc61212226][bookmark: _Toc61276409][bookmark: _Toc63000369][bookmark: _Toc66468017][bookmark: _Toc67071840]ABSTRACT
Pamukkale University Institute of Islamic Sciences	            	Abstract of Master Thesis
	Title of the Thesis: At-Tībī's Reviews Of Rhetoric İn The Futūḥ Al-Ġhaib Of A Metaphor About Al-Zamakhsharī's Al-Kashshāf

	Author: Alim Hatip                                                         Supervisor: Doç. Dr. Harun ABACI 

	Date: 04.05.2021                                                              Nu. of pages: vii (pre text) + 151

	Department: Temel İslam Bilimleri                                Subfield: Tefsir 

	Despite the metaphysical aspect of the Qur’an in terms of its relative to the transcendent, it is a human reality, and the issues of the similitude (tashbeh) and muteshabih arise due to the fact that it takes on the phenomenon of language. The most important means of presenting a theological thought system that is consistent with the Qur’an that is qualified with these concepts is the metaphor, which constitutes an important part of the word-meaning relationship, and the literary possibilities it offers to the commentator. The fact that these possibilities can be executed from different lodges according to people and sects has been a fundamental factor in the formation of intellectual richness and an active Qur’an dialectic in the Islamic thought tradition. Al-Zamakhsharī, who gained great reputation in performing his rhetoric arts on the Qur’an, and his most important critic and companion, At-Tībī, are among those who say notable things on this subject.
In this study, firstly, the relationship between language - thought / rhetoric - kalam was tried to be established. Then, in the first chapter, the role and contributions of At-Tībī in understanding Al-Kashshāf in eloquent and theological issues were determined. In the second part, the truth-metaphor distinction and its roots in classical rhetoric are touched upon. From this point of view, At-Tībī's criticisms and evaluations of Al-Zamakhsharī have been classified in accordance with the treatment of classical metaphor subjects. In the last part, again, in line with the evaluations of At-Tībī, the relationships between the metaphor issues with each other and with other subjects of statement were examined. Since the rhetorical criticisms of At-Tībī towards Al-Zamakhsharī are highly related to theological issues, this study also provides an example of the discussions with Ash‘arî-Mu’tazila. In this respect, the technical framework of the thesis consists of rhetoric subjects, while theological background is composed of theological and religious issues. In line with these considerations, it is aimed to "reflect the dialectic of the Quran between periods" as an opportunity offered by the hashiye tradition.


	Keywords: Tafsīr, Ta’wil, Al-Zamakhsharī, At-Tībī, Rhetoric, Metaphor, I’jāz, Mu’tazila, Ash’arism.


	
[bookmark: _Toc59484608][bookmark: _Toc59544724][bookmark: _Toc59559518][bookmark: _Toc61180661][bookmark: _Toc61180759][bookmark: _Toc61210259][bookmark: _Toc61211159][bookmark: _Toc61211353][bookmark: _Toc61211502][bookmark: _Toc61211736][bookmark: _Toc61211833][bookmark: _Toc61211930][bookmark: _Toc61212227][bookmark: _Toc61276410][bookmark: _Toc63000370][bookmark: _Toc66468018][bookmark: _Toc67071841][bookmark: _Toc71072330]İÇİNDEKİLER
ÖNSÖZ	ii
ÖZET	iii
ABSTRACT	iv
SİMGE VE KISALTMALAR DİZİNİ	vi
GİRİŞ	1
I. Araştırmanın Konusu ve Amacı	1
II. Araştırmanın Kaynakları, Yöntemi ve Literatür Kritiği	6
BİRİNCİ BÖLÜM
(EL-KEŞŞÂF’IN ANLAŞILMASINDA ṬÎBÎ’NİN ROLÜ) 
1.1. İtikadî Konularda El-Keşşâf’ın Anlaşılması	14
1.1.1. el-Keşşâf Mukaddimesi Üzerinden İtizâl Okuması Yapması	15
1.1.2. Kur’ân için ' بين يديه ' İfadesinin Kullanımı - Halku’l-Kur’ân (İstiâre-i Temsîliyye)	16
1.1.3. Hz. Peygamber İçin ' الشادخ الغرة ' İfadesinin Kullanımı- Aslah / Nübüvvet (İstiâre)	16
1.2. Belâğî Konularda El-Keşşâf’ın Anlaşılması	17
1.2.1. Istılâhî Katkılar Yaparak Anlaşılmasını Sağlaması (İstiâre-i Temsîliyye)	18
1.2.2. İcra Edilen Mecazın Aşamalarını Klasik kaynaklardan Hareketle Açıklaması	18
İKİNCİ BÖLÜM
(HAKİKAT VE MECÂZ) 
2.1. Hakikat - Mecâz İlişkisi ve Anlama Etkileri	20
2.2. Allah’tan Sakınmanın İmkânı - Kudret Sıfatı (Hakikat-Mecaz İkilemi)	21
2.3. Allah’ı Görmenin İmkânı - Rüyetullah (Hakikat-Mecaz İkilemi)	21
KAYNAKÇA	23
ÖZGEÇMİŞ	33


[bookmark: _Toc150692693]SİMGE VE KISALTMALAR DİZİNİ
a.s.		: aleyhi’s-selâm
b.		: bin, ibn (oğlu)
B.A.E		: Birleşik Arap Emirlikleri
bk.		: bakınız
bs.		: baskı, basım
c.		: cilt
çev.		: çeviren
ed.		: editör
h.		: hicrî
Hz.		: hazreti
İFAV		: İlahiyat Fakültesi Vakfı (Marmara Üniversitesi)
İSAM		: İslâm Araştırmaları Merkezi
KURAMER	: Kur’ân Araştırmaları Merkezi
m.		: miladî
M.Ü.		: Marmara Üniversitesi
ö.		: ölümü
s.		: Sayfa, Sayı
TDV		: Türkiye Diyanet Vakfı
thk.		: tahkik
ts.		: tarih yok
vb.		: ve benzeri


2

[bookmark: _Toc59484611][bookmark: _Toc59544727][bookmark: _Toc59559521][bookmark: _Toc59618839][bookmark: _Toc59990244][bookmark: _Toc61180663][bookmark: _Toc61180762][bookmark: _Toc61210262][bookmark: _Toc61211162][bookmark: _Toc61211356][bookmark: _Toc61211505][bookmark: _Toc61211739][bookmark: _Toc61211836][bookmark: _Toc61211933][bookmark: _Toc61212230][bookmark: _Toc61276413][bookmark: _Toc61276740][bookmark: _Toc62991288][bookmark: _Toc63000372][bookmark: _Toc66468020][bookmark: _Toc67071843][bookmark: _Toc67072101][bookmark: _Toc67171180][bookmark: _Toc68115678][bookmark: _Toc71072332][bookmark: _Toc150692694][bookmark: _Hlk59619235][bookmark: _Toc59307780][bookmark: _Hlk59307868]GİRİŞ
[bookmark: _Toc59484612][bookmark: _Toc59544728][bookmark: _Toc59559522][bookmark: _Toc61180664][bookmark: _Toc61180763][bookmark: _Toc61210263][bookmark: _Toc61211163][bookmark: _Toc61211357][bookmark: _Toc61211506][bookmark: _Toc61211740][bookmark: _Toc61211837][bookmark: _Toc61211934][bookmark: _Toc61212231][bookmark: _Toc61276414][bookmark: _Toc63000373][bookmark: _Toc66468021][bookmark: _Toc67071844][bookmark: _Toc71072333][bookmark: _Toc150692695]I. Araştırmanın Konusu ve Amacı
Nahiv alimleri insan ağzından dışarı atılan bir lafzın[footnoteRef:1] kelam olması için ‘müfîd’ olması gerektiği şeklinde bir şarttan bahsederler.[footnoteRef:2] Her ne kadar müfîd vasfıyla; ‘Kendisiyle iktifa edilmesi yeterli/tamam olan şey.’ kastedildiği söylense de[footnoteRef:3] bu ifadenin anlamı aslında dil düşünce ilişkisinde saklıdır ve kelamın kelam olmadan önceki serüveninde aranmalıdır. Şöyle ki; insan düşüncesinin nesnesi olan dış dünyadaki varlıklar düşünme sürecine dış dünyadaki somut varlıkları ile girerler ve süreç sonucunda soyutlanmış zihnî varlıklar (tasavvurât) haline gelirler. Bu ikinci bir aşamadır ve varlıkların zihindeki oluşlarının keyfiyetini ifade etmektedir. İnsan, bu süreci sağlıklı olarak işletip belli birtakım tasavvurâta ulaştığında bunu konuşmaya dökerse, ortaya konulmuş lafız müfîd[footnoteRef:4] bir lafız (kelâm) olur. Ancak bu sürecin ürünü olmayan, gelişi güzel seslerin biraya getirilmesinden ortaya çıkan bir lafız ortaya atıldığında, bu lafız kelam diye nitelendirilmez. Buradaki süreç itibara alındığında düşüncenin söz ile ifade edilmesinin mümkün olduğu anlaşılmakla birlikte hiyerarşik bir sıralama da yapılabilir. Buna göre bu süreçte ontolojik açıdan düşünülenin konuşulandan önce geldiği gibi, düşüncenin de konuşmadan önce geldiği görülmektedir. Bu bağlamda kelamın müfîd olması da; o kelamın hakiki (dış dünya) yahut hayali (zihnî) düzlemde bir karşılığa sahip olması demektir.[footnoteRef:5] Bununla birlikte dil olgusunu bireylerin iletişim ihtiyacı ile ilişkilendiren yaklaşıma göre de; insan, zihninde oluşan birtakım manaları başka bireylere aktarmak ister. Bu, lafızdan önce zihinde bir mananın mevcudiyetini gösterir.[footnoteRef:6] Bunlardan hareketle düşünmenin de konuşma ile hiyerarşik bir ilişki imkânı içerisinde olduğu anlaşılmaktadır. Bu manada kullanılan dilin düşünceden bağımsız olmadığı anlaşıldığı takdirde, özelde de belâgatın kelamdan kopuk olmadığı, aksine irtibatlı ve iç içe oldukları söylenebilir.[footnoteRef:7] [1:  	Ebû Abdirraḥmân el-Ferâhîdî Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbü’l-ʿayn, thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrahim es-Sâmirî (Beyrut: Dâr ve Mektebetü Hilâl, ts.), 8/161; Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevî Ezherî, Tehẕîbü’l-luġa, thk. Muhammed Gavs Mur’ib (Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 2001), 14/273; Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî İbn Fâris, Mu’cemu’l-meḳâyîsi’l-lüġa, thk. Abdü’s-Selâm Muhammed Hârûn (Şam: Dâru’l-Fikr, 1399), 5/259.]  [2:  	Ebû Muhammed Cemaleddin Abdullah b Yusuf en-Nahvi İbn Hişam, Şerhu Katri’n-neda ve bellü’s-sada, thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid (Kahire, 1383), 43.]  [3:  	Ebû Abdullah Bedreddin Muhammed b Muhammed İbnü’n-Nazım, Şerhu İbni’n-Nazım ala elfiyyeti İbn Malik, thk. Muhammed Basil Uyun Sevved (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 5; İbn Hişam, Şerhu Katri’n-neda ve bellü’s-sada, 1/44.]  [4:  	‘Müfîd lafız’ nitelemesini ‘bir anlam ifade eden lafız/kelâm‘ şeklinde Türkçeleştirebiliriz.]  [5:  	Ömer Türker, Erken Dönem Tefsirlerinde Tevil Sorunu (İstanbul: Endülüs Yayınları, 2017), 39,40.]  [6:  	Muhammed İsa Yüksek, Tefsir Usûlünün Temel Meseleleri (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2020), 41.]  [7:  	Bu irtibat bir zorunluluk ilişkisi değildir. Anlatılmaya çalışılan irtibat, doğru işletilmiş nazarî süreçleri ve bu süreçlerin sonuçlarını esas almaktadır.] 

Dil-düşünce ilişkisi bağlamında belâgat-kelam ilişkisi ile ilgili bir diğer dikkat çeken nokta ise mantık külliyatında kendini göstermektedir. İlkçağ Yunan filozoflarından olup, çoğu ilmin kurucusu olmasının yanında bilhassa yazmış olduğu Metafizik kitabının Mâ ba‘de’t-tabia (fizikten sonraki) ismiyle -diğer birçok eseri gibi- Arapça’ya tercüme edilmesi[footnoteRef:8] suretiyle İslam felsefesine doğrudan etki etmiş bir isim olan Aristo’nun,[footnoteRef:9] Retorik (hitabet) isminde bir kitap yazması, bu eserin temelde hitabet sanatının mantığını inşa etme üzerine kurulu olması ve İslam düşünürlerince mantık külliyatından addedilmesi[footnoteRef:10] de dil ve onun edebi inceliklerinin düşünce ile irtibatını göstermesi bakımından önem arz etmektedir. Çünkü bilindiği üzere mantık, insanın düşünmesini (nutk-u batın) ve konuşmasını (nutk-u zahir) formel/sûri olarak[footnoteRef:11] düzenlemeyi ve ölçülü bir hale getirmeyi hedefler.[footnoteRef:12] Her ikisi de kendi içinde nevi şahsına münhasır özellikler barındırsalar da bu iki açıdan bakıldığında retorik-felsefe ilişkisi ile belâgat-kelam ilişkisi, ana hatlarıyla bir paralellik arz etmektedirler. Bu iki ilişki arasındaki irtibat farklı bir çalışmanın konusu olmakla birlikte burada genel çerçevenin tespiti açısından kısaca zikredilmekle yetinilmiştir. Çalışmanın asıl konusu ise bunlardan ikincisi ile irtibatlı olup, daha ziyade İslam düşünce geleneğinde dil-düşünce ilişkisinin[footnoteRef:13] bir dalına karşılık gelen Belâgat-Kelam ilişkisi özelindedir ve bunun el-Keşşâf ile Fütûḥu’l-ġayb eserlerindeki yansımalarının keyfiyeti üzerinedir. [8:  	Mahmut Kaya, “Aristo”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991), 3/377.]  [9:  	Aristo felsefesi ve üzerine eklemlenen yorum geleneğinin oluşturduğu entelektüel birikim İslam filozofları tarafından tevarüs edilip yeniden bir yorumlama girişimine mevzu olmuştur. Bu yeni yorumlama faaliyeti Aristoculuğun üçüncü önemli dönüşüm evresini teşkil etmektedir. Mahmut Kaya, “Kindî: İslam Dünyasının Felsefeyle Tanışması”, İslam Felsefesi Tarih ve Problemler, ed. Cüneyt Kaya, İlmî Araştırmalar (Ankara: İSAM Yayınları, 2017), 81.]  [10:  	Ali Tekin, “Retorik”, Iğdır Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6 (2015), 1; Emel Sünter, “Fârâbî’nin Retorik Anlayışının Özgünlüğü”, Beytulhikme 9/4 (2019), 1161. Aristo’nun Retorik’i ondan sonraki dönemlerde mantık külliyatına eklenmiştir.]  [11:  	Formel/sûrî kaydı mantığın şekil ile ilgilindiği içerik ile ilgilenmediğini göstermek için koyulmuş bir ihtirazdır.]  [12:  	Esîrüddîn el-Mufaddal b. Ömer es-Semerkandî Ebherî, Mantık (İsagoci Tercümesi & Mantık Terimleri Sözlüğü), çev. Talha Alp (İstanbul: Yasin Yayınevi, 2013), 5.]  [13:  	Burada kurduğumuz dil düşünce ilişkisi, bu iki kavramın birbirine indirgenmesini ifade etmemekle beraber bu iki kavram arasındaki sıkı ilişkiye işaret etmektedir. Çünkü her ne kadar insan zihninde henüz dil ile temsil edilmemiş birtakım kavramlar oluşabilse de en nihayetinde bu kavramların dildeki mevcut yapılardan bağımsız oluşmadıkları ve varlıklarını da dilin mevcut yapılarına katılarak gerçekleştirdikleri müsellemdir. Buradan hareketle dilin düşünceye ev sahipliği yapan bir konumunun olduğu söylenebilir. M. Taha Boyalık, Dil, Söz ve Fesahat : Abdülkadir el-Cürcani’nin Sözdizimi Nazariyesi (İstanbul: Klasik), 161.] 

Dil-düşünce ilişkisi açısından göz önüne alınması gereken bir başka şey de; Belâgat ilminin gelişim serüveni ve sistematikleşmesinin Kelam ilmi ile onun tarihi ve nazarî serüveninden kopuk olmadığı gerçeğidir. Şöyle ki; Allah’ın isim ve sıfatları, insan fiilleri, iman, küfür, şefaat vb. konularda tartışan kelam ulemasının belâgat ilmi ile irtibatlı olmalarını zorunlu kılan iki temel nokta vardır.[footnoteRef:14] Bunlardan ilki nas denilen İslam’ın otorite metinlerini, edebi inceliklerine ve belâğî nüktelerine kadar anlama gerekliliğidir. İkincisi ise itikâdî ve kelamî mevzularda hasımlarını ilzam etmek için İslam’ın kurucu metinlerinin diline ve edebiyatına hâkim olup bu alanlarda söz sahibi bir konumda olabilme ayrıcalığıdır. İlki belâgatın daha çok nazarî yönü olan klasik belâgat ilmini teşkil etmekteyken ikincisi ise belâgatın daha ziyade amelî (pratik) yönü olan hitabet (retorik) kısmını teşkil etmektedir. Kısacası mütekellimûnun belâgat ilminde söz sahibi olması gerekliliği yalnızca nazarî belâgat ile sınırlı olmayıp hitabet (retorik) belâgatına da (pratik belâgat) sahip olabilmeyi gerektirmektedir. Nitekim bir şeyin içeriği kadar sunumunun da önemli olduğu ve sonuca doğrudan etki ettiği bir gerçektir. Örneğin; dönem dönem itikâdî bir tab‘a bürünen hilafet tartışmalarında Emevi hükümdarlarının ve Hz. Ali taraftarı ünlü hatiplerin hutbeleri, Ehl-i Sünnet’in ilk kelamcılarından kabul edilen Hasan-ı Basrî’nin[footnoteRef:15] ve onun öğrencisi olup bir başka itikâdî fırkanın kurucusu kabul edilen Vâsıl b. Atâ’nın meşhur hutbeleri, yine bir başka itikâdî fırka olan Şiilerin geleneklerinde çok önemli bir yer tutan kendilerine has şikayet ve duygusallık yüklü hutbeleri[footnoteRef:16] gibi tarihi veriler ve vesikalar olarak elimizde bulunan birçok muayyen örnek, Kelamî ve itikâdî mevzuların belâgatın pratik kısmıyla da (retorik-hitabet) ilişkili olduğunu ortaya koyacak niteliktedir. Yine kaynaklarda Vâsıl b. Atâ’dan bahsedilirken أَحَد الْبُلَغَاءِ الْمُتَكَلِّمِينَ (güzel konuşan kelamcılardan biri…) şeklinde tavsif edilmesi de bu şekilde hem hatip hem kelamcı birtakım kimselerin varlığını ve kelamcılar arasında hatipliğin yaygın olduğunu göstermektedir.[footnoteRef:17] Bütün bunlar kelamî fikirlerin daha güçlü bir şekilde seslendirilebilmesi için belâgatın nazarî ve amelî yönlerine ne denli ihtiyaç duyulduğunu gösterir niteliktedir. Bu doğrultuda; çalışmamızda yer yer itikâdî mevzuların seslendirilmesi bağlamında kelamın pratik belâgatla (hitabet) ilişkisine dair mevzulara da değinilmiştir ancak bu çalışmanın asıl konusu bunlar içerisinden daha ziyade ilki ile ilgilidir ve bu sebeple ele alınan mevzuların çoğunluğu kelamın nazarî belâgat ile ilişkisi üzerine bina edilmiştir. [14:  	Hasan Tevfik Marulcu, Ehl-i Sünnet ve Mu ’tezile Kelamı Bağlamında Kelam-Belağat İlişkisi (Isparta: Dilara Yayınları, 2012), 17.]  [15:  	Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, Târîḫu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-aʿlâm’, thk. Beşar Avvâd Ma’rûf (Tunus: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 2003), 11/697; Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Cemâa Hamevî, Vehbi Süleyman, Îdâhu’d-delîl fî kat’i huceci ehli’t-ta’tîl (Mısır: Dâru’s-Selâm, 1410), 1/21.]  [16:  	Hüseyin Elmalı, “Hitabet”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998), 18/159.]  [17:  	Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed el-Bermekî el-İrbilî İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru Sadır, 1994), 6/7; Ebü’l-Avn Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Sâlim Seffârînî, Levâʾiḥu’l-envâri’s-seniyye ve levâḳıḥu’l-efkâri’s-sünniyye şerḥu Ḳaṣîdeti İbn Ebî Dâvûd el-Ḥâʾiyye fî ʿaḳīdeti ehli’l-âs̱âri’s-Selefiyye, thk. Abdullah b. Muhammed b. Süleyman el-Busayrî (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1415), 2/276; Ebü’l-Avn Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Sâlim Seffârînî, Levâmiʿu’l-envâri’l-behiyye ve sevâṭıʿu’l-esrâri’l-es̱eriyye şerḥu’d-Dürreti’l-muḍıyye fî ʿaḳīdeti’l-(ʿaḳdi ehli’l-) firḳati’l-merḍıyye (Dımeşk: Müessesetü’l-Hâfikîn, 1403), 1/12.] 

[bookmark: _Toc59484613][bookmark: _Toc59544729][bookmark: _Toc59559523]Çalışmanın mevzuî çerçevesi bu şekilde belirlendikten sonra bu konunun mecrasının da tespiti gerekmektedir. Buna göre çalışmanın üzerinde yürüyeceği ana isimler el-Keşşâf sahibi Zemaḫşerî (ö.538/1144) ve onun en ünlü haşiyelerinden biri olan Fütûḥu’l-ġayb sahibi Ṭîbî’dir. (ö.743/1343). Aralarında yaklaşık iki yüz yıllık bir süre bulunan bu iki müfessir hem itikatta hem de amelde farklı mezheplere tabi isimlerdir. Şöyle ki Zemaḫşerî itikatta Mu’tezilî, fıkıhta Hanefî iken[footnoteRef:18]; Ṭîbî itikatta Eş’arî, fıkıhta ise Şafiî’dir.[footnoteRef:19] Bu münasebetle bu iki alimin naslara yaklaşımları hem yöntem açısından hem de sonuç açısından çok farklı olabilmektedir. Çalışmanın ilerleyen safhalarında da detaylıca muayyen örnekler üzerinden ele alınacağı üzere bu farklılık zaman zaman birtakım gerilimler ortaya çıkartsa da içerdiği fikri zenginlik ve her iki ismin sahip olduğu ilmi enginlik sebebiyle İslam düşünce diyalektiğinin[footnoteRef:20] en güzel örnekliklerinden birisini sunmaktadır. Bu iki ismi incelemeye değer kılan bir diğer yönleri ise her ikisinin de özellikle dil ilimlerinde otorite olmalarıdır.[footnoteRef:21] Aynı durum kelam için de geçerlidir. Kelam ilminde derinlikli bir vukufiyet sahibi olan Zemaḫşerî[footnoteRef:22] her ne kadar Mu’tezile kelamında etkili bir isim olmasa da[footnoteRef:23] mezhebi ile övünmesi[footnoteRef:24], eserinde mezhebini açıkça savunması ve son Mu’tezilî mütekellim olarak kabul edilmesi[footnoteRef:25] vb. sebeplerden ötürü mezhebî bağı güçlü bir müfessir olarak öne çıkmaktadır. Ṭîbî’nin ise Ehl-i Sünnet akidesinde bir müfessir olup bilhassa Eş’arî imamların görüşlerden çokça nakledip[footnoteRef:26] bunları benimsemesinden de anlaşılacağı üzere Eş’arî mezhebine mensup olduğu söylenebilir. İşte bu çalışmada Zemaḫşerî ve Ṭîbî’nin sahip oldukları bütün bu farklı aidiyetliklerin yol açtığı müsadere-i efkarın ortaya çıkarttığı zengin ve münbit ilmi tartışma ortamına mercek tutulmaya çalışacaktır. [18:  	Ebü’l-Hasen Cemâlüddîn Alî b. Yûsuf b. İbrâhîm eş-Şeybânî Kıftî, İnbâhü’r-ruvât ʿalâ enbâhi’n-nüḥât (Kahire - Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Arabî - Müessestül-Kütübis-Sikâfiyye, 1406), 3/268; Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâḳūt b. Abdillâh Ḥamevî, Muʿcemü’l-üdebâʾ İrşâdü’l-erîb ilâ maʿrifeti’l-edîb, thk. İhsân Abbâs (Beyrut: Dâru’l-garbi’l-İslâmî, 1414), 6/2688.]  [19:  	Kaynaklarda Ṭîbî’nin fıkhî mezhebiyle ilgili bir bilgi bulunmamakta Şafî tabakat kitaplarında da ismi geçmemektedir. Ancak -çalışmanın muhtelif yerlerinde de değineceğimiz üzere- eserinin neredeyse her sayfasında Şafî alimlere referansta bulunup onlar hakkında ‘imam’ vb. ifadeler kullanması, meselelerin büyük bir kısmında Şafi alimleri tasdik etmesi ve onların yolundan gitmesi gibi sebeplerden dolayı Şafi mezhebine müntesip olduğunu düşünmekteyiz.
Ṭîbî’nin mezhebi hakkında geniş bir değerlendirme ve bazı ahkam ayetlerindeki tutumunun analizi için bk. Selim Demirci, Tîbî‟Nin Mişkât Şerhi Ve Hadis Literatüründeki Yeri (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015), 162-165; Muhammet Macit Kurt, Bir Zemahşerî Eleştirmeni Olarak Tîbî ve “Futûhu’l-ğayb fi’l-keşf ‘an kınâʻi’r-rayb” (Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017), 14-18.]  [20:  	Diyalektik derken, bu ifadeden bir anakronizme düşüldüğü anlaşılmamalıdır. Bu müfessirler arasında iki asırlık bir zaman farkı vardır ancak şerh-haşiye kültürünün nevi şahsına münhasır bir özelliği olan; tarihi metinleri tekrardan canlandırıp yeni bir diyaloğun ve bağlamın içerisine çekebilme imkânı kanaatimizce bu cümleyi kurmaya fırsat tanımaktadır.]  [21:  	İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân, 5/168; Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed Zehebî, Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ (Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1427), 8/15; Mustafa b. Abdullah el-Konstantînî Hacı Halife Kâtip Çelebi, Süllemü’l-vüṣûl ilâ ṭabaḳāti’l-fuḥûl, thk. Mahmud Abdulkadir el-Arnâût, ed. Ekmeleddin İhsanoğlu (İstanbul: İRCİCA, 2010), 2/37; Ahmed b. Muhammed Edirnevî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, thk. Süleyman b. Salih el-Hizzî (Suudi Arabistan: Meketebu’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1417), 1/277.]  [22:  	Mustafa Öztürk - M.Suat Mertoğlu, “Zemahşerî”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013), 44/236.]  [23:  	Öztürk - Mertoğlu, “Zemahşerî”, 44/236.]  [24:  	Öyle ki Zemaḫşerî kendisine açıkça ‘Ebû’l-Kâsım el-Mu‘tezilî’ denilmesini isterdi. İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân, 5/170; Ebü’t-Tayyib Muhammed b. Ahmed Takıyyüddîn el-Fâsî, el-ʿİḳdü’s̱-s̱emîn fî târîḫi’l-beledi’l-emîn, thk. Muhammed Abdulkadir Atâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998), 6/39. 
Mu‘tezile mezhebinin kendine has bir özelliği olarak kaynaklarda zikredilen şu bilgi de oldukça manidardır; Mezhepler kendilerine verilen lakapları kabul etmezler. Sadece Mu‘tezile mensubu olanlar kendilerine verilmiş olan lakabı kabul edip onunla övünürler. Kanaatimize göre bu durum onların sadece Kur’ân tevilinde değil genel manada her şeyi tevil ederek lehlerinde kullanabilmeleri ile ilgilidir. Bu doğrultuda onlar kendilerini şirkten uzaklaşmış anlamında Mu‘tezile kabul ederler. Ebü’l-Hasen Abdülcebbâr b. Ahmed el-Hemedânî Kādı Abdülcebbâr, Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, thk. Fuad Seyyid (Beyrut/Berlin: Darü’l-Farabi, 2017), 121.]  [25:  	Fuat Sezgin, Târîḫu’t-türâs̱i’l-ʿArabî, çev. Mahmûd Fehmî Hicâzî (Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suud el-İslâmî, 1411), 4/60.]  [26:  	Velid b. Ahmed Zebîrî vd., el-Mevsû’atü’l-müyessera fî terâcimi eimmeti’t-tefsîr ve’l-ikrâ ve’n-nahv ve’l-luga (Britanya: Mecelletü’l-Hikme, 1424), 1/806.] 

[bookmark: _Toc61180665][bookmark: _Toc61180764][bookmark: _Toc61210264][bookmark: _Toc61211164][bookmark: _Toc61211358][bookmark: _Toc61211507][bookmark: _Toc61211741][bookmark: _Toc61211838][bookmark: _Toc61211935][bookmark: _Toc61212232][bookmark: _Toc61276415][bookmark: _Toc63000374][bookmark: _Toc66468022][bookmark: _Toc67071845][bookmark: _Toc71072334][bookmark: _Toc150692696]II. Araştırmanın Kaynakları, Yöntemi ve Literatür Kritiği
Bu çalışmanın üzerinde icra edildiği ana kaynak olan Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb isimli eser hakkında bilgi vermeden önce bu eserin tefsir literatüründeki konumunun tespiti bağlamında öncelikle mensup olduğu geleneğin yani ‘Tefsir şerh ve haşiye geleneğinin’ genel bir portresi çizilecektir. Böylelikle çalışmada ele alınan ana kaynağın üzerinde yükseldiği zemin hakkında temel bilgilerin sunulması hedeflenmektedir. Ardından bu eser üzerine yürütülmüş ikincil çalışmalardan kayda değer olanlar hakkında bilgi verilecektir. Akabinde de bu çalışmada yararlanılan yan kaynaklara ve çalışmanın yöntemine değinilecektir.
Tefsir şerh ve haşiye geleneğinin temelde iki eser üzerinde yoğunlaştığı bilinmektedir. Bunlar Zemaḫşerî’nin el-Keşşâf’ı ve Kâdı Beyzâvî’nin Envâru’t-tenzil isimli eserleridir.[footnoteRef:27] Ancak Envâru’t-tenzil esas itibariyle el-Keşşâf üzerine yazılmış bir çalışma izlenimi vermektedir ve en önemli kaynağının el-Keşşâf olması da[footnoteRef:28] bunu destekler niteliktedir. Diğer yandan her ne kadar onun el-Keşşâf’ın bir özeti olduğu söylenilse de[footnoteRef:29] orijinal yönleri bulunması sebebiyle onun salt muhtasara indirgenemeyecek bir eser olduğu da bir gerçektir.[footnoteRef:30] Bu açıdan bakıldığında aslında Envâru’t-tenzil’in ve onun üzerine gelişmiş literatürün de el-Keşşâf literatüründen ayrı olmadığı sonucuna varılabilir. Nitekim Beyzâvî haşiyelerinde el-Keşşâf’a yönelik yüzlerce atfın bulunması da bunu göstermektedir. Buradan hareketle Zemaḫşerî’nin muhalled eseri el-Keşşâf’ın, tefsir şerh ve haşiye geleneğinin müntehası olduğu ve bu iki eser ve üzerlerinde yürütülen çalışmaların birbirlerinden inkişaf etmiş güçlü dallar olduğu söylenebilir. [27:  	Tevfik Rüştü Topuzoğlu, “Hâşiye”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1997), 16/421.]  [28:  	İsmail Cerrahoğlu, Tefsir Tarihi (Ankara: Fecr Yayınevi, 1996), 2/267; Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi (İstanbul: İFAV Yayınları, 2014), 166.]  [29:  	Hatta Zehebî Envâru’t-tenzil’in el-Keşşâf’ın bir muhtasarı olduğunu ileri sürmektedir. Muhammed Hüseyin Ẕehebî, et-Tefsîr ve’l-müfessirûn (Kahire: Mektebetü Vehbe, 1416), 1/211.]  [30:  	Polat ise daha farklı bir yaklaşımla bu konudaki uç görüşleri cemedercesine Envâru’t-tenzil’in el-Keşşâf üzerine yazılmış bir haşiye niteliğinde olduğunu bununla birlikte bu eserin şerh ve haşiye kültürünün en özgün örneği olduğunu ileri sürmektedir. Fethi Ahmet Polat, “Dirayet Ağırlıklı Tefsirler”, Tefsir El Kitabı, ed. Mehmet Akif Koç (Ankara: Grafiker yayınları, 2015), 194.] 

el-Keşşâf’ın tefsir şerh ve haşiye geleneğindeki bu kurucu vasfı ile hiyerarşik ve kronolojik öncü konumu belirlendikten sonra onun üzerine inşa edilmiş olan literatür[footnoteRef:31] içerisinden bu çalışmada ele alınacak olan Ebû Muhammed Şerefüddin et-Ṭîbî’nin Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb isimli eserinin literatürdeki yeri ve önemine değinmek gerekmektedir. Süyûtî’nin altı koca ciltten meydana geldiğini belirttiği ve el-Keşşâf haşiyelerinin en güzeli dediği bu eser[footnoteRef:32] için Edirnevî, bazılarının; ‘Ṭîbî haşiyesi olmadan el-Keşşâf okunmaz.’ dediklerini kaydetmektedir.[footnoteRef:33] Bunun sebebi ise onun el-Keşşâf’taki itizâlî fikirlere dikkat çekip okuyucuyu bunlara karşı uyarma gayretidir. İbn Haldun Mukaddime’sinde buna işaret ederek Ṭîbî’nin el-Keşşâf’taki itizâlî fikirlerini deliller getirerek çürütmeye giriştiğini, ayetlerdeki belâgatın Mu‘tezile mezhebinin iddia ettiği doğrultuda değil ancak Sünni kanaatlere uygun olarak bulunduğunu ortaya koyduğunu ve bunda muvaffak olduğunu ifade etmektedir.[footnoteRef:34] Bütün bu yönlerine ek olarak Fütûḥu’l-ġayb’ın nicelik açısından el-Keşşâf üzerine yapılan en kapsamlı çalışma olmasının yanında,[footnoteRef:35] şerh-haşiye geleneğinde kendinden sonraki eserlerin de ana kaynağı olması ve neredeyse tüm haşiye literatüründe kendisine atıflar yapılmış olması,[footnoteRef:36] bu eserin nitelik olarak ta en önemli el-Keşşâf haşiyelerinden biri olduğunu göstermektedir. [31:  	Zemaḫşerî üzerine yazılan şerh ve haşiyeler ile bunlar hakkında bilgi için bk. Mustafa b. Abdullah el-Konstantînî Hacı Halife Kâtip Çelebi, Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, thk. M. Şerefettin Yaltkaya - Rifat Bilge Kilisli (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1360), 2/1477-1483.]  [32:  	Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî eş-Şâfiî Süyûtî, Nevâhidü’l-ebkâr ve şevâridü’l-efkâr Hâşiyetü’s-Suyûtî alâ tefsîri’l-Beydâvî (Mekke: Câmiatü Ümmi’l-kurâ, 1424), 1/11.]  [33:  	Edirnevî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, 1/277; Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi ve Tabakatü’l-Müfessirîn (İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1973), 2/549; Cevdet Bey Bergamalı, Tefsir Usûlü ve Tarihi (İstanbul: Kayıhan Yayınları), 134.]  [34:  	Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed el-Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî İbn Haldûn, Mukaddime, çev. Süleyman Uludağ (İstanbul: Dergah Yayınları), 788-789.]  [35:  	Mesut Kaya, Tefsir Geleneğinde el-Keşşaf Şerh ve Haşiyeleri Üzerine Bir İnceleme (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı), 94.]  [36:  	M. Taha Boyalık, el-Keşşaf Literatürü Zemahşeri’nin Tefsir Klasiğinin Etki Tarihi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı), 95.] 

Dünya kütüphanelerinde tespit edilmiş 168 adet mahtut nüshası bulunan[footnoteRef:37] Fütûḥu’l-ġayb’ın Suyuti’nin ifadesinden anlaşıldığı kadarıyla klasik dönemde altı ciltten oluşan bir yazması tedavüldeydi.[footnoteRef:38] Sonraki dönemlere gelindiğinde ise Bergamalı Cevdet Bey’in ifadelerine göre bu haşiyenin Mısır’da Fütûḥu’l-ġayb an mevâdı‘ı’l-gayb ismiyle basıldığı bilinmektedir.[footnoteRef:39] Daha sonraki dönemlerde ise kısmi tez çalışmalarına (Y.Lisans/Doktora) konu olan bu eser farklı şahıslar tarafından tahkik edilerek yayınlanmıştır. Bunlardan Hasan b. Ahmed el-‘Umarî’nin hazırladığı çalışma[footnoteRef:40] nispeten daha düzgün ve itinalı iken, Sâlih Abdurrahman Fâiz[footnoteRef:41] ile Emced Ali Şâh’ın çalışmalarında[footnoteRef:42] bazı problemlerin bulunduğu müşahede edilmektedir. Öyle ki bunlardan ikincisinin hem dipnotlarında hem de ana metninde, tahkikte unutulup baskıdan sonra elle yazmak suretiyle ikmal edilen kısımlar sıkça göze çarpmaktadır.[footnoteRef:43] Bu çalışmada esas alınan nüsha ise editörlüğünü Muhammed Abdurrahim’in yürüttüğü, dirase kısmını Cemil Benî Atâ’nın hazırladığı, tahkikini İyad Ahmed Gavc’ın başını çektiği bir heyetin 1433 yılında tamamladığı ve Dubâi’de (B.A.E) Kur’ân-ı Kerim çalışmalarının yürütüldüğü uluslararası bir kurum olan ‘Câizetü Dabî ed-Düveliyye li’l-Kur’âni’l-Kerîm’ tarafından 1434/2013 yılında neşredilen baskıdır.  [37:  	Heyet, el-Fihrisü’ş-şâmil li’t-türasi’l-Arabiyyi’l-İslâmiyyi’l-mahtût : ulumü’l-Kur’an: mahtutatü’t-tefsir ve ulumuhu. (Amman: Mecmaü’l-Meleki li-Buhusi’l-Hadarati’l-İslâmiyye (Müessesetu Al-i’l-Beyt), 1989), 389-394.]  [38:  	Süyûtî, Nevâhidü’l-ebkâr ve şevâridü’l-efkâr Hâşiyetü’s-Suyûtî alâ tefsîri’l-Beydâvî, 1/11.]  [39:  	Bergamalı, Tefsir Usûlü ve Tarihi, 134.]  [40:  	Hasan b. Ahmed ‘Umarî, Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü Âl-i İmrân) (Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, Yüksek Lisans, 1416).]  [41:  	Sâlih Abdurrahman Fâiz, Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü Bakara 1-117) (Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, Doktora Tezi, 1413).]  [42:  	Emced Ali Şâh, Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü’l-Enâm) (Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, Yüksek Lisans, ts.).]  [43:  	Şâh, Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü’l-Enâm), 228, 229, 267,297,334, 335, 356, 386, 414, 434.] 

Fütûḥu’l-ġayb üzerine yukarıda atıfta bulunduğumuz tahkik-tez çalışmaları dışında başka birçok ikinci el çalışma yapılmış olmakla birlikte bunlar içerisinden bu çalışmanın konusu ile ilgili olup öne çıkanlar şunlardır:
·  Menhecü’t-Ṭîbî fî’t-tevcîhi’l-belâğî li’l-kırââti’l-Kur’âniyye 
Çok yakın bir tarih olan 1440/2019 yılında tamamlanmış ve 288 sayfadan oluşan bu doktora tezi, Vâil b. Ömer tarafından Abdulhakim bin Raşid eş-Şibrimî gözetiminde hazırlanmıştır. Bu tez kısmî bir çalışmadır ve temelde kıraat farklılıklarının belaği yönleri üzerine eğilmektedir. Çalışmada Ṭîbî’nin kıraatler konusunda Fütûḥu’l-ġayb’da uygulamış ve izlemiş olduğu yöntemler içerisinden belâgat tercihleri ve bu tercihlerin sebepleri üzerinde durulmuştur. Ayrıca Fütûḥu’l-ġayb’ın kaynaklarının araştırıldığı bu çalışmada Ṭîbî’nin kıraatlere yönelik tutumları incelemeye alınmıştır. Özellikle on mütevatir kıraat üzerinden yürütülen bu çalışmada kıraat rivayetleri ve senetlerinin sıhhatlerine de değinilmiştir.
· Mesâilu ilmi’l-meânî fî kitâbi’l-Fütûḥu’l-ġayb
Suudi Arabistan’da Külliyyetü’l-Lugatil’l-Arabiyye bünyesinde hazırlanmış bir yüksek lisans tezi olan bu çalışma 1433/2012 yılında tamamlanmış 744 sayfadan oluşan bir tahkik çalışmasıdır. Muhammed b. Raşid tarafından Ali b. Dahîlillah’ın gözetiminde tamamlanan bu tez temelde Fütûḥu’l-ġayb’ın meani ilmi ile ilgili kısımlarını tahkik edip tahlile tabi tutan bir çalışmadır.
· Menhecü’l-İmâm Şerefi’d-dîn et-Ṭîbî fî tefsîrihi Fütûḥu’l-ġayb
Bu çalışma Mısır’daki el-Mınıa Üniversitesi bünyesinde Muş’il İvaz el-‘Anzî tarafından Muhammed Abdurrahim Muhammed gözetiminde din bilimleri alanında hazırlanmıştır. 1439/2018 yılında tamamlanan bu tez 307 sayfadan oluşmaktadır. 2 ana bölüme ve 11 alt başlığa ayrılan bu çalışmanın ilk bölümünde Ṭîbî’nin tercemesi, aile hayatı ve ilmi kişiliği detaylıca ele alınmaktadır. Ardından Fütûḥu’l-ġayb’ın rivayet yönü, esbab-ı nüzule yaklaşımı ve dil ilimlerini kullanımı gibi konular ele alınmaktadır. Bunlardan başka Ṭîbî’nin Mu‘tezile mezhebinin görüşleri doğrultusunda el-Keşşâf’ta karşılaşılan itizâlî konulardaki tutumu ve fıkhî duruşu ele alınmıştır. Ayrıca Ṭîbî’nin israiliyyat konusundaki tutumuna, bazı meselelerdeki tercihlerine ve Zemaḫşerî’ye yönelttiği eleştirilere değinilmiştir.
· El-İstiâretü’t-temsîliyye inde’l-İmâm et-Ṭîbî
Ürdün Üniversitesi bünyesindeki ‘İmâdetü’l-bahisi’l-‘ilmî’de 1/45 cilt ve sayı numaralarıyla 319-336. sayfalar aralığında yayımlanan hakemli bir araştırma makalesi olan bu çalışma 1439/2018 tarihlidir. Çift yazarlı olan bu makalenin yazarları sırasıyla Ömer Abdulkerim Halil ve Dr. Süleyman Muhammed Ali’dir. Makalede Fütûḥu’l-ġayb üzerinden Ṭîbî’nin istiâre-i temsîliyye hakkındaki görüşleri ele alınmıştır. Ṭîbî’nin makalede vurgulanan en önemli özelliğinin ‘istiâre-i temsîliyye’ ıstılahını kullanarak bu ıstılahı kullanmayan Zemaḫşerî’nin imdadına yetiştiği gerçeği olduğu söylenmektedir. Bu yönüyle bu çalışmanın Ṭîbî’nin Zemaḫşerî’ye ıstılahi açıdan yaptığı katkılar üzerine eğildiği söylenebilir.
· El-İmâm Şerefu’d-dîn et-Ṭîbî tecdîdâtuhu ve cuhûduhû’l-belâğiyye
Abdulvahid Allam gözetiminde Abdulhamid el-Hindavi tarafından 1991 yılında tez olarak hazırlanıp sonra kitap olarak bastırılan bu çalışmaya maalesef ulaşamadık. Ancak konuya ilgi duyanların ulaşmalarına önayak olabilir umuduyla burada adına yer vermeyi uygun gördük. İsminden anlaşıldığı kadarıyla bu çalışma Ṭîbî’nin belâgat alanında getirdiği yenilikleri ve katkıları konu almaktadır ve bu yönüyle belâgat alanında orijinal yönleri haiz bir çalışma olmak hedefinde ve iddiasındadır.
· Bir Zemaḫşerî Eleştirmeni Olarak Ṭîbî ve “Futûhu’l-Ğayb Fi’l-Keşf ‘An Kınâʻi’r-Rayb”
Bu çalışma 2017 yılında Samsun Ondokuz Mayıs Üniversitesi bünyesinde Muhammet Sacit Kurt tarafından Prof. Dr. Mehmet Akif Koç gözetiminde hazırlanmıştır. Bu çalışmada Fütûḥu’l-ġayb’ın tefsir haşiye geleneği içerisindeki yeri gösterilmeye çalışılmıştır. Bununla birlikte Ṭîbî’nin Mu’tezilî Zemaḫşerî’ye yönelttiği eleştirilere yer verilmiştir. Tefsir şerh ve haşiye literatürünü tanıtma ve Fütûḥu’l-ġayb’ın buradaki konumuna işaret etme noktalarında başarılı görünen bu çalışmanın en önemli bölümü olan ‘Fütûḥu’l-ġayb’da Mu‘tezile Eleştirisi’ ismindeki üçüncü kısmı, Ṭîbî’nin Mu‘tezilî Zemaḫşerî’ye yönelttiği eleştirilere ayrılmıştır. Bu bölümün konuları ele alma ve içerik bakımından yeterli olduğu söylenebilse de tasnif açısından problemli olduğu görülmektedir. Ayrıca tezin ilk bölümündeki titizliğin bu bölümde elden bırakıldığı hissedilmektedir. Büyük bir yekun tutmasına rağmen bu bölümdeki Zemaḫşerî eleştirileri yalnızca Mu‘tezile’nin usul-ü hamse tasnifine göre kısımlandırılmış yalnızca beş başlıktan ibarettir. Konuların ayrıntılarının görülemediği bu içerik kısmın okuyucuyu yönlendirme ve teşvik etme noktasında biraz eksik kaldığı söylenebilir.
Görüldüğü üzere bu çalışmalar bazılarının kapsamının çok dar olması, bazılarının ise kapsamının çok geniş olması sebebiyle tatmin edici ve dengeli bir örneklik sağlamamaktadırlar. Yine bazısında birtakım tasnif problemleri olmakla birlikte tezi tez yapan bölümün yani ‘tezin tezi’ denilen kısmın diğer kısımlar yanında sönük kaldığı görülebilmektedir. Bizim çalışmamızda ise yukarıda kısaca kritik ettiğimiz selef çalışmaların eksikliklerini tamamlamak daha bütüncül bir tablo ortaya koymak bunu da daha dengeli bir örneklem üzerinden yürütmek hedeflenmektedir. Bu doğrultuda on altı ciltlik bir yekûn tutan Fütûḥu’l-ġayb daha önceki çalışmalarda spesifik olarak ele alınmamış bir yönü ile -mecaz ve mecazın alt dalları özelinde- ele alınacaktır. Yine selef çalışmalardan farklı olarak dilbilimsel tartışmaların yalnızca kelamî meseleler üzerinde icra edilenleri incelenecektir. Böylelikle diğer disiplinler dışarıda kalacaktır. Yine bu kısıtlamayla meselelerin üzerine daha detaylı eğilebilmeyi hedeflemenin yanında disiplinler arası savrulmalara düşmemek hedeflenmektedir. Ayrıca bütün bunlarla tezin örnekleminin daha dengeli ve yeterli olması gözetilmektedir.
Bu çalışmada ana kaynak olan Fütûḥu’l-ġayb ve el-Keşşâf dışında birçok eserden faydalanılmıştır. Bu doğrultuda ihtiyaç duyulan kaynaklara sık sık müracaat edilmiş, yeri geldikçe de bu eserlere referanslarda bulunulmuştur. Bu kaynakların başında ulûmu’l-Kur’ân eserleri gelmektedir. Bunlar içerisinden de en sık müracaat edilenler:
· el-Burhân fî ulûmi’l-Ḳur’ân (Zerkeşî)
· el-İtkān fî ulûmi’l-Kur’ân (Süyûtî)
Yan kaynaklar içerisinden başvurulan bir diğer referans grubu klasik belâgat kaynaklarıdır. Bunlar içerisinden en sık müracaat edilenler:
· Esrârü’l-belâġa (Abdülkāhir el-Cürcânî)
· Delâilü’l-i’câz (Abdülkāhir el-Cürcânî)
· Miftâhu’l-ulûm (es-Sekkâkî)
· Ḥâşiyetü’d-Desûkī ʿalâ Muhtasarü’l-Meânî (Desûkī)
· el-Aṭvel şerḥu Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm (İsâmüddîn el-İsferâyînî ibn Arabşâh)
· el-Muṭavvel şerḥu Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm (Teftâzânî)
Yan kaynaklar içerisinden başvurulan bir diğer referans grubu genel nitelikli tarih kitapları, bibliyografik eserler ve genel nitelikli sözlüklerdir. Bunlar içerisinden en sık müracaat edilenler:
· Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân (İbn Hallikân)
· Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn (Kâtip Çelebi)
· Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm (Tehânevî)
Yan kaynaklar içerisinden başvurulan bir diğer referans grubu Ṭîbî’nin alıntılar yapıp referans gösterdiği kaynaklar olmuştur. Çalışmada yer yer başka vesilelerle bu kaynaklara da referans verilmekle birlikte daha ziyade Ṭîbî’nin bu kaynaklardan iktibaslarının sıhhatini denetlemek amacıyla başvurulmuştur. Bunlar içerisinden en önde gelenleri şunlardır:
· Mefâtîḥu’l-ġayb (Fahruddîn er-Râzî - Fütûḥu’l-ġayb’da geçen lakabıyla el-İmâm)
· Envârü’t-Tenzîl (el-Beyzâvî)
· Meâlimü’t-Tenzîl (el-Ferrâ’ el-Begavî)
· Meâni’l-Kur’an ve i’râbuhu (Zeccâc)
· Tefsîru Râġıb el-İsfahânî (Râgıb el-İsfahânî)
· el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ (el-Buhârî)
· el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ (Müslim)
· Sünenü’t-Tirmizi (Tirmizî)
· Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân (Râgıb. El-İsfahânî)
Bütün bu kaynaklar dışında -tezin sonundaki kaynakçada da görüleceği üzere- yer yer daha az sıklıkla başvurulan kaynaklar da mevcuttur. Ancak burada en sık atıfta bulunulan kaynakların başlıcalarına yer verilmekle yetinilmiştir.
Bu çalışmada nitel araştırma yöntemleri kullanılmıştır. Bu doğrultuda: Görüşme veya gözlem ile veri toplamanın mümkün olmadığı durumlarda ilgili konuya dair yazılı verilere ulaşmak suretiyle kullanılan bir teknik olan[footnoteRef:44] dokümantasyon tekniği (doküman-belge incelemesi tekniği) kullanılmıştır. Çalışmanın temelde eserler üzerinden fikir incelemesi şeklinde yürütülmesi hasebiyle bu teknik, çalışmanın her safhasında kullanılan en temel teknik olmuştur. Öte yandan yine nitel araştırma yöntemleri içerisinden; bir olayın ya da konunun içinde bulunduğu bütünlük bağlamında derinlemesine incelendiği bir teknik olan[footnoteRef:45] durum çalışması tekniği kullanılmıştır. Bu iki temel teknik yanında; bir söylemin yapı ve biçimini irdeleyen, metinde açıkça ortaya konulanın da ötesinde ilk bakışta anlaşılmayan gizli anlamların-gerçeklerin ortaya çıkarılmasını sağlayan Eleştirel söylem analizi tekniği kullanılmıştır. Ayrıca iki isim arasındaki paralellikler, etkilenmeler ve benzerliklerin ele alınması sebebiyle analoji ve karşılaştırma; meselelerin kurumlar (mezhepler) üzerinden okunup isimler (müfessirler) üzerinde icra edilmesi ve isimler üzerinden okunup kurumlar üzerinde icra edilmesi sebebiyle tümdengelim ve tümevarım; bütün bu mülahazaların kısmi ve toplu irdelenmesi için de değerlendirme ve analiz kullanılmıştır.  [44:  	Sait Gürbüz - Faruk Şahin, Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri (Ankara: Seçkin Yayınları, 2018), 430-431; Fatma Çapçıoğlu - Öznur Kalkan Açıkgöz, “Nitel Araştırmalarda Kullanılan Araştırma Teknikleri”, Bilimsel Araştırma Teknikleri (Ankara: Grafiker Yayınları, 2018), 213-214.]  [45:  	Şener Büyüköztürk vd., Bilimsel Araştırma Yöntemleri (Ankara: Pegem Akademi, 2018), 23; John Creswell, “Nitel Yöntemler”, çev. Yüksel Dede, Araştırma Deseni, ed. Selçuk Beşir Demir (Ankara: Eğiten Kitap Yayınları, 2017), 187.] 

Bir tefsir tezi olması ve bu sebeple ana kaynaklarında yürütülen tartışmaların Kur’ân ayetleri üzerine odaklanmış olması hasebiyle bu çalışmanın hemen her başlığı altında ayet meallerine yer verilmiştir. Bu mealler bizzat tarafımızca verilmiş olup, şekil ve içerik açısından bir tercüme hatasına düşülmemesi amacıyla piyasadaki diğer meallerle de karşılaştırılarak sağlamaları yapılmıştır. Meallerinden karşılaştırma yaptığımız başlıca kişi ve kurumlar şunlardır; Elmalılı (sadeleştirilmemiş), Diyanet işleri (eski ve yeni), Hasan Basri Çantay, Ömer Nasuhi Bilmen ve Süleyman Ateş.

[bookmark: _Toc59477240][bookmark: _Toc59484614][bookmark: _Toc59544730][bookmark: _Toc59559524][bookmark: _Toc59618842][bookmark: _Toc59990247][bookmark: _Toc61180666][bookmark: _Toc61180765][bookmark: _Toc61210265][bookmark: _Toc61211165][bookmark: _Toc61211359][bookmark: _Toc61211508][bookmark: _Toc61211742][bookmark: _Toc61211839][bookmark: _Toc61211936][bookmark: _Toc61212233][bookmark: _Toc61276416][bookmark: _Toc61276743][bookmark: _Toc62991291][bookmark: _Toc63000375][bookmark: _Toc66468023][bookmark: _Toc67071846][bookmark: _Toc67072104][bookmark: _Toc67171183][bookmark: _Toc68115681][bookmark: _Toc71072335][bookmark: _Toc71383275][bookmark: _Toc150692697][bookmark: _Hlk59619197]BİRİNCİ BÖLÜM 
(EL-KEŞŞÂF’IN ANLAŞILMASINDA ṬÎBÎ’NİN ROLÜ)
el-Keşşâf; nisbeten veciz oluşu, gizli itizâlî fikirler bulundurması, temsîller kullanarak betimleyici anlatımlar yapmak suretiyle okuyucunun dikkatini başka mecralara çekmesi, kendi dönemine kadar Arap dili ve belâgati ıstılahlarının tam olarak yerleşmiş olmaması[footnoteRef:46] vb. birçok hususiyeti barındırması sebebiyle tek başına anlaşılması güç olan eserlerdendir. Diğer yandan Zemaḫşerî, en meşhur yönü olan dil ve edebiyat konularında otorite sayılmakla birlikte, çoğu zaman anlatımları arasında Arap dili ve belâgati ile ilgili verdiği bilgiler ve savunduğu görüşler tam olarak anlaşılamamaktadır. Çünkü o, bunları büyük bir ustalıkla Kur’ân metnine uygulayarak adeta metni homojenize edebilen bir üsluba sahiptir. Bu doğrultuda el-Keşşâf çoğu dilbilimsel tefsirin aksine teknik bir lügat kitabı olmaktan ziyade, dil verilerinin ve bilhassa belâgat sanatlarının Kur’ân metnine müellifinin kabulleri doğrultusunda tatbik edildiği bir Kur’ân pratiği olarak öne çıkmaktadır. Bu yönüyle el-Keşşâf sunduğu edebi zevkin, tefsirdeki teknik detayları zaman zaman perdeleyebildiği bir eser olmaktadır. Fütûḥu’l-ġayb işte bu noktalarda okuyucusuna el-Keşşâf’ı anlama açısından önemli imkanlar sunan bir haşiye olarak öne çıkmaktadır. Bu bölümde ise çalışmanın iki kesişim noktası olan belâgat ve kelam ilimleri bağlamında el-Keşşâf’ın anlaşılmasında Fütûḥu’l-ġayb’ın rolüne değinilecektir. [46:  	Belagat’ın bir ilim olarak sistematikleşmesi ve terimlerin belirmesi takriben dördüncü asır sonlarında başlamış yine takriben sekizinci asır sonlarına değin devam edegelmiş bir süreçtir. Hulusi Kılıç, “Belâgat”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992), 5/388.] 

[bookmark: _Toc59484616][bookmark: _Toc59544732][bookmark: _Toc59559526][bookmark: _Toc61180668][bookmark: _Toc61180767][bookmark: _Toc61210266][bookmark: _Toc61211166][bookmark: _Toc61211360][bookmark: _Toc61211509][bookmark: _Toc61211743][bookmark: _Toc61211840][bookmark: _Toc61211937][bookmark: _Toc61212234][bookmark: _Toc61276417][bookmark: _Toc63000376][bookmark: _Toc66468024][bookmark: _Toc67071847][bookmark: _Toc71072336][bookmark: _Toc150692698]1.1. İtikadî Konularda El-Keşşâf’ın Anlaşılması
Zemaḫşerî’nin el-Keşşâf’ı, Mu’tezilî düşüncenin kemikleşmiş görüşlerini anlama noktasında kendisinden müstağni kalınamayan bir kaynak olmasının yanında, asırlar boyunca tefsir ilminde temel bir kitap olduğu konusunda taraftarlarıyla birlikte hasımlarının da müspet itiraflarına mazhar olmayı başarmış bir eserdir.[footnoteRef:47] Bununla birlikte onun itizâlî düşüncelerini gizli bir şekilde tefsirine derç ettiği yönünde birtakım iddialar ortaya atılmıştır.[footnoteRef:48] Ancak tabakat literatüründe onun mezhebini saklamadığı, aksine bununla övünüp el-Mu’tezilî lakabı ile çağrılmaktan kıvanç duyduğu açıkça belirtilmektedir.[footnoteRef:49] Bu sebeple onun tefsirinde mezhebi duruşunu saklama gayreti içerisinde olduğu iddiasının gerçeği yansıtmadığı söylenebilir. Bununla birlikte gözden kaçırılmaması gereken bir durum vardır ki o da el-Keşşâf’ta Zemaḫşerî’nin mezhebi duruşunu saklayıp saklamamasına bağlı olmayan birtakım ‘gizli itizâl’ örneklerin bulunduğu gerçeğidir. Bu gizli itizâlî fikirler kasıtlı olarak gizlenmiş fikirler olmayıp muhtelif sebeplerden ötürü ilk anda herkesin fark edemeyeceği bazı mezhebi eğilimlerin Kur’ân yorumuna yansımalarıdır.[footnoteRef:50]  [47:  	Ignaz Goldziher, el-Mezahibü’l-İslâmiyye fî Tefsîri’l-Kur’ân, çev. Ali Hasan Abdulkadir (Kahire, 1363), 117.]  [48:  	Mesut Kaya, “El-Keşşâf’ta Gizli İ’tizâl: ez-Zemahşerî’nin Tefsir Mukaddimesi Üzerinden Halku’l-Kur’an Tartışmaları”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi [AÜİFD] 56 (2015), 107.]  [49:  	Bu doğrultuda kaynaklarda Zemaḫşerî’nin kendisine açıkça ‘Ebû’l-Kâsım el-Mu‘tezilî’ denilmesini istediği zikredilmektedir. İbn Hallikân, Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân, 5/170; Takıyyüddîn el-Fâsî, el-ʿİḳdü’s̱-s̱emîn fî târîḫi’l-beledi’l-emîn, 6/39.]  [50:  	Zemaḫşerî’nin i‘tizâlî fikirlerin sonraki tefsirlere yansıması üzerine bir tez yazılmıştır. Yazar bu tezini daha sonra makaleleştirerek yayımlamıştır. Yazar bu incelemelerinde Beyzâvî’nin on üç örnekte Zemaḫşerî’nin i‘tizâlî görüşlerinden etkilendiğini tespit etmiştir. Harun Abacı, “El-Beydâvî Tefsirindeki İ’tizâlî Tesirlerin Varlığı Üzerine”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 55 (2014), 169.
Ayrıca bu tez için bk. Harun Abacı, Beyzâvî ve Nesefî’deki İ’tizâl Etkilerinin İncelenmesi : (Beyzâvî ve Nesefî Tefsirlerine Eleştirel Bir Yaklaşım) (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006).] 

[bookmark: _Toc59484632][bookmark: _Toc59544748][bookmark: _Toc59559542][bookmark: _Toc61180684][bookmark: _Toc61180783][bookmark: _Toc61210267][bookmark: _Toc61211167][bookmark: _Toc61211361][bookmark: _Toc61211510][bookmark: _Toc61211744][bookmark: _Toc61211841][bookmark: _Toc61211938][bookmark: _Toc61212235][bookmark: _Toc61276418][bookmark: _Toc63000377][bookmark: _Toc66468025][bookmark: _Toc67071848][bookmark: _Toc71072337][bookmark: _Toc150692699][bookmark: _Toc61180669][bookmark: _Toc61180768][bookmark: _Toc59484617][bookmark: _Toc59544733][bookmark: _Toc59559527]1.1.1. el-Keşşâf Mukaddimesi Üzerinden İtizâl Okuması Yapması
Zemaḫşerî’nin el-Keşşâf mukaddimesinde kullandığı bazı ifadelerin itizâlî birtakım fikirleri çağrıştırması sebebiyle el-Keşşâf tefsiri üzerinde itizâlî fikir taraması şeklinde cereyan edecek yeni bir tartışma başlamıştır. Tespit edilebildiği kadarıyla bir Eş’arî kelamcısı olan Sekûnî ile başlayan bu tartışma[footnoteRef:51] zamanla el-Keşşâf literatüründe neredeyse her el-Keşşâf şarihinin dahil olduğu bir tartışma haline gelmiştir. Ṭîbî de bu konuda diğer şarihlerden geri durmamış, hatta el-Keşşâf’a yönelik itizâlî eleştirilerin en somut örneklerinden birisini haşiyesinde ortaya koymayı başarmıştır. Bu tartışma esas itibariyle el-Keşşâf’a bazı gizli itizâlî fikirlerin derç edildiği şeklinde bir iddianın doğrulanmasına yönelik ortaya konulan çabaları yansıtmaktadır. Ancak mezhebî kimliğini saklamayan hatta bununla övünen bir Mu‘tezilî olduğu bilinen Zemaḫşerî’nin, tefsirinin bir çok yerinde fikirlerini saklamadığı, hatta bunu zaman zaman hasımlarına hakaret etme seviyesine çıkacak kadar cesurca dile getirdiği görülmektedir.[footnoteRef:52] Bu sebeple eserine mezhebî fikirlerini gizleyerek sokuşturduğu yönündeki temel iddianın tam olarak doğru olmadığı, onun yapısı gereği buna tevessül etmeyeceği söylenebilir. Ancak diğer yandan koca bir literatürü domine etmiş, uzun yıllar popülerliğini korumuş ve gündemde kalmış bu meselenin elbette bir gerçekliğinin de olması gerekmektedir. Bu sebeple söz konusu tartışmada aşırı tutumlar sergileyen savrulma örneklerinden ziyade[footnoteRef:53] meseleye daha mutedil yaklaşıp daha ılımlı bir üslup kullanan bununla birlikte itizâlî örneklere dikkat çekmeyi de ihmal etmeyen bir muhaşşi olan Ṭîbî’nin, el-Keşşâf mukaddimesi üzerine icra ettiği itizâl okuması, incelenmeye değer bir çaba olarak diğerlerinden ayrışmaktadır. [51:  	Kaya, “El-Keşşâf’ta Gizli İ’tizâl”, 10; Ömer Türker - Mustafa Akçay, “Sekûnî”, TDV İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, ts.).]  [52:  	Bu konuda örneğin sufilere yönelik ağır ve belden aşağı hakaretleri için bk. 123-125]  [53:  	Örneğin bazı araştırmalarda belirtildiği üzere Sekuni’nin i‘tizâl eleştirisi konusunda Zemaḫşerî’ye yönelik çok sert ifadeler serdettiği zikredilmektedir. Mustafa Özbakır, Sekûnî’nin Temyîz Adlı Eserinde Keşşâf Eleştirisi (İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2019), 35.] 

[bookmark: _Toc59484633][bookmark: _Toc59544749][bookmark: _Toc59559543][bookmark: _Toc61180685][bookmark: _Toc61180784][bookmark: _Toc61210268][bookmark: _Toc61211168][bookmark: _Toc61211362][bookmark: _Toc61211511][bookmark: _Toc61211745][bookmark: _Toc61211842][bookmark: _Toc61211939][bookmark: _Toc61212236][bookmark: _Toc61276419][bookmark: _Toc63000378][bookmark: _Toc66468026][bookmark: _Toc67071849][bookmark: _Toc71072338][bookmark: _Toc150692700]1.1.2. Kur’ân için ' بين يديه ' İfadesinin Kullanımı - Halku’l-Kur’ân (İstiâre-i Temsîliyye)
Ṭîbî بين يديه ifadesinin câri anlamlarını hatırlatmakla Zemaḫşerî’nin bu terkibi kullanmaktaki maksadına en uygun manayı ortaya koymaya çalışmaktadır. Buna göre Ṭîbî Zemaḫşerî’nin bu ifadeyi Kur’ân ve diğer kitaplar için zaman zarfı olarak kullanmakta olduğuna işaret etmektedir. Zemaḫşerî’nin bu kullanımı Kur’ân ve diğer semavi kitapların zamanla malül olduklarını yani hâdis olduklarını hatırlatmaktadır. Böylece Ṭîbî, el-Keşşâf mukaddimesinde gizli olan bu itizâlî fikri, belâgat ilmini kullanarak ortaya koymuş olmaktadır. Aynı zamanda o, bir Eş’arî olarak okuyucuların el-Keşşâf okurken dikkatli olmaları gerektiği yerlere işaret etmiş olmaktadır.
[bookmark: _Toc59484634][bookmark: _Toc59544750][bookmark: _Toc59559544][bookmark: _Toc61180686][bookmark: _Toc61180785][bookmark: _Toc61210269][bookmark: _Toc61211169][bookmark: _Toc61211363][bookmark: _Toc61211512][bookmark: _Toc61211746][bookmark: _Toc61211843][bookmark: _Toc61211940][bookmark: _Toc61212237][bookmark: _Toc61276420][bookmark: _Toc63000379][bookmark: _Toc66468027][bookmark: _Toc67071850][bookmark: _Toc71072339][bookmark: _Toc150692701]1.1.3. Hz. Peygamber İçin ' الشادخ الغرة ' İfadesinin Kullanımı- Aslah / Nübüvvet (İstiâre)
[bookmark: _Hlk66730581][bookmark: _Hlk66730609][bookmark: _Hlk66730624]Zemaḫşerî’ nin el-Keşşâf mukaddimesinde Hz. Peygamber’den bahsederken onun için الشادخ الغرة ifadesini kullanmasını Ṭîbî farklı bir perspektifle değerlendirmektedir. Öncelikle الغرة kelimesinin asıl anlamının atın alnındaki beyazlık olduğunu, الشادخ kelimesinin de bu beyazlığın alından burna kadar yayılması durumunda kullanıldığını hatırlatmaktadır. Burada bu ifadelerin Hz. Peygamber için kullanımı hususunda iki ihtimal sıralamaktadır. Bu ifadeler ya Hz. Peygamber’in hadislerinden alıntılanan iktibaslardır, ya da Zemaḫşerî’nin bu sözleri telmih (ima) içermektedir. Ṭîbî bu ihtimal üzerinde durmaktadır ve ilerleyen satırlarda bunu destekleyici ifadeler kullanmaktadır. Şöyle ki Ṭîbî’ye göre Zemaḫşerî الغرة kelimesini istiâre olarak kullanmıştır. Bundaki amacı da Hz. Peygamber’in diğer peygamberlerden üstün olduğu inancıdır. Bu tıpkı onun ümmetinin diğer ümmetlerden üstün olması durumu gibidir.[footnoteRef:54] [54:  	Ṭîbî, Fütûḥu’l-ġayb, 1/644.] 

[bookmark: _Toc59484622][bookmark: _Toc59544738][bookmark: _Toc59559532][bookmark: _Toc61180674][bookmark: _Toc61180773][bookmark: _Toc61210277][bookmark: _Toc61211177][bookmark: _Toc61211371][bookmark: _Toc61211520][bookmark: _Toc61211754][bookmark: _Toc61211851][bookmark: _Toc61211948][bookmark: _Toc61212245][bookmark: _Toc61276428][bookmark: _Toc63000387][bookmark: _Toc66468035][bookmark: _Toc67071858][bookmark: _Toc71072347][bookmark: _Toc150692702]1.2. Belâğî Konularda El-Keşşâf’ın Anlaşılması
Belâgat sanatlarını Kur’ân tefsirine ustalıkla tatbik etmesi ile ünlenmiş olan Zemaḫşerî’nin bu yönü üzerine özellikle eğilmiş olan Ṭîbî, belâgat sanatlarında ondan geri kalmamıştır. Nitekim kaynaklarda onun uzmanlaştığı alanlardan birisinin de beyan ilmi olduğu zikredilir.[footnoteRef:55] Onun yaptığı şey, Zemaḫşerî’nin itizâlî yorumlarını temellendirmek için kullandığı beyan ilmini Ehl-i sünnet anlayışı doğrultusunda kullanmaktan ibarettir. Bu sebeple onun eserinin temel iddialarından birisi de belâgat ilminin Ehl-i sünnet mezhebi öğretilerine uygun olduğudur.[footnoteRef:56] Ancak Ṭîbî’nin el-Keşşâf’taki belâgat sanatları üzerine bu denli eğilmesi bazı çevrelerden eleştiri almasına da sebep olmuştur. Kâtip Çelebi, Ṭîbî’nin beyani nükteleri kullanmaya ve açıklamaya gerektiğinden fazlaca düşkün olduğunu bu sebeple maksudun dışına çıkarak eserinin hacmini gereksiz artırıp olanı olmayanı birbirine karıştırıp çorba ettiğini iddia etmektedir.[footnoteRef:57] Ancak Zemaḫşerî’nin tefsirinin tamamıyla dil ilimleri üzerine, özellikle de beyan ilmi üzerine bina edilmiş bir eser olduğu gerçeği[footnoteRef:58] bu eserin hakkıyla tahşiye edilmesinin yolunun belâgat ilmine ve beyani nüktelere hakim olmaktan geçtiğini ortaya koymaktadır. Bu bölümde de Ṭîbî’nin belâgat ilmi özelinde el-Keşşâf’ı anlama noktasında ne denli başarılı olduğunu ve onu yalnızca anlamakla kalmayıp, anlatmakta da ne denli mahir olduğu gerçeği spesifik örnekler üzerinden gösterilmeye çalışılacaktır. [55:  	Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd Zirikli, el-A’lâm (Beyrut: Dâru’l-İlm, 2002), 2/256.]  [56:  	Zebîrî vd., el-Mevsû’atü’l-müyessera fî terâcimi eimmeti’t-tefsîr ve’l-ikrâ ve’n-nahv ve’l-luga, 1/806.]  [57:  	Kâtip Çelebi, Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn, 2/1478.]  [58:  	Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Hasen el-Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldun: Kitâbü’l-iber ve divanü’l-mübtede ve’l-haber fî eyyami’l-Arab ve’l-Acem ve’l-Berber ve men asarahum min zevi’s-sultani’l-ekber (Beyrut: Dârü’l-Fikr, 1408), 1/762.] 

[bookmark: _Toc59484623][bookmark: _Toc59544739][bookmark: _Toc59559533][bookmark: _Toc61180675][bookmark: _Toc61180774][bookmark: _Toc61210278][bookmark: _Toc61211178][bookmark: _Toc61211372][bookmark: _Toc61211521][bookmark: _Toc61211755][bookmark: _Toc61211852][bookmark: _Toc61211949][bookmark: _Toc61212246][bookmark: _Toc61276429][bookmark: _Toc63000388][bookmark: _Toc66468036][bookmark: _Toc67071859][bookmark: _Toc71072348][bookmark: _Toc150692703]1.2.1. Istılâhî Katkılar Yaparak Anlaşılmasını Sağlaması (İstiâre-i Temsîliyye)
Zemaḫşerî, müttakilerin bir heyet halinde Rahmân’ın huzuruna toplanacağını ifade eden ayeti (Meryem 19/85) yorumlarken, Allah’ın kendilerine rızasını ve ikramını tahsis edip rahmetine gark ettiği müttakilerin, tıpkı kralların huzuruna gelip onların cömertliklerine mazhar olan heyetler gibi Rablerinin huzuruna toplanacaklarını ifade etmektedir.[footnoteRef:59] Zemaḫşerî bu değerlendirmesiyle, müttakilerin mahşer günündeki hallerine dair bilgi veren ayeti şahid alemden bir duruma kıyas ederek anlatma yoluna gitmiştir. Bu doğrultuda o, mahşerde rablerinin huzuruna çıkan müttakilerin durumu ile kralların huzuruna gelen heyetlerin durumları arasında bir ilişki kurmaktadır ve bu durumu betimleyici bir dil ile somutlaştırma yoluna gitmektedir. Ṭîbî ise Zemaḫşerî’nin ıstılah kullanmadan işaret ettiği belâgat sanatını zikrederek belâgat açısından anlaşılabilirliği noktasında ona katkı sunmaktadır. Bu doğrultuda o, Zemaḫşerî’nin betimlediği ve aralarında ilişki kurduğu durumların aslında bir temsîl ve dolayısıyla da teşbih örneği olduğunu zikretmektedir. Buna göre Zemaḫşerî, heyetlerin halleri ile müttakilerin durumları arasında bir teşbih ve temsîl ilişkisi tesis etmiş olmaktadır.[footnoteRef:60] [59:  	Ṭîbî, Fütûḥu’l-ġayb, 10/104.]  [60:  	Ṭîbî, Fütûḥu’l-ġayb, 10/104.] 

[bookmark: _Toc59484624][bookmark: _Toc59544740][bookmark: _Toc59559534][bookmark: _Toc61180676][bookmark: _Toc61180775][bookmark: _Toc61210279][bookmark: _Toc61211179][bookmark: _Toc61211373][bookmark: _Toc61211522][bookmark: _Toc61211756][bookmark: _Toc61211853][bookmark: _Toc61211950][bookmark: _Toc61212247][bookmark: _Toc61276430][bookmark: _Toc63000389][bookmark: _Toc66468037][bookmark: _Toc67071860][bookmark: _Toc71072349][bookmark: _Toc150692704]1.2.2. İcra Edilen Mecazın Aşamalarını Klasik kaynaklardan Hareketle Açıklaması
Zemaḫşerî, iman edenler dışında Ehl-i kitabın çoğunluğunu oluşturan fasıkları konu alan ﴿ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ﴾ ‘‘Onların üzerlerine sefalet -damgası- vuruldu.’’ [Âl-i İmrân 3/112] ayetini tefsir ederken, ayette anlatılan bu durumun tıpkı bir evin ahalisini çepe çevre kuşatması, onların üzerine kurulması[footnoteRef:61] gibi olduğunu ve o evin ahalisinin onları bir ev gibi çevreleyen bu sefalet içerisinde kalıcı bir şekilde ikamet ettiklerini söylemektedir.[footnoteRef:62] [61:  	ضرب على kullanımında geçen ضرب fiili anlam itibariyle; kuşatma, sıkıştırma, çevreleme, seferden alıkoyma gibi manalar için de kullanılmaktadır. Bir şehri kuşatıp muhasara altına almak için de ضرب حلقة البلد (şehrin boynuna halka vurmak) tabiri kullanılır. Ayrıca çadır kurmak için de ضرب fiili kullanılmaktadır. Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî Zemaḫşerî, Esâsü’l-belâġa, thk. Muhammed Bâsil (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419), 1/275; Ebû İshak b. İbrahim Fârisî, Mu’cemu dîvânü’l-edeb, thk. Ahmed Muhtar Ömer (Kahire: Müessesetü Dâru’ş-Şa’b, 2003), 3/458; Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb Fîrûzâbâdî, el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ, thk. Muhammed Naim (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1426), 1/376; Mecmeu’l-lugati’l-Arabiyye bi’l-Kahire, el-Mu‘cemü’l-vasît, 1/536; Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs, thk. Heyet (Dâru’l-Hidâye, ts.), 16/515.]  [62:  	Ṭîbî, Fütûḥu’l-ġayb, 4/222.] 

[bookmark: _Toc59307803][bookmark: _Hlk62991406][bookmark: _Toc59484637][bookmark: _Toc59544754][bookmark: _Toc59559548][bookmark: _Toc59618866][bookmark: _Toc59990271][bookmark: _Toc61180690][bookmark: _Toc61180789][bookmark: _Toc61210287][bookmark: _Toc61211187][bookmark: _Toc61211381][bookmark: _Toc61211530][bookmark: _Toc61211764][bookmark: _Toc61211861][bookmark: _Toc61211958][bookmark: _Toc61212255][bookmark: _Toc61276438][bookmark: _Toc61276765][bookmark: _Toc62991313][bookmark: _Toc63000397][bookmark: _Toc66468045][bookmark: _Toc67071868][bookmark: _Toc67072126][bookmark: _Toc67171205][bookmark: _Toc68115703][bookmark: _Toc71072357][bookmark: _Toc71383297][bookmark: _Toc150692705][bookmark: _Hlk59307870][bookmark: _Hlk59619129]İKİNCİ BÖLÜM 
(HAKİKAT VE MECÂZ)
Bu bölümde Hakikat-Mecâz ilişkisi ve Anlama etkileri konularına yer verilecektir.
[bookmark: _Toc59484638][bookmark: _Toc59544755][bookmark: _Toc59559549][bookmark: _Toc61180691][bookmark: _Toc61180790][bookmark: _Toc61210288][bookmark: _Toc61211188][bookmark: _Toc61211382][bookmark: _Toc61211531][bookmark: _Toc61211765][bookmark: _Toc61211862][bookmark: _Toc61211959][bookmark: _Toc61212256][bookmark: _Toc61276439][bookmark: _Toc63000398][bookmark: _Toc66468046][bookmark: _Toc67071869][bookmark: _Toc71072358][bookmark: _Toc150692706]2.1. Hakikat - Mecâz İlişkisi ve Anlama Etkileri
Din dili; obje dili denilen, eşyanın isimleri ve kendileri (müsemmaları) arasındaki ilişkilere bire bir tekabül eden dili (vaz‘ yoluyla ortaya konulmuş dili) temel almak durumundadır. Fakat dinî dil bu obje dilinden çok daha fazlasını ifade ve ihtiva eder.[footnoteRef:63] Dil ise -içerdiği unsurların ve sunduğu imkanların kullanımı yoluyla- bir ‘araç’ (tool) olduğu kadar, aynı zamanda bir ‘ortam’dır (medium). Bu sebeple bazı şeyler ‘dil ile’ yapılırken bazı şeyler de ‘dil içinde’ yapılır.[footnoteRef:64] Dil içinde gerçekleştirilen bu tasarrufların bir örneği de dildeki kelimelerin sahip oldukları temel anlamlarından (hakikat) yan anlamalara (mecaz) aktarılması (intikal) durumudur. Bu doğrultuda sözcükler kullanıldıkça asıl ‘gösterilen’lerinden (mevzûu leh) başka nesnelere de kullanılır hale gelirler. Bu aralarındaki benzerliğe, yakınlığa yahut başka ilişkilere dayanılarak yapılan bir aktarımdır ve bu aktarım sonucunda kelimeler bir takım yan anlamlar kazanırlar.[footnoteRef:65] İşte din dilinin obje dilinden ayrıldığı en önemli noktalardan birisi bu konudur. Bu doğrultuda vaz‘ ilminin temeli olan lafız mana ilişkisi bağlamında anlama, lafızda olmayan başka imkanlar sunan hakikat mecaz ayrımı esas itibariyle bir tevil aracıdır ve müfessirin hareket alanını genişleten bir fırsattır.[footnoteRef:66] Burada önemli olan, müfessirin ayetleri ele alırken bu imkana ne ölçüde başvurduğundan ziyade hakikat-mecaz tercihlerini ayetlerin yorumları arasına ustalıkla yerleştirebilmesidir. Bir başka deyişle müfessirin herhangi bir saikle yaptığı mecazî yorum ayetlerin tefsirinde -tabiri caizse- sırıtmıyorsa bu, tevilin başarısını gösteren yönlerinden biri sayılabilir.  [63:  	Tahsin Görgün, Anlam ve Yorum : Dini Metinlerin Anlaşılması ve Yorumlanması (İstanbul: Külliyat Yayınları, 2019), 102.]  [64:  	Turan Koç, Din dili (İstanbul: İz Yayıncılık), 23.]  [65:  	Doğan Aksan, Her Yönüyle Dil : Ana Çizgileriyle Dilbilim (Ankara: Türk Dil Kurumu, 2015), 3/180.]  [66:  	Vaz ilminde mevzubahis edilen lugavî, şerî, örfî ve ıstılâhî vaz ayrımları belâgat alimlerince hakikat ve mecaz konusunda da kullanılagelmiş bir taksimdir. Bu doğrultuda hakikat ve mecazın her ikisi de lugavî, şerî, örfî ve ıstılâhî ayrıma tabi tutulmuştur. Buna göre vaz olundukları anlam itibariyle Arap dilinde başka manalarda olan savm, zekât, salât gibi kelimeler İslam’la birlikte şerî anlamlarda kullanılmaya başlanmıştır. Benzer bir durum örfî ve ıstılahî kullanımlar için de geçerlidir. Detay için bk. Cürcânî, Esrârü’l-belâġa fî ilmi’l-beyân, 1/277; Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿulûm, 1/359-360; Sübkî, ʿArûsü’l-efrâḥ fî şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 120-122; İsâmüddîn el-İsferâyînî, el-Aṭvel şerḥu Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm, 1/84.
Ayrıca belâgat-vaz ilişkisinde bilinmesi gereken temel ilintilerden lafzî-vazî delalet çeşitleri olan mutabikiyye, tazammuniyye ve iltizamiyyenin; hakikat, mecaz ve kinaye ile ilişkilerinin detayı için bk. Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî Teftâzânî, el-Muṭavvel şerḥu Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm, thk. Abdulhamid Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1434), 509; Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî Cürcânî, Ḥâşiye ʿale’l-Muṭavvel Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm, thk. Reşid A’razî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007), 320-331.
Bu taksimatlar kelimenin vazolunduğu manalarda bir izafiliğe yol açmaktadır. Beşerî düşünce vüsatinin, ona göre daha sığ kalan dil enstrümanı ile ifade edilmesinin imkânı da bununla sağlanmaktadır.] 

[bookmark: _Toc59484639][bookmark: _Toc59544756][bookmark: _Toc59559550][bookmark: _Toc61180692][bookmark: _Toc61180791][bookmark: _Toc61210289][bookmark: _Toc61211189][bookmark: _Toc61211383][bookmark: _Toc61211532][bookmark: _Toc61211766][bookmark: _Toc61211863][bookmark: _Toc61211960][bookmark: _Toc61212257][bookmark: _Toc61276440][bookmark: _Toc63000399][bookmark: _Toc66468047][bookmark: _Toc67071870][bookmark: _Toc71072359][bookmark: _Toc150692707][bookmark: _Hlk66807249]2.2. Allah’tan Sakınmanın İmkânı - Kudret Sıfatı (Hakikat-Mecaz İkilemi)
el-Keşşâf’ta bulunan bu tarz tevillere bir örnek olarak; Zemaḫşerî Yusuf suresinin 90. ayetinin ‘‘…şüphesiz kim sakınır ve sabrederse Allah iyilerin ecrini zayi etmez… ’’[footnoteRef:67] İlk bakışta her tefsirde karşılaşılan normal bir açıklama gibi görünen bu yorumlama el-Keşşâf’ı irdelemeden hızlıca okuyanlar için muhtemelen bir anlam ifade etmeyecektir. Zemaḫşerî’nin yaptığı bu yoruma Ṭîbî’nin yaklaşımına bakılırsa onun sıradan bir okuyucu olmadığını, aksine el-Keşşâf’ı derinlemesine tetkik eden bir Zemaḫşerî eleştirmeni olduğunu teyit eder nitelikte olduğu görülecektir.  [67:  	Ṭîbî, Fütûḥu’l-ġayb, 8/426.] 

[bookmark: _Toc59484640][bookmark: _Toc59544757][bookmark: _Toc59559551][bookmark: _Toc61180693][bookmark: _Toc61180792][bookmark: _Toc61210290][bookmark: _Toc61211190][bookmark: _Toc61211384][bookmark: _Toc61211533][bookmark: _Toc61211767][bookmark: _Toc61211864][bookmark: _Toc61211961][bookmark: _Toc61212258][bookmark: _Toc61276441][bookmark: _Toc63000400][bookmark: _Toc66468048][bookmark: _Toc67071871][bookmark: _Toc71072360][bookmark: _Toc150692708]2.3. Allah’ı Görmenin İmkânı - Rüyetullah (Hakikat-Mecaz İkilemi)
Mahlukatın tümünün toplanacağı mahşerde müminler sayılmayacak kadar çok şeye bakacaklardır. Bakmak fiilini yalnızca Allah ile sınırlamak doğru olmayacaktır. Bununla birlikte bu kelimeye ihtisas anlamını dikkate alarak daha doğru bir mana vermek gerekmektedir. Bu mana da ummak-beklemek manasıdır.[footnoteRef:68] Zemaḫşerî’nin bu teviline göre ayetin anlamı; ‘…O gün -bağışlanmayı- yalnızca Rablerinden umacaklar.’ şeklinde olmaktadır.  [68:  	Ṭîbî, Fütûḥu’l-ġayb, 16/168,171.] 

[bookmark: _Toc59484699][bookmark: _Toc59544816][bookmark: _Toc59559610][bookmark: _Toc61180753][bookmark: _Toc61180852][bookmark: _Toc61210350][bookmark: _Toc61211250][bookmark: _Toc61211444][bookmark: _Toc61211593][bookmark: _Toc61211827][bookmark: _Toc61211924][bookmark: _Toc61212021][bookmark: _Toc61212318][bookmark: _Toc61276501][bookmark: _Toc63000448][bookmark: _Toc66468096][bookmark: _Toc67071919]
[bookmark: _Toc71072408][bookmark: _Toc150692709]KAYNAKÇA
Abacı, Harun. Beyzâvî ve Nesefî’deki İ’tizâl Etkilerinin İncelenmesi : (Beyzâvî ve Nesefî Tefsirlerine Eleştirel Bir Yaklaşım). İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2006.
Abacı, Harun. “El-Beydâvî Tefsirindeki İ’tizâlî Tesirlerin Varlığı Üzerine”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 55 (2014), 151-171.
Abacı, Harun. Kur’ân’ın Mâtürîdî Yorumu Te’vîlâtü’l-Kur’ân’da Mu’tezile Tenkidinin Dilbilimsel Temelleri. Ankara: Fecr Yayınları, 2020.
Abdilberr, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdillâh b. Muhammed en-Nemerî ibn. et-Temhîd limâ fi’l-Muvaṭṭaʾ mine’l meʿânî ve’l-esânîd. thk. Mustafa el-Alevî - Muhammed Abdulkebir el-Bekrî. 24 Cilt. Mağrib: Vizâratü ’Umûmi’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1387.
Acurri, Ebû Bekr Muhammed b Hüseyin b Abdullah el-Bağdadi. Ahlâku ehli’l-Kur’ân. thk. Muhammed Amr Abdullatif. Beyrut : Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1424.
Aksan, Doğan. Her Yönüyle Dil : Ana Çizgileriyle Dilbilim. 3 Cilt. Ankara: Türk Dil Kurumu, 6. Basım, 2015.
Altıntaş, Ramazan. “Mu’tezile: Önemli İsimler, Temel İlkeler ve Ana Eserler”. Kelam El Kitabı. Ankara: Grafiker Yayınları, 5. Basım, 2016.
Askerî, Ebû Hilâl el-Hasen b. Abdillâh b. Sehl. el-Furûḳu’l-luġaviyye. Kahire: Dâru’l-İlm ve’s-Sikâfe, ts.
Avnî, Hâmid. el-Minhâcu’l-vâdıh li’l-belâga. 5 Cilt. Mısır: el-Mektebetü’l-Ezheriyye li’t-Türâs, ts.
Azime, Muhammed Abdülhalik. Dirasat li-üslubi’l-Kur’âni’l-Kerim. ed. Ahmed Muhammed Şakir. 11 Cilt. Kahire: Dârü’l-Hadîs, ts.
Bakıllani, Ebû Bekr Muhammed b Tayyib b Muhammed Basri. el-İntisar li’l-Kur’ân. thk. Muhammed İsamu’l-Kudat. Beyrut: Dâru İbn Hazm, 1422.
Bayer, İsmail. Keşşaf Tefsirinde Belagat Uygulamaları. Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013.
Bebek, Adil. “Kelam Literatürü Işığında Mucize ve Hz. Muhammed’e Nisbet Edilen Hissi Mücizelerin Değerlendirilmesi”. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18 (2000), 121-148.
Begavî, Muhyissünne Ebû Muhammed el-Hüseyin b Mes’ud. Meʿâlimü’t-tenzîl - Tefsirü’l-Begavî. 8 Cilt. Riyad : Daru Taybe, 1417.
Bekkâr, Yusuf Hüseyin. Şi’ru Ziyâd el-A’cem. Amman: Dâru’l-Mesîra, 1403.
Bergamalı, Cevdet Bey. Tefsir Usûlü ve Tarihi. İstanbul: Kayıhan Yayınları.
Beyzâvî, Nâsırüddîn Ebû Saîd. Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl. thk. Muhammed Abdurrahman el-Mar`aşlî. 5 Cilt. Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabi, ts.
Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük Tefsir Tarihi ve Tabakatü’l-Müfessirîn. 2 Cilt. İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1973.
Bingöl, Abdulkuddus. “İstidlâl”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 23/325-328. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2001.
Boyalık, M. Taha. Dil, Söz ve Fesahat : Abdülkadir el-Cürcani’nin Sözdizimi Nazariyesi. İstanbul: Klasik.
Boyalık, M. Taha. el-Keşşaf Literatürü Zemahşeri’nin Tefsir Klasiğinin Etki Tarihi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı.
Boyalık, Mehmet Taha. Abdülkâhir Cürcânî’nin Sözdizimi Teorisi ve Tefsir Geleneğine Etkisi. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014.
Buhârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. Züheyr b. Nasır en-Nasır. 9 Cilt. Dâru Tavki’n-Necad, 1422.
Büyüköztürk, Şener vd. Bilimsel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Pegem Akademi, 24. Basım, 2018.
Carim, Ali - Emin, Mustafa. el-Belagatü’l-vâzıha. thk. Kâsım Muhammed en-Nûrî. Beyrut: Mektebetü Dâru’l-Fecr, 1435.
Cerrahoğlu, İsmail. Tefsir Tarihi. 2 Cilt. Ankara: Fecr Yayınevi, 1996.
Creswell, John. “Nitel Yöntemler”. çev. Yüksel Dede. Araştırma Deseni. ed. Selçuk Beşir Demir. Ankara: Eğiten Kitap Yayınları, 3. Basım, 2017.
Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkāhir b. Abdirrahmân b. Muhammed el-Fârisî. Delâilü’l-i’câz. thk. Ahmed Muhammed Şakir. Kahire: Mektebetü Hanecî, 1375.
Cürcânî, Ebû Bekr Abdülkāhir b. Abdirrahmân b. Muhammed el-Fârisî. Esrârü’l-belâġa fî ilmi’l-beyân. thk. Abdulhamid Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1422.
Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî. et-Ta‘rîfât. Beyrut: Daru Kütübi’l-İlmiyye, 1403.
Cürcânî, Ebü’l-Hasen Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf el-Hanefî. Ḥâşiye ʿale’l-Muṭavvel Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm. thk. Reşid A’razî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2007.
Çapçıoğlu, Fatma - Kalkan Açıkgöz, Öznur. “Nitel Araştırmalarda Kullanılan Araştırma Teknikleri”. Bilimsel Araştırma Teknikleri. Ankara: Grafiker Yayınları, 2018.
Çelebi, İlyas. “Hüsün ve Kubuh”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 19/59-63. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1999.
Dârimî, Adullah b. Abdurrahman. Müsnedü’d-Dârimî. thk. Hüseyin Selim Esed ed-Dârânî. 4 Cilt. S. Arabistan: Daru’l-Muğni li’n-Neşr ve’t-Tevzi`, ts.
Dayf, Şevki. el-Belaga : Tetavvür ve Tarih. Kahire: Dârü’l-Ma’ârif, 1983.
Demirci, Muhsin. Tefsir Tarihi. İstanbul: İFAV Yayınları, 21. Basım., 2014.
Demirci, Muhsin. Tefsir Terimleri Sözlüğü. İstanbul: İFAV Yayınları, 3. Basım, 2014.
Demirci, Selim. Tîbî‟Nin Mişkât Şerhi Ve Hadis Literatüründeki Yeri. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015.
Derviş, Muhyiddin Ahmed Mustafa. İ’rabü’l-Kur’âni’l-Kerim ve beyânuh. Humus: Müessesetü’l-Eyman, 4. Basım, 1415.
Desûkī, Şemsüddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Arafe. Ḥâşiyetü’d-Desûkī ʿalâ Muhtasarü’l-Meânî. thk. Abdulhamid Hindâvî. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, ts.
Durmuş, İsmail. “Kazvînî, Hatîb”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 25/156-157. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2002.
Durmuş, İsmail. “Mecaz”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 28/217-220. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2003.
Ebherî, Esîrüddîn el-Mufaddal b. Ömer es-Semerkandî. Mantık (İsagoci Tercümesi & Mantık Terimleri Sözlüğü). çev. Talha Alp. İstanbul: Yasin Yayınevi, 2013.
Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf b. Alî b. Yûsuf b. Hayyân el-Endelüsî. el-Baḥrü’l-muḥîṭ fi’t-Tefsîr. thk. Sıdkı Muhammed Cemil. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1920.
Ebüssuûd, Muhammed b. Muhammed b. Mustafa. İrşâdü’l-akli’s-selîm ilâ mezâyâ’l-Kitâbi’l-Kerîm. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, ts.
Edirnevî, Ahmed b. Muhammed. Tabakâtü’l-Müfessirîn. thk. Süleyman b. Salih el-Hizzî. Suudi Arabistan: Meketebu’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1417.
Elmalı, Hüseyin. “Hitabet”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 18/158-160. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1998.
Eş‘arî, Ebü’l-Hasen Alî b. İsmâîl b. Ebî Bişr İshâk b. Sâlim el-Basrî. el-İbâne an usûli’d-diyâne. Beyrut: Dâru İbn Zeydûn, ts.
Ettafeyyiş, Muhammed b. Yûsuf b. Îsâ b. Sâlih el-Hafsî el-Adevî, İbrahim b. Muhammed. Teysîrü’t-tefsîr. Amman, 1425.
Evkuran, Mehmet. “Bir Ahlâk Sorunu Olarak Nedensellik-Özgürlük İlişkisi-Eşarî Kelâmında Atom, Kesb ve Sürekli Yaratma Kavramları Üzerine-”. 407-420. Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi, 2018.
Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevî. Tehẕîbü’l-luġa. thk. Muhammed Gavs Mur’ib. 8 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 2001.
Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillâh Ebü’l-Fazl Fahrüddîn Muhammed b. Ömer. Mefâtîḥu’l-ġayb / et-Tefsîrü’l-kebîr. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 3. Basım, 1420.
Fâiz, Sâlih Abdurrahman. Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü Bakara 1-117). Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, Doktora Tezi, 1413.
Fârisî, Ebû İshak b. İbrahim. Mu’cemu dîvânü’l-edeb. thk. Ahmed Muhtar Ömer. 4 Cilt. Kahire: Müessesetü Dâru’ş-Şa’b, 2003.
Fazl Hasen Abbâs, Ebû Muhammed b. Ahmed es-Safûrî eş-Şâfiî. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn esâsiyyâtuhû ve itticâhâtü’t-tefsîr fi’l-ʿaṣri’l-ḥadîs̱. 3 Cilt. Ürdün: Dârü’n-Nefâis, 1437.
Fettani, Cemaleddin Muhammed Tahir b Ali el-Hindi. Mecmau bihari’l-envar fî garaibi’t-tenzil ve letaifü’l-ahbar. 5 Cilt. Meclisü Dâireti’l-Meârifi’-Osmâniyye, 1387.
Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb. el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ. thk. Muhammed Naim. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1426.
Fîrûzâbâdî, Ebü’t-Tâhir Mecdüddîn Muhammed b. Ya‘kūb b. Muhammed. el-Bulġa fî terâcimi eʾimmeti’n-naḥv ve’l-luġa. Dımeşk: Dâru Sa’did-Dîn, 1421.
Firyabi, Ebû Bekr Cafer b Muhammed b Hasan. Fezailü’l-Kur’ân. thk. Yusuf Osman Fazlullah Cibril. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1409.
Ġazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. İḥyâu Ulûmi’d-Dîn. çev. Ahmet Serdaroğlu. 4 Cilt. İstanbul: Bedir Yayınevi, ts.
Goldziher, Ignaz. el-Mezahibü’l-İslâmiyye fî Tefsîri’l-Kur’ân. çev. Ali Hasan Abdulkadir. Kahire, 1363.
Görgün, Tahsin. Anlam ve Yorum : Dini Metinlerin Anlaşılması ve Yorumlanması. İstanbul: Külliyat Yayınları, 2019.
Gürbüz, Sait - Şahin, Faruk. Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin Yayınları, 5. Basım, 2018.
Hac, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b Muhammed İbn Emir. et-Takrir ve’t-tahbir. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1983.
Hacımüftüoğlu, Nasrullah. “Belâgat İlminin Gelişmesine Müessir Olan Kaynaklar”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11 (1993), 268-298.
Hacımüftüoğlu, Nasrullah. “Berâat-i istihlâl”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 5/470. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992.
Ḫalîl b. Aḥmed, Ebû Abdirraḥmân el-Ferâhîdî. Kitâbü’l-ʿayn. thk. Mehdî el-Mahzûmî, İbrahim es-Sâmirî. 8 Cilt. Beyrut: Dâr ve Mektebetü Hilâl, ts.
Hamevî, Ebû Abdillâh Bedrüddîn Muhammed b. Cemâa, Vehbi Süleyman. Îdâhu’d-delîl fî kat’i huceci ehli’t-ta’tîl. Mısır: Dâru’s-Selâm, 1410.
Ḥamevî, Ebû Abdillâh Şihâbüddîn Yâḳūt b. Abdillâh. Muʿcemü’l-üdebâʾ İrşâdü’l-erîb ilâ maʿrifeti’l-edîb. thk. İhsân Abbâs. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-garbi’l-İslâmî, 1414.
Hâşimî, Ahmed b. İbrâhîm b. Mustafâ es-Seyyid. Cevâhirü’l-belâġa fi’l-meânî ve’l-bedî’ ve’l-beyân. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, ts.
Havvâ, Saîd. el-Esas fi’t-tefsir. Kahire: Dârü’s-Selam, 6. Basım, 1424.
Hererî, Muhammed Emin b Abdullah b Yusuf b Hasan Uremi Alevi Esyubi. Tefsîru hadâiki’r-ravh ve’r-reyhân fî ravâbî ulumi’l-Kur’an. ed. Haşim Muhammed Ali b. Hüseyin Mehdî. 33 Cilt. Beyrut: Dâru Tavki’n-Necat, 1421.
Heyet. el-Fihrisü’ş-şâmil li’t-türasi’l-Arabiyyi’l-İslâmiyyi’l-mahtût : ulumü’l-Kur’an: mahtutatü’t-tefsir ve ulumuhu. 2 Cilt. Amman: Mecmaü’l-Meleki li-Buhusi’l-Hadarati’l-İslâmiyye (Müessesetu Al-i’l-Beyt), 1989.
İbn Acîbe, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed b. Mehdî el-Hasenî eş-Şâzelî. el-Bahrü’l-medid fî tefsiri’l-Kur’ani’l-mecid. thk. Ahmed Abdullah Kureşî. 7 Cilt. Kahire: Hasan Abbas Zeki, 1919.
İbn Akīle, Cemâlüddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Saîd. ez-Ziyâde ve’l-İḥsân fî ulûmi’l-Ḳur’ân. thk. Muhammed Safâ Hakkî, Fehd Alî el-’Andes, İbrahim Muhammed, Muslih Abdulkerim es-Samidî, Hâlid Abdulkerim. 9 Cilt. el-’İmârât: Merkezu’l-Buhûs ve’d-Dirasât, 1427.
İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed b. İdrîs er-Râzî. Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-ʿaẓîm. thk. Esad Muhammed Tayyib. 13 Cilt. Suudi Arabistan: Mektebetü Nezzâr Mustafa el-Bâz, 3. Basım, 1419.
İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Zekeriyyâ b. Muhammed er-Râzî el-Kazvînî. Mu’cemu’l-meḳâyîsi’l-lüġa. thk. Abdü’s-Selâm Muhammed Hârûn. 6 Cilt. Şam: Dâru’l-Fikr, 1399.
İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed b. Muhammed b. Hasen el-Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî. Târîhu İbn Haldun: Kitâbü’l-iber ve divanü’l-mübtede ve’l-haber fî eyyami’l-Arab ve’l-Acem ve’l-Berber ve men asarahum min zevi’s-sultani’l-ekber. 8 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikr, 2. Basım, 1408.
İbn Haldûn, Ebû Zeyd Veliyyüddîn Abdurrahmân b. Muhammed b. Muhammed el-Hadramî el-Mağribî et-Tûnisî. Mukaddime. çev. Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergah Yayınları, 2. Basım.
İbn Hallikân, Ebü’l-Abbâs Şemsüddîn Ahmed b. Muhammed el-Bermekî el-İrbilî. Vefeyâtü’l-aʿyân ve enbâʾü ebnâʾi’z-zamân. thk. İhsân Abbâs. 7 Cilt. Beyrut: Dâru Sadır, 1994.
İbn Hanbel, Ebû Abdullah Ahmed b Muhammed Şeybani Ahmed. el-Müsned. thk. Ahmed Muhammed Şakir. 8 Cilt. Kahire: Dârü’l-Hadis, 1995.
İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemaleddin Abdullah b Yusuf en-Nahvi. Şerhu Katri’n-neda ve bellü’s-sada. thk. Muhammed Muhyiddin Abdülhamid. Kahire, 11. Basım, 1383.
İbn Mace, Ebû Abdullah Muhammed b Yezid er-Rebei el-Kazvini. Sünenu İbn Mâce. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 2 Cilt. Kahire: Daru İhyâi’t-Türasi’l-Arabi, 1975.
İbnü’d-Düreys, Ebû Abdullah Muhammed b Eyyub el-Beceli. Fezailü’l-Kur’ân ve ma unzile mine’l-Kur’ân bi-Mekke vema unzile bi’l-Medîne. thk. Gazve Bedîr. Dımeşk: Dârü’l-Fikr, 1408.
İbnü’n-Nazım, Ebû Abdullah Bedreddin Muhammed b Muhammed. Şerhu İbni’n-Nazım ala elfiyyeti İbn Malik. thk. Muhammed Basil Uyun Sevved. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000.
İhsân, Muhammd Amîm. et-Ta’rîfâti’l-fıkhiyye. Beyrut: Daru Kütübi’l-İlmiyye, 1424.
İsâmüddîn el-İsferâyînî, Ebû İshâk İbrâhîm b. Muhammed b. Arabşâh. el-Aṭvel şerḥu Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm. thk. Abdulhamid Hindâvî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.
İsfahânî, Ebü’l-Ferec Alî b. el-Hüseyn b. Muhammed b. Ahmed el-Kureşî - Sâsî, el-Hâc Muhammed Efendi es-. el-Eğânî. 24 Cilt. Kahire, 1323.
İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân. thk. Safvan Adnan ed-Davudi. Dımeşk: Dâru’l-Kalem, 1412.
İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal er-Râgıb. Tefsîru Râġıb el-İsfahânî. thk. Muhammed Abdulaziz vd. 3 Cilt. Riyad: Dâru’l-Vatan, 1424.
Kādı Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen Abdülcebbâr b. Ahmed el-Hemedânî. Fażlü’l-iʿtizâl ve Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile. thk. Fuad Seyyid. Beyrut/Berlin: Darü’l-Farabi, 2017.
Kādı Abdülcebbâr, Ebü’l-Hasen b. Ahmed b. Abdilcebbâr el-Hemedânî. Şerhü’l-Usuli’l-hamse. thk. Abdülkerim Osman. Kahire: Mektebetu Vehbe, 1988.
Kâfiyeci, Muhyiddin Ebû Abdillah Muhammed b. Süleyman. Kitâbu’t-Taysîr fî kavâidi ’ilmi’t-tefsîr. çev. İsmail Cerrahoğlu. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1974.
Kahraman, Abdullah. Fıkıh Usulü : Giriş - Deliller - Hükümler - Hüküm Çıkarma Yöntemler. İstanbul: Rağbet Yayınları, 4. Basım, 2016.
Kahraman, Hüseyin. “Fâil-i Muhtâr Tanrı Anlayışını Ortaya Koymada Bir Argüman Olarak Cevher-Ârâz Teorisi: Cüveynî Örneği”. Marife 1/19 (2019), 9-22.
Kāsımî, Cemâleddin. Mehâsinü’t-te’vîl. thk. Muhammed Basil Uyunu’s-Sevd. 9 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, ts.
Kâtip Çelebi, Mustafa b. Abdullah el-Konstantînî Hacı Halife. Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. thk. M. Şerefettin Yaltkaya - Rifat Bilge Kilisli. 2 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1360.
Kâtip Çelebi, Mustafa b. Abdullah el-Konstantînî Hacı Halife. Süllemü’l-vüṣûl ilâ ṭabaḳāti’l-fuḥûl. ed. Ekmeleddin İhsanoğlu. thk. Mahmud Abdulkadir el-Arnâût. 6 Cilt. İstanbul: İRCİCA, 2010.
Kaya, Mahmut. “Aristo”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 3/375-378. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1991.
Kaya, Mahmut. “Kindî: İslam Dünyasının Felsefeyle Tanışması”. İslam Felsefesi Tarih ve Problemler. ed. Cüneyt Kaya. İlmî Araştırmalar. Ankara: İSAM Yayınları, 2017.
Kaya, Mesut. “El-Keşşâf’ta Gizli İ’tizâl: ez-Zemahşerî’nin Tefsir Mukaddimesi Üzerinden Halku’l-Kur’an Tartışmaları”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi [AÜİFD] 56 (2015), 107-135.
Kaya, Mesut. Tefsir Geleneğinde el-Keşşaf Şerh ve Haşiyeleri Üzerine Bir İnceleme. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı.
Kazvînî, Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed eş-Şâfiî. el-Îżâḥ fî ulûmi’l-belâga. thk. Muhammed Abdulmunim Hafâcî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 3. Basım, ts.
Kazvînî, Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed eş-Şâfiî. el-Telḫîṣ fî ’ulûmi’l-belâga. thk. Abdurrahman el-Burkûkî. Mısır: Dâru’l-Fikr, 1904.
Kazvînî, Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed eş-Şâfiî. et-Telhis fi ulumi’l-belaga = Telhisü’l-Miftah. Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 1350.
Kefevi, Ebü’l-Beka Eyyub b Musa el-Hüseyni. el-Külliyyat : mu’cem fi’l-mustalahat ve’l-furuk el-lugaviyye. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1998.
Keskin, Mehmet. Eş’arîliğin Teşekkül Süreci Süreci “el-Eş’ari Dönemi”. Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2005.
Kıftî, Ebü’l-Hasen Cemâlüddîn Alî b. Yûsuf b. İbrâhîm eş-Şeybânî. İnbâhü’r-ruvât ʿalâ enbâhi’n-nüḥât. 4 Cilt. Kahire - Beyrut: Dâru’l-Fikri’l-Arabî - Müessestül-Kütübis-Sikâfiyye, 1406.
Kılıç, Hulusi. “Belâgat”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 5/380-383. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1992.
Kılıç, Sadık. Kur’an Dildeki Sonsuz Mucize. Ravza Yayınları, 2014.
Kınar, Kadir. “Abdulkahir El-Cürcânî’nin Nazm Teorisi”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13 (2006), 65-121.
Kirmânî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Yûsuf b. Alî. Taḥḳīḳu’l-Fevâʾidi’l-Ġıyâs̱iyye. thk. Ali b. Dahîlillah el-Avfî. 2 Cilt. Medine: Meketebu’l-Ulûm ve’l-Hikem, 1424.
Koç, Turan. Din dili. İstanbul: İz Yayıncılık, 5. Basım.
Kurt, Muhammet Macit. Bir Zemahşerî Eleştirmeni Olarak Tîbî ve “Futûhu’l-ğayb fi’l-keşf ‘an kınâʻi’r-rayb”. Samsun: Ondokuz Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2017.
Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Ensârî. el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’an. thk. Ahmed Berdûnî, İbrahim Atfiş. 20 Cilt. Kahire: Daru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 2. Basım, 1384.
Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullāh b. Müslim b ed-Dîneverî. Te’vilu müşkili’l-Kur’ân. thk. İbrahim Şemsüddin. Beyrut: Daru Kütübi’l-İlmiyye, ts.
Kutluer, İlhan. “Düşünme”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 10/53-57. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1994.
Kuvancı, Cenan. Din Dili Dil Oyunu mu? İstanbul: İz Yayıncılık, 2012.
Maden, Şükrü. Tefsirde Hâsiye Gelenegi ve Hâsiyetü Muhyiddîn Seyhzâde ‘alâ Tefsîri’l-Kâdî el-Beyzâvî Örnegi. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013.
Malik b Enes, Ebû Abdillâh Ebî Âmir el-Asbahî el-Yemenî. el-Muvatta. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabi, 1406.
Marulcu, Hasan Tevfik. Ehl-i Sünnet ve Mu ’tezile Kelamı Bağlamında Kelam-Belağat İlişkisi. Isparta: Dilara Yayınları, 2012.
Mecmeu’l-lugati’l-Arabiyye bi’l-Kahire. el-Mu‘cemü’l-vasît. Kahire: Dâr’u-da’ve, 1380.
Merâgî, Ahmed Mustafa. Tefsirü’l-Meragi. 30 Cilt. Kahire: Mustafa el-Babi el-Halebi, 1365.
Merâğî, Ahmed Mustafa. ʿUlûmü’l-belâġa (el-beyân, el-meânî, el-bedî’), ts.
Muhasibi, Ebû Abdillâh Hâris b. Esed el-Anezî. Fehmü’l-Kur’ân ve ma’nâhu. İrbid: Dârü’l-Kindi/Dârü’l-Fikr, 1398.
Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkī. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1374.
Nesefî, Ebü’l-Berekât Hâfızüddîn Abdullah b. Ahmed. Medâriku’t-tenzîl ve haḳaiḳu’t-te’vil. thk. Yûsuf Alî Bedîvî. 3 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kelimi’t-Tayyib, 1419.
Önal, Recep. “İman ve Mahiyeti Konusunda Mu’tezîle ile Ehl-i Sünnet Polemiği”. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 39 (2015), 121-146.
Özbakır, Mustafa. Sekûnî’nin Temyîz Adlı Eserinde Keşşâf Eleştirisi. İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2019.
Özek, Ali. “el-Keşşâf”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 25/329-330. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2002.
Özler, Mevlüt. “Selefiyye”. Kelam El Kitabı. Ankara: Grafiker Yayınları, 5. Basım, 2016.
Öztürk, Mustafa - Mertoğlu, M.Suat. “Zemahşerî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 44/235-238. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013.
Polat, Fethi Ahmet. “Dirayet Ağırlıklı Tefsirler”. Tefsir El Kitabı. ed. Mehmet Akif Koç. Ankara: Grafiker yayınları, 4. Basım., 2015.
Radî, Ebü’l-Hasen Muhammed b. el-Hüseyn b. Mûsâ b. Muhammed eş-Şerîf el-Mûsevî el-Alevî. Kur’an Mecazları : Telhisu’l-beyan fi (an) mecazati’l-Kur’an. ed. Mustafa Çağrıcı. çev. İsmail Durmuş. İstanbul: İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Kur’an Araştırmaları Merkezi KURAMER.
Rûmî, Fehd b. Abdurrahman b. Süleyman. İtticâhâtü’t-Tefsîr fî’l-Karni’’r-Râbi’ ’Aşer. 3 Cilt. Suudi Arabistan, 1407.
Salih, Behcet Abdülvahid. el-İ’rabü’l-mufassal li-Kitabillahi’l-mürettel. 12 Cilt. Amman: Dârü’l-Fikr, 1418.
Salih, Subhi. Mebâhis fî ulûmi’l-Kur’an. Beyrut: Daru’l-`İlm li’l-Melâyin, 4. Basım, 2000.
Sami, İsmetullah. İslam Hukuk Usulünde Mecaz. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2018.
Seffârînî, Ebü’l-Avn Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Sâlim. Levâmiʿu’l-envâri’l-behiyye ve sevâṭıʿu’l-esrâri’l-es̱eriyye şerḥu’d-Dürreti’l-muḍıyye fî ʿaḳīdeti’l-(ʿaḳdi ehli’l-) firḳati’l-merḍıyye. 2 Cilt. Dımeşk: Müessesetü’l-Hâfikîn, 1403.
Seffârînî, Ebü’l-Avn Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Sâlim. Levâʾiḥu’l-envâri’s-seniyye ve levâḳıḥu’l-efkâri’s-sünniyye şerḥu Ḳaṣîdeti İbn Ebî Dâvûd el-Ḥâʾiyye fî ʿaḳīdeti ehli’l-âs̱âri’s-Selefiyye. thk. Abdullah b. Muhammed b. Süleyman el-Busayrî. 2 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1415.
Sehavi, Ebü’l-Hasan Alemüddin Ali b Muhammed b Abdüssamed. Cemalü’l-kurra ve kemalü’l-ikra. thk. Abdulhak Abduldaim. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’l-Kütübü’s̱-S̱ikafiyye, 1419.
Sekkâkî, Ebû Ya‘kūb Sirâcüddîn Yûsuf b. Ebî Bekr b. Muhammed b. Alî el-Hârizmî. Miftâḥu’l-ʿulûm. thk. Naim Zarzur. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2. Basım, 1407.
Sezgin, Fuat. Târîḫu’t-türâs̱i’l-ʿArabî. çev. Mahmûd Fehmî Hicâzî. 4 Cilt. Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suud el-İslâmî, 1411.
Sinanoğlu, Mustafa. “İman”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 22/212-214. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2000.
Sübkî, Ebû Hâmid Bahâüddîn Ahmed b. Alî b. Abdilkâfî el-Mısrî. ʿArûsü’l-efrâḥ fî şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ. thk. Abdulhamid Hindâvî. 2 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-Asriyye, 1423.
Sünter, Emel. “Fârâbî’nin Retorik Anlayışının Özgünlüğü”. Beytulhikme 9/4 (2019), 1155-1174.
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celaleddin Abdurrahman b Ebî Bekr. Mu’terakü’l-akran fî i’cazi’l-Kur’ân. 3 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1408.
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî eş-Şâfiî. el-İtḳān fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân. thk. Muhammed Ebû’l-Faḍl İbrâhîm. 4 Cilt. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyyetu’l-Âmme li’l-Kitâb, 1394.
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî eş-Şâfiî. el-Müzhir fî ulumi’l-luga ve envaiha. thk. Fuad Ali Mansur. 2 Cilt. Beyrut: Daru Kütübi’l-İlmiyye, 1418.
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî eş-Şâfiî. Mu’cemu mekâlîdi’l-’ulûm fî’l-hudûdi ve’r-rusûm. thk. Muhammed İbrahim Abade. Kahire: Mektebetü’l-Âdâb, 1424.
Süyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed el-Hudayrî eş-Şâfiî. Nevâhidü’l-ebkâr ve şevâridü’l-efkâr Hâşiyetü’s-Suyûtî alâ tefsîri’l-Beydâvî. 3 Cilt. Mekke: Câmiatü Ümmi’l-kurâ, 1424.
Şaban, Zekiyüddin. İslam Hukuk İlminin Esasları : (Usulü’l-Fıkh). çev. İbrahim Kafi Dönmez. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 29. Basım, 2018.
Şâh, Emced Ali. Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü’l-Enâm). Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, Yüksek Lisans, ts.
Şevkani, Ebû Abdillâh Muhammed b. Alî es-San‘ânî el-Yemenî. İrşadü’l-fuhul ila tahkiki’l-hak min ilmi’l-usul. thk. eş-Şey Ahmed İnaye. Mısır: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1419.
Şirbini, Şemseddin Hatib Muhammed b Ahmed Kahiri Şafii. es-Siracü’l-münir. 4 Cilt. Kahire: Dârü’t-Tıbaa, 1285.
Taberani, Ebü’l-Kâsım Müsnidü’d-Dünyâ Süleymân b Ahmed b Eyyûb. el-Mu’cemü’l-kebir. thk. Hamdi Abdülmecid Selefi. 25 Cilt. Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, 1415.
Ṭaberî, Ebu Cafer Muhammed bin Cerîr. Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Ḳurʾân. thk. Ahmed Muhammed Şakir. 24 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 1. Basım, ts.
Takıyyüddîn el-Fâsî, Ebü’t-Tayyib Muhammed b. Ahmed. el-ʿİḳdü’s̱-s̱emîn fî târîḫi’l-beledi’l-emîn. thk. Muhammed Abdulkadir Atâ. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1998.
Taşdelen, Hasan. “Belâgat İlmi ve Tarihi”. Dil İlimleri. ed. İsmail Güler. 215-306. İstanbul: İSAM Yayınları, 2015.
Tavile, Abdülvehhab Abdüsselam. Eserü’l-luga fî ihtilafi’l-müctehidin. Kahire: Dârü’s-Selam, 2. Basım, 1420.
Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî. el-Makâsıd: Kelâm İlminin Maksatları. çev. İrfan Eyibil. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2019.
Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh el-Herevî el-Horâsânî. el-Muṭavvel şerḥu Telḫîṣi’l-Miftâḥi’l-ʿulûm. thk. Abdulhamid Hindâvî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 3. Basım, 1434.
Tehânevî, Muhammed A‘lâ b. Alî b. Muhammed Hâmid. Keşşâfü ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm. ed. Refik el-Acem. thk. Ali Dehrûc. 2 Cilt. Beyrut: Mektebetü Lübnan, 1996.
Tekin, Ali. “Retorik”. Iğdır Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6 (2015), 1-21.
Ṭîbî, Ebû Muhammed Şerefüddîn Hüseyn b. Abdillâh b. Muhammed. et-Tibyân fi’l-meʿânî ve’l-beyân. thk. Abdüssettâr Hüseyin Mebrûk Zemmût. Kahire: Ezher, 1397.
Ṭîbî, Ebû Muhammed Şerefüddîn Hüseyn b. Abdillâh b. Muhammed. Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Ḥâşiyetü’t-Tîbî ale’l-Keşşâf). ed. Cemil Ata. thk. İyâd Muhammed. 17 Cilt. Dubai: Câizetü Dabî ed-Düveliyye li’l-Kurâni’l-Kerîm, 1434.
Ṭîbî, Ebû Muhammed Şerefüddîn Hüseyn b. Abdillâh b. Muhammed. Leṭâʾifü’t-tibyân fî ʿilmeyi’l-meʿânî ve’l-beyân. thk. Abdulhamid Hindâvî, ts.
Ṭîbî, Şerefeddin Hüseyin b Muhammed b Abdullah. Şerhu’t-Tibi ala Mişkati’l-Mesabih = el-Kaşif an hakaiki’s-sünen. thk. Abdulhamid Hindâvî. 13 Cilt. Mekke: Mektebetü’l-Bâz, 1417.
Tilimsânî, Ebû Abdillâh eş-Şerîf Muhammed b. Ahmed b. Alî el-İdrîsî el-Alvînî. Miftâḥu’l-vüṣûl ilâ binâʾi’l-fürûʿ ʿale’l-uṣûl. thk. Muhammed Ali Farkuz. Mekke: el-Mektebetu’l-Mekkiyye, 1419.
Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre (Yezîd). Sünenü’t-Tirmizi. thk. Ahmed Muhammed Şakir vd. 5 Cilt. Mısır: Mustafa el-Bâbî el-Halebî, 1395.
Topuzoğlu, Tevfik Rüştü. “Hâşiye”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 16/419-422. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 1997.
Türker, Ömer. Erken Dönem Tefsirlerinde Tevil Sorunu. İstanbul: Endülüs Yayınları, 2017.
Türker, Ömer. İslam Düşünce Gelenekleri. İstanbul: Ketebe, 2020.
Türker, Ömer - Akçay, Mustafa. “Sekûnî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. C. 36. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, ts.
Ubeyd, Kâsım b Sellam el-Herevi el-Ezdi Ebû. Fezailü’l-Kur’ân. thk. Mervan el-Atiyye. Beyrut: Dârü İbni Kesir, 1915.
‘Ukberî, Ebü’l-Beka Muhibbüddin Abdullah b Hüseyin b Abdullah. et-Tibyan fî i’rabi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Cil, 2. Basım, 1987.
‘Umarî, Hasan b. Ahmed. Fütûḥu’l-ġayb fi’l-keşf ʿan ḳınâʿi’r-rayb (Sûretü Âl-i İmrân). Medine: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, Yüksek Lisans, 1416.
Yar, Erkan. “Eşari’nin Teolojik Görüşleri”. İlahiyat Fakültesi Dergisi 11 (2006), 1-23.
Yavuz, Yusuf Şevki. “İ‘câzü’l-Kur’ân”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 21/403-406. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2000.
Yavuz, Yusuf Şevki. “İrade”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 22/379-380. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2000.
Yavuz, Yusuf Şevki. “T’evil”. TDV İslâm Ansiklopedisi. 41/27-28. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2012.
Yüksek, Muhammed İsa. Tefsir Usûlünün Temel Meseleleri. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2020.
Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed el-Murtazâ b. Muhammed. Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs. thk. Heyet. Dâru’l-Hidâye, ts.
Zebîrî, Velid b. Ahmed vd. el-Mevsû’atü’l-müyessera fî terâcimi eimmeti’t-tefsîr ve’l-ikrâ ve’n-nahv ve’l-luga. 3 Cilt. Britanya: Mecelletü’l-Hikme, 1424.
Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl el-Bağdâdî. Meâni’l-Kur’an ve i’râbuhu. thk. Abdülcelil Abduh Şelebi. 5 Cilt. Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1988.
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ. 18 Cilt. Kahire: Dâru’l-Hadîs, 1427.
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed ez-. Târîḫu’l-İslâm ve vefeyâtü’l-meşâhîr ve’l-aʿlâm’. thk. Beşar Avvâd Ma’rûf. 15 Cilt. Tunus: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 2003.
Ẕehebî, Muhammed Hüseyin. et-Tefsîr ve’l-müfessirûn. 3 Cilt. Kahire: Mektebetü Vehbe, 1416.
Zemaḫşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-Keşşâf ʿan ḥaḳāiḳı ġavâmiżi’t-tenzîl ve ʿuyûni’l-eḳāvîl fî vücûhi’t-teʾvîl. 6 Cilt. Riyad: Mektebetü’l-Ubeykân, 1418.
Zemaḫşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. Esâsü’l-belâġa. thk. Muhammed Bâsil. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419.
Zerkânî, Muhammed Abdülazim. Menâhilü’l-İrfân fî Ulûmi’l-Kur’ân. 2 Cilt. Mısır: Matbaatu Îsa el-Babî el-Halebî ve Şürekâuhu, 3. Basım.
Zerkeşi, Ebû Abdullah Bedreddin Muhammed b Bahadır b Abdullah. Bahrü’l-muhit fî usuli’l-fıkh. 8 Cilt. Dâru’l-Kütübî, 1414.
Zerkeşî, Muhammed b. Abdullah b. Burhân. el-Burhân fî ulûmi’l-Ḳur’ân. thk. Muhammed Ebû’l-Faḍl İbrâhîm. 4 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’l-Kütübi’l-Arabiyye / Dâru’l-Mârife, 1957.
Zeyd, Nasr Hamid Ebu. Tefsirde Akılcı Eğilim : Mu’tezile’ye Göre Kur’an’da Mecaz Meselesi. İstanbu: İlimyurdu Yayıncılık, 2015.
Zeyveli, Hikmet. “Din Dili Bağlamında Müteşâbihât Kavramı”. ed. Ahmet Baydar. İstanbul: İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi Kur’an Araştırmaları Merkezi KURAMER, 2015.
Zirikli, Ebû Gays Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd. el-A’lâm. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-İlm, 15. Basım, 2002.
Zühaylî, Muhammed Mustafa. el-Veciz fî usuli’l-fıkhi’l-İslâmî : el-medhal el-mesadir el-hükmü’ş-şer’i. 2 Cilt. Dımaşk : Dârü’l-Hayr, 2003.
Zühaylî, Vehbe. Tefsirü’l-münir fi’l-akide ve’ş-şeria ve’l-menhec. 30 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Fikri’l-Muasır, 2. Basım, 1998.

[bookmark: _Toc63000449][bookmark: _Toc66468097][bookmark: _Toc67071920][bookmark: _Toc71072410][bookmark: _Toc150692710]ÖZGEÇMİŞ
KİMLİK BİLGİLERİ
Adı Soyadı : Alim HATİP
Doğum Yeri : Sivas
Doğum Tarihi : 24/01/1995
E-posta : alimhtp58@gmail.com
ORCID : 0000-0001-5357-7565

EĞİTİM BİLGİLERİ
Lise : Sivas Selçuk Anadolu Lisesi
Lisans : Marmara Üniv. / İlahiyat Fak. (91 / 3,65) - 2019
Yüksek Lisans : Pamukkale Üniv. / İslami İlimler Enst. (98 / 3,93) - 2021

PUANLAR VE DİL BİLGİSİ:
Ales : 92
Arapça : İyi (86)
İngilizce : Orta
Lisans Gano : 91 / 3,65
Y. Lisans Gano : 98 / 3,93

TEBLİĞ VE YAYINLAR:
· Ali bin Ebî Talha’nın Garîbu’l-Kur’ân İlmi Özelinde Taberî’nin Tercihlerindeki Yeri / diyanet ilmî dergi 56:2 (2020)

İŞ DENEYİMİ
-Araştırma Görevlisi (Ordu Üniversitesi)

